
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 76

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSES ET COMPTES RENDUS

André Metz, ancien élève de l'Ecole polytechnique. Temps, Espace, Relativité

(Collection Science et philosophie). Paris, Beauchesne, 1928 ; et
Le causalisme d'E. Meyerson (Nouvelle collection scientifique). Paris,
Alcan, 1928.

Ces deux ouvrages de M. André Metz sont à la fois des ouvrages de science

et de vulgarisation ; il n'y a rien de plus difficile que la bonne vulgarisation,
surtout lorsqu'il s'agit de la théorie de la relativité et d'une œuvre aussi

complexe et riche que celle de M. Emile Meyerson, dont nous avons déjà
parlé dans cette Revue (décembre 1925). Pour vulgariser une œuvre
scientifique ou philosophique, il ne suffit pas de l'avoir bien comprise, encore faut-
il la posséder assez bien pour la simplifier et la transposer du langage technique,
parfois inaccessible aux non-spécialisés, dans le langage courant. On peut
même se demander si la chose est toujours possible, si l'on ne risque pas de

déformer en transposant, surtout lorsqu'il s'agit d'une théorie physique
dont toute la structure est d'essence mathématique, comme c'est le cas de
la relativité.

Dans son premier volume, intitulé : Temps, Espace, Relativité, M. Metz
déploie de belles qualités de précision et de clarté ; il ne s'agit point d'une
œuvre hâtivement ébauchée, c'est le résultat d'un labeur prolongé et de

discussions nourries ; M. Metz a pris part à la « bataille de la relativité »,

il s'est efforcé d'en préciser les points obscurs. N'étant point physicien, nous
n'avons pas la qualité qu'il convient pour porter sur cet ouvrage un jugement

autorisé. Mais l'auteur a pris soin d'écarter les scrupules que nous
aurions pu avoir à rendre compte d'un ouvrage si spécial : « Ce n'est pas »,

écrit-il, « au point de vue mathématique que je me place, mais surtout au

point de vue des enseignements que peuvent tirer de la théorie d'Einstein
la philosophie scientifique et même la philosophie proprement dite » (Temps,
etc.. p. 6). Or il est de fait que les grandes théories scientifiques ont exercé

une influence profonde sur l'histoire de la philosophie ; que bien souvent
elles ont orienté dans un sens déterminé tel système philosophique donné,



238 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

témoin l'esthétique transcendentale de Kant, dont on a dit qu'elle était
une interprétation philosophique des théories physiques de Newton. Il
importe donc au philosophe de disposer de bons résumés, solides et précis, qui
lui évitent les contresens, surtout lorsqu'il s'agit d'une théorie qui, comme
celle d'Einstein, émeut jusqu'aux mondains eux-mêmes Pour autant que
nous en pouvons juger, cet exposé nous semble très remarquable, car il a

le grand mérite de ne jamais confondre « simplicité » et « simplisme ».

Ce n'est point un hasard si M. Metz, après avoir traité de la relativité,
expose le causalisme de M. Emile Meyerson ; en effet le dernier ouvrage qu'ait
publié ce philosophe porte précisément sur la Déduction relativiste, auquel
M. Einstein rendait un hommage éclatant W ; il y avait donc, entre l'auteur
et son interprète, une communauté d'intérêt qui vaut d'être signalée. Or

l'exposé de M. Metz est très clair et limpide : il développe bien, d'une manière
à la fois concise et riche, le contenu des œuvres de M. Meyerson, et cela en

simplifiant, en « recomposant » l'Explication dans les sciences, Identité et

réalité et la Déduction relativiste ; à la démarche analytique de l'auteur,
l'interprète substitue un exposé synthétique dont il élague les exemples
surabondants, les retours en arrière qui risqueraient de lasser la patience du
lecteur. Nous recommandons vivement ce petit volume à ceux des lecteurs
de cette revue qui, ne se sentant pas le courage d'aborder M. Meyerson lui-
même, désirent toutefois comprendre son point de vue.

Il n'y a qu'une lacune, à notre sens, qui intéresse plus le philosophe lui-
même du reste que l'amateur, c'est que M. Metz ne dit rien du « paradoxe
épistémologique » ; or ce fameux paradoxe est bien l'une des grosses difficultés,

peut être la difficulté centrale, de toute philosophie de l'identité pure. Plus

nous méditons ce problème, plus il^nous semble que c'est apporter de la Raison

une théorie qui ne cadre pas entièrement avec les faits eux-mêmes et finit
par l'étriquer à l'excès : supprimer la qualité à la limite de l'effort rationnel,
n'est-ce pas finalement aboutir à une sorte de pessimisme rationnel et
déclarer qu'elle néglige des éléments dont l'importance est considérable, la
quantité n'étant au fond dans les sciences de la nature qu'un symbole, qu'une
traduction en termes plus intelligibles, des qualités dont on ne peut faire
abstraction sans annihiler le réel En un mot, cette fameuse destruction du
réel, son « évaporisation », ne vient-elle pas davantage des hypothèses sur la
raison que de l'effort rationnel lui-même Tel est le problème que le silence
même de M. Metz n'a fait que rendre plus patent à notre réflexion.

J. de la Harpe.

P. S. — Pour ceux que la question intéresse, signalons un autre ouvrage
de M. Metz, où l'auteur discute Les nouvelles théories scientifiques et leurs
adversaires. La Relativité (15e éd. Paris, Chiron, 1926).

(') Le causalisme d'E. Meyerson, p. 179-180.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 239

H.-R. Mackintosh, The christian apprehension of God. London, Student
Christian Movement, 1929. Un vol. in-8, 231 p.

L'on ne peut s'empêcher, en lisant des livres comme celui dont nous devons
rendre compte, d'envier ces Facultés britanniques ou américaines richement

pourvues de fondations qui leur permettent d'appeler périodiquement des

savants du pays ou de l'étranger pour faire, devant des auditoires où le grand
public se mêle aux étudiants, des « lectures » qui sont ensuite imprimées et
réunies en des volumes dont plusieurs constituent une contribution importante
à la théologie de langue anglaise.

L'obligation d'exposer, dans l'espace de quelques leçons, un vaste sujet
empêche le conférencier d'entrer dans le vif des controverses et des questions

de détail ; elle le force à condenser sa pensée et à délimiter sa matière,
ce qui entraîne, dans certains cas, une superficialité indéniable, mais d'autres
fois a pour conséquences de belles réussites de clarté et de précision.

Le petit livre du professeur Mackintosh d'Edimbourg, qui reproduit des

conférences données, en mars 1928, au Séminaire théologique de l'Union à

Richmond (Virginie), en est un bel exemple. L'on aurait de la peine, croyons-
nous, parmi toutes les monographies auxquelles a donné lieu l'idée
chrétienne de Dieu, d'en trouver une qui fût plus limpide, plus pénétrante et plus
substantielle dans sa brièveté. Aussi faut-il féliciter l'Association chrétienne
d'étudiants anglaise (Christian Student Movement) de l'avoir publiée et mise
à la portée de tous ceux — théologiens ou non théologiens — que préoccupent
les questions religieuses.

Les trois premiers chapitres du livre forment ce qu'on pourrait appeler une
introduction au sujet lui-même. Ils traitent de la nature de la religion, du
caractère spécial de la connaissance religieuse qui, tout en ayant certains

points communs avec la connaissance scientifique, s'en distingue cependant
d'une manière très nette, et enfin de l'idée de révélation. L'auteur souligne
fortement le fait que la connaissance chrétienne de Dieu s'acquiert par la foi,
ce qui n'a pas pour effet — comme d'aucuns le prétendent — de la rabaisser

au rang de simple postulat ou de création purement subjective, puisqu'elle
est une prise de possession de quelque chose d'objectif : de la révélation de

Dieu — révélation qui a été donnée progressivement au cours de l'histoire et
qui culmine dans la personne de Jésus-Christ.

Ces bases posées, M. Mackintosh expose à grands traits la conception
biblique de Dieu, conception spirituelle, pratique, vivante plutôt que dogmatique

et qui va s'enrichissant, se précisant, se purifiant au travers des
expériences du peuple d'Israël pour s'épanouir dans l'Evangile. Puis il défend l'idée
de la personnalité divine contre les attaques dont elle a été l'objet, montrant
de façon irréfutable, à nos yeux, que le Dieu des croyants est un Dieu personnel
et qu'en le dépouillant de ce caractère-là on enlève leur signification à la

prière, à la foi, au pardon, à la grâce, c'est-à-dire à tout ce qui constitue l'es-



24o ANALYSES ET COMPTES RENDUS

sence de l'Evangile. D'ailleurs la vie consciente et personnelle étant la plus
haute forme de réalité que nous connaissions il serait absurde de la refuser à

Dieu, pour le ravaler, sous prétexte de définir sa nature en un langage moins

anthropomorphique, au niveau des choses.

Enfin, dans les trois derniers chapitres, qui sont peut-être les plus riches et
les plus suggestifs du livre, le professeur Mackintosh traite de la sainteté, de

l'amour et de la toute-puissance de Dieu. Rectifiant les vues trop unilatérales
de Ritschl et faisant son profit des fines analyses de M. Rudolf Otto, il met
en pleine lumière ce que l'on a appelé « le paradoxe » du Dieu de l'Ecriture,
Dieu transcendant et immanent, Dieu lointain et tout proche, Dieu dont la
sainteté domine et effraie le pécheur mais dont l'amour le relève et lui accorde
le pardon. Sans effacer — comme c'était la tendance du dogmaticien de

Gœttingen —• le côté pénal de la justice divine, notre auteur montre que, dans

l'Ancien Testament déjà et, à plus forte raison, dans le Nouveau Testament,
Dieu se révèle comme juste non seulement en punissant, mais aussi en faisant
grâce.

En opposition avec les théologiens de l'impotence, M. Mackintosh affirme

que Dieu est tout-puissant, c'est-à-dire qu'il peut réaliser parfaitement ce

qu'il veut, aucune force adverse, pas même celle du péché, n'étant capable
de l'empêcher d'établir son Royaume, ce Royaume qui est le but suprême de

son action créatrice et rédemptrice. Le problème du mal est posé avec netteté,
mais d'une manière un peu sommaire et qui pourrait peut-être donner à

certains lecteurs l'impression que les principales difficultés sont esquivées.
Puis viennent pour terminer l'ouvrage d'intéressantes considérations sur l'idée
de l'élection divine dont le côté positif seul est retenu. Il vaut la peine, en un
temps où des voix graves nous présentent le calvinisme intégral comme la

Vérité, de constater qu'un théologien écossais, représentant d'une Eglise
calviniste s'il en fut, et parfaitement averti des tendances de la pensée
contemporaine, se refuse à considérer la doctrine de Calvin comme un bloc
intangible et, tout en rendant hommage à la pensée et à l'action spirituelle
du géant du seizième siècle, fait d'expresses réserves sur la conception de la
souveraineté divine que celui-ci et plus encore peut-être tels de ses disciples
imprudents ont popularisée.

Ph. Daulte.

UN MYSTIQUE MUSULMAN.

L'œuvre de Bahâou'llâh. Traduction française par Hippolyte Dreyfus, t. III.
Paris, Leroux.

Il s'agit d'un mouvement religieux né en Perse du bâbisme musulman et
qui a pris de nos jours une considérable extension. On sait qu'en 1850 mourut
en martyr Mirza Ali Mohammed (de Shiraz), dit le Bâb, qui avait groupé



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 241

autour de lui de nombreux disciples et passait pour être l'organe du dernier

prophète, de l'imâm qui viendra sauver le monde (et sera le Mahdi). Chassés

de Perse, les partisans du Bâb — musulmans shiites — continuèrent leur
activité de propagande en Turquie. Ils se groupèrent autour d'une personnalité
religieuse eminente, Mirza Houssaïn Ali, de Nour, qui devint le successeur du
Bâb et plus que cela, car il déclara être celui qu'on attendait, la grande
Manifestation de Dieu promise dans les livres pour les derniers jours. Relégués
à Constantinople pour pouvoir être surveillés de plus près, puis exilés à

Andrinople et enfin dans la ville forte de Saint-Jean-d'Acre, les disciples de

Mirza Houssaïn restèrent fidèles à celui qu'ils vénéraient sous le nom de

Bahâou'llâh, « la gloire de Dieu », et leur nombre s'accrut peu à peu non seulement

en Perse où le bêhahisme ne cesse de progresser, mais ailleurs qu'en
Asie, en Amérique et en Europe. Bahâou'llâh — qui fit un voyage à Paris

et fut reçu par le pasteur Ch. Wagner dans son temple — mourut à Saint-

Jean-d'Acre en 1892. Le secret de son influence semble dû à l'élévation de sa

pensée, à sa tendance universaliste autant qu'à la noblesse de son caractère

et à l'ardeur de son éloquence. Aux musulmans, aux chrétiens, aux
bouddhistes, aux libres-penseurs Bahâou'llâh adresse un appel passionné pour qu'ils
prennent conscience de l'unité spirituelle de l'humanité : « Vous êtes tous des

gouttes d'eau d'une même mer, les herbes d'un même parc. Vous êtes tous
des fils de Dieu ». Ce qu'il réclame d'ailleurs ce n'est pas la foi au messager,
je veux dire au pouvoir unique de sa personne, comme si la personne du

messager importait, comme s'il fallait s'attacher à l'un des messagers divins et

rejeter les autres : « Ils sont tous une seule et même âme et une seule identité ;

ils boivent tous à la coupe de l'amour divin et se nourrissent des fruits de

l'arbre de l'unité ». « Leurs saintes personnalités sont les plus parfaits et les

éternels Miroirs, elles reflètent (de diverses façons) le Dieu invisible avec tous
ses noms et attributs, Savoir, Pouvoir, Miséricorde, Sagesse, Gloire, Bonté. »

Ce que Bahâou'llâh réclame, c'est la foi au message qui purifie, qui détache
des vains désirs terrestres, qui fait vivre l'âme en la « présence de Dieu ».

Quant aux messagers divins, il ne s'agit pas de les confondre avec Dieu, d'en
faire quelque chose comme des dieux. Sur ce point la pensée du prophète
musulman reste très nettement opposée au trinitarisme chrétien : «Vis-à-vis
de l'Etre absolu les manifestations de Dieu sont pour ainsi dire dans le dernier

degré de mortalité et d'annihilation, au point qu'elles se considèrent presque
comme inexistantes : elles vont même jusqu'à regarder comme un acte
d'infidélité la simple mention de leur propre nom devant Dieu, car ce serait alors

se considérer comme existant (absolument) et commettre un grave péché ».

On trouvera dans la traduction ci-dessus signalée du Kitabou'1-Igan (livre
sacré de la certitude) l'une des premières œuvres de Bahâou'llâh — l'exposé
de sa doctrine sur les prophètes et leurs révélations successives — qui est
celle de la tradition shiite (toutes les manifestations ont une même origine
divine, chacune est incorporée dans un homme et a une mission spéciale et
des limites fixées), un examen de l'œuvre de Moïse, de Mahomet et de Jésus,



24î ANALYSES ET COMPTES RENDUS

« cette Beauté mystérieuse », de curieuses exégèses de passages du Coran et
de la Bible. Mais les pages les plus intéressantes et les plus vivantes sont celles
où l'inspiration religieuse de Bahâou'llâh se traduit en exhortations et en
méditations souvent profondes qui empruntent au lyrisme oriental une
coloration chaude et une intense poésie.

En voici, pour finir, quelques passages : « Tout ce qui est dans les cieux et
sur terre n'est qu'une manifestation des Attributs et des Noms de Dieu, si

bien que dans chaque atome se retrouve la transfiguration du Soleil de

Réalité...» — « O mon frère... les Roses de la connaissance de l'Unité ne poussent
que dans la terre des cœurs purifiés. » — « Le Chercheur, mon frère, doit sanctifier
son âme, car c'est là que siégera l'éternel Bien-Aimé, affranchir son esprit de

tout ce qui est l'eau et la boue des choses sans réalité, des ombres vaines, afin
de ne conserver en lui aucune trace d'amour ou de haine : car l'amour risque
de le conduire dans le mauvais chemin et la haine de l'empêcher de suivre la
Bonne voie. De nos jours n'est-ce pas l'amour ou la haine qui ont privé bien
des gens de la face éternelle de la Majesté divine, et qui les retiennent sans

pasteur dans les déserts de perdition et d'oubli Le chercheur doit savoir

que la médisance est un crime... Il doit se contenter de peu et ne jamais
demander plus qu'il n'a... Il doit prier dès l'aurore, s'efforcer de tout son

pouvoir de trouver le Bien-Aimé et lutter contre sa négligence à l'aide du
feu de l'amour et de la prière. Il doit passer, aussi rapide que l'éclair, loin des

infidèles, pour donner tous ses soins aux malheureux, afin de leur faire partager
les bénédictions qu'il possède. Il doit être bon pour les animaux, encore meilleur

pour les hommes et les peuples du Bayân... Il ne doit pas mépriser les

méchants, car nul ne sait qui sera jugé bon. » (p. 142) « Le véritable chercheur,
s'il allume dans son cœur la lampe de la Recherche, des Efforts, de l'Amour
et si la brise de la Miséricorde divine souffle sur lui, la nuit de l'erreur, du
doute et des troubles ne tardera pas à disparaître pour faire place à la lumière
du Savoir et de la Certitude... C'est ainsi que la Bonté et le Secours invisible
de l'éternel Saint-Esprit donnent une Vie nouvelle ; au point que le chercheur
se découvre de nouveaux yeux, un nouvel entendement, un nouveau cœur et

une âme nouvelle, avec lesquels il verra les signes évidents du monde et les

obscurs secrets de l'âme, et il comprendra que dans le moindre objet se trouve
une porte par laquelle on entre dans le domaine de l'évidence... Dans chaque
chose il verra le mystère de la Transfiguration et de VApparition divines. Je jure
que si le chercheur de vérité arrive à cette condition sublime, il verra le

superbe matin de Direction dans toutes les aurores : le moindre atome le conduira
au Bien-Aimé. » (p. 144) M.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 2+3

Edouard Krakowski, L'esthétique de Plotin et son influence. Préface de Pierre
Lasserre. Paris, de Boccard, 1929.

Ecrit par un admirateur enthousiaste du seul philosophe génial qu'ait
produit l'Ecole d'Alexandrie, cet essai sur la philosophie de Plotin considérée

comme une philosophie de l'amour et de la beauté — ce qu'elle est essentiellement

—¦ constitue une très accessible introduction à l'étude d'un système
dont l'influence sur la pensée moderne a été, plus directement peut-être que
celle de tout autre système antique, décisive et féconde.

Dans un premier chapitre, en effet, l'auteur rappelle comment l'Ecole
d'Alexandrie fut, aux siècles où se constituait la pensée chrétienne, l'héritière
de toutes les grandes écoles philosophiques grecques : pythagoricienne,
académicienne, péripatéticienne, stoïcienne, épicurienne ; comment, à ces

éléments proprement helléniques, elle unit dans une assez large mesure ce que
l'esprit occidental pouvait s'assimiler de la sagesse orientale ; comment enfin,
à Rome où Plotin résida vingt-six ans, cette ultime synthèse de la pensée

antique a pu se pénétrer de certains éléments proprement romains (les mêmes

qui donnent un caractère original au stoïcisme de Sénèque, par exemple).
Mais ce syncrétisme — et c'est là ce qui lui assure une valeur durable — est,

par la vertu d'une certaine chaleur d'enthousiasme qui l'anime, création

originale ; c'est l'œuvre d'un génie lucide échauffé par une sensibilité frémissante

; Plotin, si l'on peut dire, pense lucidement ce qu'il sent, et sent ardemment

tout ce qu'il pense. Ce philosophe est tout d'abord un artiste, ce qui
justifie le propos de notre auteur de considérer sa philosophie du seul point
de vue esthétique. L'objet essentiel —¦ pour ne pas dire unique —¦ de sa
méditation passionnée, c'est la Beauté. Comme l'auteur du Phèdre et du Banquet,
mais avec une plus méthodique et exclusive passion, il s'élève et élève ses

disciples des beautés qui frappent les sens, posant ainsi le problème dont son

système est la méditation et la solution, aux beautés intelligibles, telles que
la vérité et la vertu.

Dans le chapitre central de son essai, notre auteur montre l'âme humaine

aspirant au Souverain Bien, qui est la communion avec l'Absolu, et l'atteignant

par les voies diverses de la musique, de l'amour et de la philosophie ;

le musicien en faisant abstraction des sons perçus par ses sens pour saisir ces

réalités intelligibles que sont le nombre et la mesure ; l'amant en s'élevant
des objets beaux, qui lui révèlent l'aspiration profonde de sa nature, à la
Beauté qui la satisfait ; et ces deux voies se confondent, près du sommet, avec
la voie du philosophe, pour découvrir dans l'absolue perfection divine le

principe de toute beauté et de toute réalité.
Cette philosophie de l'intuition esthétique est à la fois le couronnement

de la tendance la plus originale de la philosophie hellénique, et le germe
fécond d'où sont sorties plusieurs des intuitions les plus profondes de la

philosophie moderne, de saint Augustin à M. Bergson. M. Krakowski se



244 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

propose de consacrer un second essai au néoplatonisme de saint Augustin et
un troisième aux rapports qui unissent l'intuition bergsonienne à l'intuition
plotinienne. En attendant, il montre, dans deux chapitres suggestifs,
l'actuelle fécondité de la position adoptée par le maître de l'Ecole d'Alexandrie.

Une bibliographie, non point complète mais copieuse, permettra à ceux que
l'enthousiaste plaidoyer de M. Krakowski aura gagnés à la ferveur plotinienne
d'acquérir de cette philosophie de la Beauté une intelligence plus profonde.

Il semble d'ailleurs que la tendance esthétique, dont notre auteur nous
montre le cours souterrain à travers la philosophie médiévale et moderne,
sourde un peu partout aujourd'hui et soit prête à reparaître à la lumière.
Ainsi, pour ne donner qu'un exemple de ce renouveau d'intérêt pour Plotin,
M. Bréhier, dont on connaît la très remarquable Histoire de la philosophie,
est occupé à donner des Ennéades une traduction précise et pénétrante (aux
éditions Guillaume Budé) et a publié en 1928 (chez Boivin) une très utile
étude d'ensemble sur La philosophie de Plotin.

L'essai de M. Krakowski, dénué de tout appareil rébarbatif — on peut
même regretter que les références au texte original y soient si imprécises et

trop souvent défigurées par la négligence du correcteur —, s'adresse aux
lecteurs simplement curieux d'idées, à ceux qu'on eût appelés au dix-septième
siècle les honnêtes gens ; ceux-ci ne sauraient souhaiter initiateur plus
sympathique ni plus chaleureux. Louis Meylan.

maranatha.

Monsieur le Directeur,

Je vous serais reconnaissant de faire savoir à vos lecteurs que j'ai reconnu
déjà depuis quelque temps que l'explication de Maranatha proposée par moi
dans votre Revue en 1925 (p. 76) ne convient guère mieux au contexte que
les deux autres, et que la lecture adoptée par Bousset, Dalman, Wetter et
bien d'autres fournit un sens excellent, à la condition d'être traduite autrement.

Rien ne prouve en effet que l'impératif tha (XJ"D, viens! s'adresse au
T

Christ glorifié. Pourquoi pas à celui qui n'aime pas le Seigneur On sait que
les verbes de mouvement n'ont pas besoin d'être suivis d'une préposition.
On peut donc traduire : « Viens à notre Seigneur » Inutile de dire qu'une
telle exhortation rentre parfaitement dans le contexte et convient non moins
bien au caractère de l'apôtre Paul.

Je crois utile que cette explication soit connue de ceux qui ont eu
connaissance de mon interprétation précédente. J'ai toujours pensé que quand
on a eu l'imprudence de répandre une erreur, on doit, quand on le peut, faire
tout le possible pour la rectifier ; et le plus tôt possible.

Dans l'espoir que vous aurez l'obligeance de m'y aider, je vous en remercie
sincèrement d'avance. Ch. Bruston,

professeur et doyen honoraire.
Montauban, 15 juin 1930.





IMPRIMERIE COOPÉRATIVE LA CONCORDE


	Analyses et comptes rendus

