Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1930)

Heft: 75

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Auguste Birr. La morale et la loi dans la philosophie antique. (Etudes d’histoire
et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie protes-
tante de 'Université de Strasbourg, n° 18.) Paris, Alcan, 1928. vi, 301 p.
in-8e.

M. Bill ne fait pas les choses 4 demi. Comme il étudiait la doctrine de Mar-
cion, il constata qu’il ne trouverait la clef de cette doctrine que dans une étude
approfondie du gnosticisme ; mais la position prise par les gnostiques a ’égard
de la loi ne peut se comprendre si’on ignore attitude de ’Eglise du II¢ siécle
devant ce probléme. Or I’Eglise primitive a subi l'influence de la philosophie
paienne, grecque surtout. M. Bill commence donc son travail par Pétude des
rapports entre la morale et la loi dans la philosophie antique. C’est le sujet
du livre qu’il vient de faire paraitre et qui doit servir d’introduction 4 un ou-
vrage encore plus important, dont le titre est bien d’un marcionite : « Le
Dieu de I’Evangile et le Dieu de la loi ». Voyez, disait 'apétre Jacques, quelle
grande forét un petit feu peut allumer !

A suivre M. Bill dans son enquéte, on est surpris de voir I'importance que
les anciens ont attribuée a la politique. Il n’est guére de philosophe, ou, du
moins, d’école qui n’ait spéculé sur ces matiéres et les meilleurs esprits s’y sont
arrétés le plus longuement. C’est que le probléme est ardu: comment concilier
nos obligations morales, c’est-a-dire le devoir d’obéir aux dieux, ou a Dieu,
avec nos obligations civiques, le respect di aux lois humaines? Le probléme
n’est pas théorique seulement : quels rapports y a-t-il, en droit, entre 'auto-
rité supréme du Bien reconnu tel et celle de la loi? Il devient parfois pratique
et poignant lorsqu’un conflit éclate entre les deux autorités, lorsque Socrate
en est réduit a boire la cigué.

En fait, le conflit est permanent. César ne saurait prendre la place de Dieu
mais il a une tendance invincible a revendiquer pour lui-méme ce qui est a
Dieu, a ériger en bien absolu le bien de la cité. Nous assistons, au long du livre,
a leffort admirable que font les philosophes grecs pour séparer les deux do-
maines. Au début, ils sont confondus, c’est le régne de la loi non-écrite ; on



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 153

juge selon la coutume que Zeus sanctionne par la prospérité qu’il accorde au
pays. Mais les rétributions divines ne suffisent pas a protéger les citoyens
contre Parbitraire et la tyrannie des puissants. Les législateurs rédigent des
lois qu’ils placent sous Pautorité de Zeus qui les a, disent-ils, inspirées.
Leur source divine empéche que quiconque s’insurge contre elles ; elles sont
des ordres de Zeus, le bon-ordre que lui-méme instaure dans la cité. Leur
désobéir serait pécher contre la morale. Et c’est bien la, de tous temps, le
point de vue des gouvernants. C’est alors que les philosophes interviennent.
Démocrite, déja, prouve lorigine humaine des lois par leur diversité. Les
sophistes montrent leur relativité par leur évolution et par la nécessité de
cette évolution. Pour Socrate, les lois sont un contrat que le citoyen passe de
plein gré avec sa patrie, c’est sa dignité de citoyen qui 'oblige a ’obéissance,
non la crainte de Zeus. Platon voit bien I'imperfection des lois existantes.
Il préférerait a un corps de lois rigides un bon tyran, un homme royal, une
raison vivante qui gouvernerait la cité avec un égal respect des lois générales
du bien et des besoins de ses administrés. Cependant, ’homme royal étant trés
difficile a trouver, il propose des lois pédagogiques, a mi-chemin entre 1’idéal
moral et I’égoisme invétéré des citoyens, premier échelon qu’il leur fait un
devoir de gravir pour atteindre un jour au plan moral. Aristote distingue les
lois conformes au droit naturel de celles que crée arbitraire du législateur.
Que celui qui gouverne remédie aux lacunes des lois par ’équité, qui juge non
selon la lettre mais selon Pesprit des bonnes lois. L’idéal d’Antisthéne, le
cynique, c’est la perfection individualiste du sage qui n’obéit qu’aux lois de
la nature, refusant tout respect aux conventions humaines. Epicure, enfin,
compare lart du législateur a celui du médecin. Tous deux veulent le bien de
Pindividu mais se trompent souvent. Le sage se fera un devoir moral de n’obéir
qu’aux lois reconnues conformes a Iintérét public.

Au sortir de cette consultation érudite, on voit plus clairement les bornes
du domaine des lois civiles destinées a définir les liens par lesquels un certain
nombre d’individus se groupent en société. Pourvu que dans la société ainsi
constituée la vie soit possible et que le patrimoine commun soit sauvegar-
dé, on peut admettre que les lois soient respectables bien qu’imparfaites
comme toute ceuvre d’hommes. On voit mieux aussi les exigences incoer-
cibles du devoir moral, le bien ne veut pas qu’on I’atteigne par détours ; il
n’y a pas de volonté du prince qui tienne devant la volonté de Dieu. La lot
est franchement mauvaise dés qu’elle porte atteinte a ce patrimoine moral
qu’elle est, par-dessus tout, destinée a sauvegarder.

Epicure a raison : la vie civile est un art difficile 4 cause des conflits qu’elle
ne peut éviter de soulever ; un art, dirons-nous, tant pour le gouverné que
pour le gouvernant. Et dans tout art, ce qui importe plus encore que la vir-

tuosité, c’est la sincérité.
J.-D. Burcer.



154 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

LA VIE CHRETIENNE ET LA DOCTRINE.

A.-N. BERTRAND, La vie chrétienne et la doctrine. (No 2 des fascicules publiés par
I'Association des Amis de la pensée protestante.) Lausanne, La Concorde, 1928,

45 p-

Pourquoi le probléme qu’évoque le titre de cette brochure demeure-t-il tou-
jours actuel ? Parce que le fait religieux est non simple, mais complexe. Parce
que le christianisme en particulier se présente tout ensemble comme une
doctrine et une vie, la premiére supposant et proposant une conception trés
spéciale du monde, de Dieu et du Christ, et la seconde s’exprimant sous les
espéces soit de traditions extérieures et sociales, soit d’une piété individuelle
et profonde, source de la priére et de amour. De 13, nous dit M. Bertrand,
ces trois questions importantes : 1° Les deux éléments en présence doivent-ils
étre mis sur le méme pied ? 20 §’i] faut donner le pas 4 I'un d’eux, cela
signifie-t-il que l'autre doive étre totalement éliminé, ou convient-il de le
maintenir a c6té du premier ? 30 Si tel est le cas, et si les deux éléments, doc-
trine et vie, doivent étre maintenus cdte a coOte, bien que non sur un pied
d’égalité, quels rapports conviendra-t-il d’établir entre Pun et 'autre ? (p. 5-8)

1. Avec une pénétration remarquable, le pasteur de I’Oratoire du Louvre
s’applique & débrouiller I’écheveau. Impossible, déclare-t-il dans la premiére
partie de son exposé, de considérer ’adhésion a la doctrine regue comme
Pessentiel du christianisme. Car celui-ci déborde le terrain de la doctrine par
son point de départ (qui est, non une idée, mais une personne vivante, ¢’est-a-
dire un fait), par son point d’arrivée (qui consiste, non dans la profession
d’un dogme, mais dans le salut, c’est-a-dire dans acte vital par lequel
Phomme appréhende 'objet de la doctrine, Dieu) et par les conditions géné-
rales de sa réalisation dans les 4mes (vu que pas une des Eglises constituées
ne considére 'adhésion a la doctrine comme condition suffisante du salut,
et que toutes y ajoutent une condition d’ordre pratique : participation aux
sacrements dans le christianisme oriental, soumission au magistére papal
dans PEglise latine, foi du cceur dans le protestantisme). Quant a cette
seconde définition : « le christianisme est une vie », elle se rapproche sans aucun
doute beaucoup plus de la vérité que la conception qui identifie le christia-
nisme avec la doctrine et qui, par conséquent, menace d’emprisonner le
croyant dans le domaine exclusivement intellectuel. Car le point de départ
historique et le moteur permanent de la religion chrétienne, ce n’est pas ce
qu’on a dit et enseigné de ’«incarnation », mais c’est le fast méme de l’incar-
nation, a savoir : le fait de la vie sainte de Jésus, le fait que la pensée de Dieu
a I'égard de 'humanité a pris corps dans une existence d’homme. Le chris-
tianisme est en effet une «vie », quand on entend par ce terme la réalité trés
précise de la «vie » qui était en Jésus-Christ et qui, issue de lui, doit passer
dans les 4mes pour les sauver (p. 9-18).



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 155

2. Pourtant, définir ainsi le christianisme, ce n’est pas en éliminer tous les
éléments intellectuels et doctrinaux. Bien au contraire. Car, comme toute vie,
la vie chrétienne tend nécessairement a sortir de la sphére obscure de I’in-
conscient pour prendre conscience d’elle-méme. Or, en prenant conscience
d’elle-méme, elle pergoit et met en évidence I’élément intellectuel qui se
trouve mélé a son économie profonde et qui présente comme le point de départ
ou la matiére premiére de la future doctrine pleinement déployée. Toute
religion commence, en effet, par s’exprimer sous la forme d’une attitude trés
particuliére devant la vie et devant Dieu, et cette attitude, d’abord instinc-
tive et confuse, obéit a I'impérieuse et naturelle contrainte de se saisir peu
a peu elle-méme a Paide d’un processus d’intellection. Ce que les apétres et les
évangélistes, tout d’abord saisis malgré eux par la puissance souveraine de
Jésus, ont ensuite publié de la majesté de leur Maitre, pour le glorifier et le
faire connaitre au monde, s’explique fort simplement a la lumiére de cette
vérité d’ordre général. Quand méme il faut, bien entendu, distinguer entre le
probléme des rapports du fait religieux avec les données intellectuelles et
morales propres a chaque époque, et le probléme des rapports entre les divers
éléments du fait religieux lui-méme (p. 6), 'on ne risque pas de s’égarer en
afirmant que la doctrine jaillit en quelque sorte spontanément de la vie
religieuse (p. 18-26). '

3. De ce qui précéde se dégagent clairement le caractére primitif de la vie
religieuse et le caractére dérivé de la doctrine. Ce qui vient de Dieu, ce qui
demeure toujours égal 4 soi-méme et assure la pérennité du christianisme, ce
sont les attitudes imposées aux dmes par I’action divine, a savoir : la repen-
tance, I’acceptation du pardon des péchés, la conversion, la communion avec
Jésus-Christ. Quant a la doctrine systématisée, elle est, quoique nécessaire, a tel
point humaine et variable qu’elle menace de dégénérer en une discipline pure-
ment intellectuelle et par conséquent stérile, dés qu’elle perd le contact avec le
sol de la vie religieuse, qui lui a donné naissance. Donc, §’il faut une doctrine,
et si la doctrine est une expression naturelle de la foi, cette doctrine ne se
légitime qu’en fonction de la vie chrétienne qu’elle traduit et qu’elle contribue
4 activer. En définissant ainsi le rapport entre les deux termes en question,
Ton «échappe, semble-t-il, 4 la fois aux dangers de l'intellectualisme radical
qui risque de fausser toutes les valeurs spirituelles et spécialement les valeurs
chrétiennes, et au danger de la soi-disant «indifférence doctrinale » que ’on
impute volontiers aux formes modernes du christianisme » (p. 27-45).

*
* *

On admire la sagesse, la précision, le sens affiné des nuances, qui distin-
guent la forte étude de M. Bertrand. Aprés les exagérations contraires, dans
la sphére de la foi et de la théologie chrétiennes, d’un intellectualisme dessé-
chant et d’un « vitalisme » romantique et aveugle, ’exposé si heureusement
£quilibré de M. Bertrand pourrait bien avoir un caractére définitif. Il est



156 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

I’ceuvre, en tout cas, d’'un homme en lequel la vie religieuse et la clairvoyance
intellectuelle se conditionnent parfaitement 'une Pautre. Aussi nous ne sau-
rions trop en recommander la méditation aux esprits, sans doute toujours
assez nombreux, que préoccupe I'immortel probléme du rapport entre le
Bios et le Logos.

La seconde partie de ce travail, qui en est peut-étre le morceau le plus
original, nous satisfait tout particuliécrement. Elle ouvre a la réflexion théo-
logique des horizons nouveaux et intéressants. Ce que notre auteur dévoile
du mouvement qui porte la vie chrétienne a prendre conscience d’elle-méme,
permet de saisir ’élément de vérité qu’exprime le vieil adage du credo ut
intelligam. La, et 1a seul, réside le fait qui sauvegarde les droits imprescrip-
tibles de la doctrine. Et puis, ne pourrait-on pas, en suivant I'impulsion
donnée par M. Bertrand, pousser par exemple jusqu’a cette affirmation :
que Pacte vital et plus ou moins inconscient de la foi-confiance ou de la foi-
consécration implique toujours, dans son for le plus intime, un acte délibé-
rément intellectuel et qu’il s’attache spontanément, en conséquence, a une
trés nette métaphysique ! L'exercice de la priére, centre de la foi subjective,
suppose — depuis ’homme dit primitif jusqu’au chrétien le plus spiritualisé
— les trois éléments intellectuels que voici : 1a croyance a ’existence objective,
a la personnalité et ala transcendance de la divinité; la croyance a la réalité
et a 'indépendance relative du monde et de ’homme ; la croyance a I’action
permanente de Dieu qui, de transcendant, daigne intervenir dans I'imma-
nence, en instituant, par une décision libre de sa grice, un rapport person-
naliste entre le Créateur et la créature. Et les traits de cette métaphysique
spécifiquement religieuse et chrétienne s’accentuent encore, par contraste,
quand on leur oppose ensemble des métaphysiques toutes différentes qu’im-
pliquent, de leur c6té, les diverses mystiques acosmiques ou athées, par
exemple de PInde. Ici: conceptions de I’existence qui satisfont avant tout
aux exigences de la logique formelle, mais sans tirer au jour la plénitude
parfols antinomique des richesses de la vie de I'dme ; la-bas: vision des
choses qui heurte plus ou moins la tendance moniste inhérente a la spécula-
tion rationnelle, mais qui fait entrevoir, au-dessous d’un dualisme relatif, la
profondeur une et indivisible du monde sacré en lequel I'esprit de Dien
sollicite, pour se I'associer comme coopérateur, Iesprit collectif du genre
humain.

De plus, ces remarques appellent ’attention sur un autre c6té de la ques-
tion, que M. Bertrand n’a pas omis d’esquisser trés finement (p. 34-38), mais
que I’on pourrait préciser encore : la valeur pédagogique de la doctrine. Plus
un enseignement sera intellectuellement profond, et plus il sera précieux. Car
partout et toujours les idées vraies coopérent a la réalisation du bien, tandis
que les concepts insuffisants ou erronés finissent par arréter essor des d4mes
vers leur destination supérieure. Le reconnaitre, c’est prendre conscience de
Péminent 7éle social de la doctrine.

Enfin, il y aurait intérét 4 développer un peu ce que M. Bertrand dit de



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 157

Penseignement christologique des apdtres. Si de simples pécheurs galiléens
ont tout quitté pour devenir disciples du rabbi de Nazareth, c’est parce que
la vie qui était en Jésus s’est puissamment et mystérieusement communi-
quée a eux. L’esprit de Dieu, aprés avoir trouvé en Jésus son organe parfait,
s’est emparé de leur esprit pour en faire, a jamais, les pionniers enthousiastes.
du régne de justice a venir. Il y a la une « expérience » vitale qui surpassait
leur entendement. Ils se savaient, en dehors de toute initiative de leur part,
passivement « choisis » et bénis par Jésus et, en lui, par Dieu (Jean xv, 16).
Et cette «expérience », toujours plus intense, toujours plus profonde, s’éten-
dait pour eux depuis leur premiére rencontre avec le prophéte de Galilée
jusqu’a la restauration, par les insondables événements de Paques, de leur
assurance ébranlée a Theure du drame de la Passion. Aussi, en prenant
conscience, par saccades tour a tour douloureuses et exaltées, de étrange
et adorable destinée qui fut la leur, ils virent se dégager clairement, des
brumes dissipées de leur demi-réve, un fait patent:la puissance invincible,
triomphante de leur Maitre. De 14, leur premiére affirmation d’ordre intellec-
tuel, leur premiére « doctrine »: Jésus crucifié est — au sens absclu de ce
terme — le Seigneur, le Christ.

Cest ici qu’intervient la distinction faite par M. Bertrand a la page 6 et
mentionnée plus haut. Ce que le Nouvean Testament appelle « élévation » et
dans la suite «résurrection» de Jésus, n’est autre chose que la totale et défini-
tive maitrise spirituelle de Fésus, saisie expérimentalement par le groupe de ses
premiers fidéles, c’est-a-dire par I’Eglise née de son sang et baptisée de son
esprit. Aussi, fondement secret et omniprésent de toute la vie et de toute
la pensée religieuse dont témoignent les documents néotestamentaires, la
croyance a la « résurrection » de Jésus forme ’essentiel des éléments primaires
dont se compose, en se détachant sur le fond de la «métaphysique» des.
prophétes d’Israél, la nouvelle « métaphysique » des disciples de Jésus-Christ.
Cet élément rentre comme une partie intégrante et nécessaire dans I’ensemble
des données vitales et intellectuelles qui constituent 'organisme de la foi
chrétienne (comp. I Cor. xv, 14). Jésus est le Christ, le Kyrios, en tant que
Péternel Vivant, Seule cette croyance a permis, & posteriors, de donner aux
exposés évangéliques du ministére de Jésus le caractére d’'une marche ascen-
dante et triomphale.

Quant aux éléments qui tentent d’expliquer, aprés coup, pour la réflexion
discursive, 'origine de la maitrise indestructible du Christ, ils sont empruntés,
du dehors, aux données intellectuelles et morales de la société au sein de
laquelle le christianisme a vu le jour. De plus, ils marquent une étape déja
plus avancée de la systématisation doctrinale. C’est dire que, engagés dans le
monde des choses relatives, ils ne possédent qu’une dignité de second ordre.
Que lon localise l’entrée du Rédempteur dans la vie terrestre soit a
la minute du baptéme de Jésus ou le Saint-Esprit vient «engendrer» en
lui le Messie, soit au moment de sa conception miraculeuse dans le sein
d’une vierge, soit au jour de l’incarnation du Fils individualisé et pré--



158 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

existant de Dieu dans une vie humaine — ces notions présentent, toutes,
un caractére contingent et secondaire, dés qu’on les compare avec la
croyance inéluctable et nettement primordiale a la «résurrection» du Christ.
Tout au plus, puisqu’il faut choisir, pourrait-on manifester une préférence
pour la premiére de ces tentatives d’explication, vu qu’elle semble se rat-
tacher 4 un authentique souvenir historique. Pourtant, i1l demeure loisible,
a la rigueur, de la négliger, de la laisser plus ou moins « dans ’ombre », ce qui
trahit bien son caractére de donnée secondaire. Et tel est, en effet, le sort
que lui réservent ceux qui adoptent 'une ou Pautre des explications « my-
thiques »,

La distinction entre les données primaires et secondaires dont 'agencement
a conduit a la constitution du dogme, permet d’établir une hiérarchie des
valeurs parmi les éléments intellectuels propres a la foi de la primitive Eglise.
Cette distinction, par conséquent, pourrait avoir quelque importance pour
Pexercice de P'enseignement religieux.

Remercions M. Bertrand, en terminant, de son bel et instructif travail. En
Pétudiant, plus d’un théologien en prolongera les lignes dans un sens ou dans
un autre, Et ce sera tout profit pour la foi vécue, impatiente, dans l'intérét
supérieur de ’Eglise, de se comprendre de mieux en mieux elle-méme.

Fernand M£x£coz.

Marc B&GNER, Dieu, ['éternel tourment des hommes. Conférences données 2 I'Eglise
réformée de Passy. Clamart, Editions « Je sers », 1929. Un vol. in-16, de 212 p.

Ne prenons pas le livre du pasteur Beegner pour ce qu’il n’est pas : Pexposé
rigoureux et désintéressé de la doctrine chrétienne de Dieu (on lui reprocherait
a faux, dans ce cas, d’aller un peu vite et de précher; mais pour ce qu’il
est : une perche tendue a ceux qui sont aux prises avec le grand léviathan du
doute, tendue avec autant d’intelligence que d’amour, afin d’attirer ceux
qui 8’y fieront dans la barque de 'Eglise.

Perche solide et opportune. M. Beegner pénétre d’un regard aigu dans
Pame des douteurs, chrétiens ou non, et conclut, avec saint Augustin:
Inquietum cor hominum, donec requiescat in Deo. Puis il aborde de front
la grande question : Ce Dieu, que tous désirent, est-il réel ou n’a-t-il quune
existence verbale ? M. Beegner entend d’abord les rationalistes agnostiques
dire : « Nous ne pouvons répondre. — Votre vie répond pour vous, leur dit
Pauteur, et non sans éloquence. Vos actes posent, bon gré mal gré, au dela de
Iordre logique des mots, une réalité « transrationelle» qui garantisse leur
valeur. Puis il écoute I'immanentisme de MM. Brunschvicg et Piaget : « Dieu
est pensée... La ot deux hommes sont réunis au nom de la divinité, ce n’est -
pas un troisiéme terme qui vient s’ajouter a eux du dehors... Mais, par leur
compréhension réciproque, par leur coopération intime, ces deux hommes



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 159

prennent conscience qu’en chacun d’eux est présent un principe d’unité
spirituelle qui ne saurait, sans contradiction, étre tiré hors de son immanence
radicale ». A ces déifications de ’acte du jugement, M. Beegner reconnait
un accent « profondément religieux », 4 telle de leurs paroles « une résonnance
authentiquement chrétienne ». Mais s’ils viennent a parler de la conversion,
désignant par ce mot la rupture non avec le péché mais avec le subjectivisme,
¢’ils font état de la grice de Dieu tout en niant qu’il puisse aimer ses créa-
tures, M. Boegner n’hésite pas a crier : « jeu de mots », « équivoque », « Dieu
fictif », « athéisme religieux ». Tant il est nécessaire de signaler le danger ;
danger de faire entrer les données de la révélation dans les cadres vraiment
trop étroits de 'immanentisme, quitte a claisser tomber» le meilleur de ’Evan-
gile. Mais je me persuade que M. Boegner ne s’effraie pas outre mesure. Il
sait et il dit qu’il n’y a pas vraiment contradiction entre le Dieu qui juge et
le Dieu qui agit, entre le Dieu pergu sur le plan de Pimplication rationnelle
ou sur celui de la causalité physique. L’essor contemporain de P'industrie
nous fait voir assez qu’un jugement vrai est condition d’une action forte. Et
Spinoza ne se plaisait-il pas a dire : Ratio sive causa ! Enfin, M. Beegner
signale «a qui ne désire que de voir» la pensée spiritualiste des Maine de
Biran, Ravaisson, Lachelier, Boutroux et Bergson.

Le probléme suivant est celui de ’homme, créature dépendante et libre a
la fois, qui ne trouve qu’en Dieu sa raison d’étre. Au besoin que ’homme 2
de lui, Dieu satisfait en se révélant: « Inspiration, intuition, révélation :
trois aspects de la méme réalité, trois moments de la méme action divine ».
Les livres sacrés (non pas seulement notre Bible) en témoignent. Bien plus,
Dieu vient vivre, parler, agir parmi nous en Jésus-Christ : « Dieu est devenu
homme, afin que vous appreniez d’un homme comment ’homme peut devenir
Dieu ».

Livre bien fait, que ce Dieu, Péternel tourment des hommes, mieux ordonné
que son titre un peu 1830 ne le laisserait supposer ; ceuvre d’une dme pasto-
rale vibrante de charité, ceuvre aussi d’un esprit lucide et vigoureux.

J--D. Burcer.

THEOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES

Arthur Trrius. Natur und Gott. Ein Versuch zur Verstendigung zwischen Natur-

wissenschaft und Theologie. Gsttinzen, Vandenheeck und Ruprecht, 1930.

M. Arthur Titius est un esprit vigoureux et une riche intelligence.

I1 a publié entre 1895 et 19oo, en quatre volumes, une importante étude in-
titulée Die neutestamentliche Lebre von der Seligkeit qui peut, a certains égards,
étre considérée comme une théologie du Nouveau Testament, et qui a fondé
sa réputation d’exégéte et de théologien. Aprés ce brillant début, il semblait
voué pour la vie aux études néotestamentaires.



160 ANALY SES ET COMPTES RENDUS

\

Il n’a pas tardé, cependant, a se faire connaitre comme 'un des chefs du
mouvement qui orientait la théologie protestante vers Pétude pratique et
théorique des questions sociales et qui a abouti, entre autres, a la conférence
cecuménique de Stockholm, dont M. Titius a été I'un des principaux inspi-
rateurs. Depuis 1928, il est codirecteur de la Revue Stockbolm, qui sert d’or-
gane scientifique 4 ce mouvement et qui a acquis en peu de temps une réputa-
tion quasi universelle.

Il s’est révélé enfin, en 1926, par la publication d’un gros ouvrage de plus
de huit cents pages intitulé Natur und Gott, penseur original, historien trés
informé du mouvement scientifique contemporain et grand connaisseur dans
le domaine des sciences naturelles. Ce livre, que son auteur présente lui-méme
comme un essal destiné a rapprocher les sciences de la nature et la théologie,
a eu un succes exceptionnel. Salué par les hommes de science, par les philo-
sophes et par les théologiens comme un ouvrage magistral, il a été épuisé
en deux ans, si bien que ses éditeurs viennent d’en entreprendre la réédition
par fascicules ; le premier a paru en octobre de 1929, on espére que le dernier
sera prét avant 'automne 1930 (0.

I’examen attentif des cing cents premiéres pages de la nouvelle édition
permet de constater que ’auteur a soumis son ceuvre a un travail de revision
approfondi. Non seulement la documentation a été enrichie et mise 4 jour,
mais des développements nouveaux ont été introduits dans le texte, qui ren-
seignent le lecteur sur les théories les plus récentes. Et ’on ne sait ce qu’il faut
admirer le plus chez M. Titius, de son immense érudition ou de Paptitude qu’il
posséde & un degré éminent de ramener les théories les plus compliquées a
leurs principes essentiels et a leurs lignes générales. La comparaison des
deux éditions est a cet égard des plus instructive.

L’histoire du livre de M. Titius en fera connaitre l’esprit et la portée.
Préoccupé, comme théologien, par les problémes de ’apologétique chrétienne
4 un moment ou cette discipline était — au sein du protestantisme allemand
tout au moins — captive du dualisme kantien; disciple lui-méme d’Albrecht
Ritschl, mais disciple inquiet et perspicace, M. Titius a commencé ses recher-
ches sur les problémes qui font Pobjet de son dernier livre a Goettingue, ot
il a professé la théologie systématique pendant quinze ans. Clest la que,
dans un intime contact avec quelques-uns des savants qui ont illustré la
science de notre temps, il a lentement revisé les fondements de la méthode
ritschlienne. Il en a élargi les horizons, répudié les partis-pris, assoupli les for-
mules, renouvelé Pesprit ; et son ccuvre s’est trouvée achevée a un moment
ot les sciences de la nature ayant elles aussi revisé leurs méthodes et renoncé
a leur exclusivisme philosophique, il était possible de procéder a un travail
de large et respectucuse confrontation des premiers prll’lCIPeS travail auquel
le livre de M. Titius est tout entler consacré,

(1) Le prix de souscription est fixé a4 4 mk. 40 par fascicule de 160 pages envi-
ron. Il y aura cing ou six fascicules en tout.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 161

Cest ainsi qu’il est arrivé a chef 4 ’heure opportune, et ’on ne s’étonnera
pas que accueil fait 4 son ouvrage, parmi les théologiens comme dans les
milieux scientifiques, ait été si unanime et si flatteur. Natur und Gott — on
peut le dire d’avance sans crainte d’étre démenti par les événements — sera
pour notre génération un livre fondamental. R.-C. A.

LE CHRISTIANISME ORTHODOXE.

Stefan Zankow. Das orthodoxe Christentum des Ostens. Sein Wesen und seine gegen-
wertige Gestalt. Berlin, Furche-Verlag, 1928. 148 p. in 8°,
— The Eastern Orthodox Church .Tr ad. par Donald-A. Lowrie. London, Student
Christian Movement, 1929. 168 p. in 12.

Sous sa forme originale allemande, cet ouvrage est la reproduction de six
conférences données 4 université de Berlin, pendant le semestre d’été 1927.
1’édition anglaise est une adaptation un peu allégée du texte allemand.

L’auteur, docteur en théologie de 'université de Czernovitz et docteur en
droit de celle de Zurich, est actuellement professeur de jurisprudence ecclé-
siastique & Puniversité de Sofia. Il a pris une part active aux conférences de
Stockholm et de Lausanne, ainsi qu’au mouvement de ’Amitié internatio-
nale par les Eglises.

Ce livre, exposé succinct des caractéres essentiels du christianisme ortho-
doxe, vient a son heure. Aprés mille ans d’isolement presque complet, 'Eglise
orthodoxe entre subitement en contact avec la chrétienté occidentale dans les
pays riverains de la mer Baltique, en Pologne, dans les Etats Balkaniques,
sur une «ligne de front» ininterrompue allant de la Finlande jusqu’en Asie-
Mineure et dans plusieurs centres d’Europe et d’ Amérique ou les groupes d’émi-
grés russes ont fondé de vrais centres de pensée orthodoxe. Le christianisme
oriental est donc sorti de son isolement séculaire, et cela au moment précis
ou une poussée intense de vie spirituelle, avivée par la persécution, et un re-
nouveau de vie intellectuelle le pénétrent de part en part. Le livre de M. Zan-
kow, écrit dans un esprit de largeur cecuménique, est lui-méme un signe de
cette rénovation. Sans édulcorer les traits spécifiques du christianisme or-
thodoxe, Pauteur cherche évidemment a montrer les points de contact des
Eglises orientales avec les Eglises protestantes, plus spécialement avec le lu-
théranisme et I’anglicanisme.

Aprés un chapitre d’introduction, qui renferme des données statistiques et
un apergu historique, I'auteur étudie successivement le credo orthodoxe,
la notion orthodoxe de I'Eglise, le culte orthodoxe et la vie religieuse dans
les pays ou prédomine le rite orthodoxe. Un dernier chapitre compare I’Eglise
d’orient avec le catholicisme romain et avec le protestantisme ; il définit aussi
son attitude a ’égard des tendances actuelles vers I'unité chrétienne. Une
bibliographie intéressante termine I'ouvrage.



162 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

L’exposé est trés clair. On a Pimpression, aprés Pavoir lu, de s’étre docu-
menté a une source de premier ordre sur I'organisation et les croyances des
quelque cent cinquante millions de chrétiens orthodoxes. A ce titre le livre
de M. Zankow est extrémement précieux et mériterait d’étre traduit en fran-
¢ais,

A-t-on, en le lisant, pénétré trés avant dans la connaissance de I’dme slave,
si mystérieuse pour nous autres occidentaux? C'est la une question a laquelle
nous n’oserions répondre avec assurance. Remarquons, du reste, que 'auteur
n’est pas un Russe, mais un Bulgare. De plus — M. Zankow le dit lui-méme —
il faut, pour connaitre la {oi de 'Eglise orthodoxe, étudier les auteurs profanes
autant que les penseurs proprement religieux. « Des écrivains comme Chomya-
kow, Soloview, les deux princes Troubetskoi, Rosanow,Gogol, Dostoievsky,
K. Leontiew, et d’autres, sont considérés comme les meilleurs penseurs or-
thodoxes. Certains d’entre eux, ainsi Chomyakow et Dostoievsky, sont méme
considérés comme les péres modernes de Porthodoxie russe » (p. 36). M. Zan-
kow tlent compte, dans une certaine mesure, de la pensée religieuse qui se
dégage de la littérature profane. Mais il est évident qu’une étude compléte
de la foi orthodoxe, envisagée sous cet angle, embrasserait I'histoire littéraire
et philosophique des peuples slaves dans son ensemble, et cela sortirait ma-
nifestement du but que se proposait ’auteur.

L’4me slave peut nous paraitre étrange ; elle nous est étrangére sur plus
d’un point. Un fait est cependant certain : elle n’est pas étrangére au message
chrétien. Pensons seulement a ce qui se passe depuis la révolution dans
PEglise russe.

A T'une des conférence préparatoires de Genéve, en 1920, d’ou sont sortis
les congrés de Stockholm et de Lausanne, le métropolite Euloge a fait cette
remarque significative : « Les chrétiens d’occident savent comment vivre, les
chrétiens d’orient savent comment mourir», et le Dr Siegmund-Schultze,
citant ces paroles, ajoute : «Ouli, ils meurent dans la puissance de la résurrec-
tion ». Cela est admirablement vrai; et le livre de M. Zankow nous est pré-
cleux, non seulement parce qu’il nous renseigne de fagon exacte et précise
sur une fraction de I'Eglise chrétienne que nous connaissons souvent mal,
mais aussi parce qu’il nous met en contact avec une « Eglise sous la croix»
qui posséde une puissance de martyre formidable. Une pareille communion
est toujours bienfaisante. »

Robert WERNER.

Leopold Corpier. Der deutsch-evangelische Liederpsalter. Giessen, Topelmann, 1929.
70 p. in §°.
M. Léopold Cordier, professeur de théologie pratique a l'université de
Giessen, n’a pas oublié ses origines huguenotes, pas plus que le ministére qu’il
a exercé naguére dans la paroisse frangaise de Francfort et dans IEglise



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 163

réformée allemande d’Elberfeld. 1l vient de publier, enrichie de notes docu-
mentaires, une conférence remarquable sur Thistoire des psaumes chantés
en terre allemande. Il s’agit, dit-il, d’un patrimoine 4vangélique presque
oublié, mais dont la renaissance est imminente a en juger par quelques
indices qui ne trompent point.

L’auteur commence par dissiper quelques légendes, notamment celle qui
se résume dans cet aphorisme : les chorals aux luthériens, aux réformés les
psaumes | Nullement : le chant des psaumes est le patrimoine commun
de tous les fils de la Réforme et il remonte a4 Luther lui-méme. Luther a
voulu donner a ’Eglise la Parole de Dieu mise en musique et non pas des
poésies lyriques ou des confessions de foi individuelles. Parmi les trente-six
cantiques qu’on lui attribue, seize sont des variations sur des textes bibliques,
douze des adaptations de chants latins, quatre des revisions d’anciens textes
allemands et quatre seulement des inventives libres d’une note plus person-
nelle. Dans une lettre & Spalatin, Luther s’est exprimé ainsi : « Consilium est,
exemplo prophetarum et priscorum patrum psalmos vernaculos condere
pro vulgo quo Verbum Dei vel cantu inter populos maneat. Cum vero tibi
sit data et copia et elegantia linguse germanica, oro ut nobiscum in hac re
labores et tentes aliquem psalmorum in cantilenam transferre sicut sic habes
meum exemplum». Et Luther propose les psaumes xxx11, XXxXII et ciil,
aprés avoir adapté lui-méme les sept psaumes de pénitence.

Nous arrivons ainsi au premier recueil de 1524, renfermant les Ps. xi1,
X1V et cxxX, et a I"Enchiridion d’Erfurt, de la méme année, qui ajoute les
Ps. x, L1, LxvII, cXvII, CXXIII, CXXIV et cxxvir. Aprés les premiers huit
psaumes d’(Ehler (1525), les treize de Hans Sachs (1526), ceux de Strasbourg
(1525 et 1530), nous arrivons déja au Psautier allemand complet d’Aberlin
et Salminger (de 1537) et de Dachser (de 1538). Les éditions frangaises res-
pectives datent de Strasbourg 1539 (Aulcuns Pseaulmes et Cantiques), 1541
(Les Trente Psaumes de Marot ), 1542 (La forme des prieres et chants).

Puis les recueils se succédent avec une étonnante rapidité. En frangais,
en 1551 : les trente-quatre psaumes de Béze et, en 1562 : le Psautier complet.
En allemand, aprés les recueils de Clausen et Gamersfelder (1542), de Bonn
(1544), de Strasbourg encore (1545 et 1560), de Burkhart Waldis (x553),
d’Augsbourg, de Bale (1559), de Nuremberg (1560), de Francfort (1569), nous
voila enfin parvenus a la grande date de 1573 : c’est alors que le luthérien
Ambroise Lobwasser, de Kcenigsberg, adapte son psautier pour la premicére
fois aux airs frangais (ils ne le sont pas tous), et, de ce fait, réussit 4 maintenir
le psautier huguenot en terre allemande — en partie, du moins — jusqu’a
nos jours. Ce qui a sauvé le chant des psaumes en Allemagne, ce sont les airs
francais et la coupe métrique des psaumes frangais. Les nombreux autres

(*) Dans sa biographie de Marot, P.-Aug. Becker démontre I'entiére dépendance
de ses Psaumes du Commentaire de Bucer (1529), ce qui expliquerait la sympathie
évidente mais plutdt surprenante de Calvin pour Marot.



164 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

psaumes versifiés allemands — ceux dont nous venons de parler et ceux qui
verront le jour plus tard — ont tous eu la vie courte. Ils ont une autre coupe,
ce qui fait qu’on les a adaptés a d’autres airs, de chorals notamment. En les
revisant, 4 travers les siécles, le métre a changé, les airs ont varié, les textes
ont disparu. Ce sont les airs frangais qui ont permis de vivre aux psaumes
allemands. Marot et Béze ont pu choisir les airs, le protestantisme allemand
a dii les subir et arranger les textes pour le mieux.

Ambroise Lobwasser n’a du reste pas été seul a reconnaltre la nécessité
d’adopter la musique frangaise des Psaumes. Si Cornelius Becker, en 1628,
a essayé de nouveau de s’en émanciper en lui préférant la musique de
H. Schiitz, le pasteur allemand de La Haye, Matthias Jorissen, y est revenu
dans ses nouvelles éditions du Psautier complet, en 1798 et en 1806. Mais le
piétisme, plus encore que le rationalisme, a été un ennemi redoutable des
Psaumes, parce qu’ils ne répondaient pas aux besoins de la piété individuelle.
Les Psaumes, dans les nouveaux recueils, ont été mélangés aux cantiques; le
bloc s’est disjoint et on a changé les airs. Dés 1852, Auguste Ebrard — profes-
seur de dogmatique réformée a Zurich, puis a Erlangen — a renoué la tradi-
tion en publiant des psaumes choisis 4 quatre voix, avec I’harmonie de Gou-
dimel (mélodie au soprano). En 1868, les Balois Chr.-J. Riggenbach et R. Leew
ont publié un recueil analogue et complémentaire. En 1924 et 1925, M. Cordier
lui-méme, lassé des déformations dont le psautier d’Elberfeld est défiguré, a
publié cinquante psaumes 4 quatre voix en une édition impeccable. En 1929
enfin, ’évolution est arrivée a son terme dans le recueil des réformés du
Hanovre, recueil dont la premiére partie reprend les cent cinquante psaumes
au grand complet, avec toutes leurs strophes, dont cent trente-sept dansla
traduction de Jorissen, les autres de divers auteurs. A de trés rares excep-
tions prés, les airs sont ceux du psaume frangais correspondant, mais tou-
jours ceux d’un psaume huguenot. Parfols, en variante, un second texte et
un autre air (choral) y sont adjoints, afin de tenir compte de certaines tradi-
tions plus récentes. Le méme recueil contient en outre quatre cent cinquante
cinq cantiques !

M. Cordier fait remarquer trés justement que le caractére objectif et scrip-
turaire de la théologie de Karl Barth se traduira certainement par un regain
des Psaumes dans le culte. Il serait étonnant que les pays protestants de
langue frangaise ne se rattachent pas 4 un mouvement qui aurait da prendre
naissance chez eux. Le quatriéme centenaire des Psaumes huguenots appro-
che, nous lui devons une édition intégrale et populaire des psaumes de Marot
et de Béze, revisée et munie de I’harmonie et du rythme des originaux.

Edouard Pratzrorr-LEJEUNE.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	Analyses et comptes rendus

