
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 75

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Auguste Bill. La morale et la loi dans la philosophie antique. (Etudes d'histoire
et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie protestante

de l'Université de Strasbourg, n° 18.) Paris, Alcan, 1928. vm, 301 p.
in-8«.

M. Bill ne fait pas les choses à demi. Comme il étudiait la doctrine de

Marcion, il constata qu'il ne trouverait la clef de cette doctrine que dans une étude

approfondie du gnosticisme ; mais la position prise par les gnostiques à l'égard
de la loi ne peut se comprendre si l'on ignore l'attitude de l'Eglise du IIe siècle

devant ce problème. Or l'Eglise primitive a subi l'influence de la philosophie
païenne, grecque surtout. M. Bill commence donc son travail par l'étude des

rapports entre la morale et la loi dans la philosophie antique. C'est le sujet
du livre qu'il vient de faire paraître et qui doit servir d'introduction a un
ouvrage encore plus important, dont le titre est bien d'un marcionite : « Le
Dieu de l'Evangile et le Dieu de la loi ». Vovez, disait l'apôtre Jacques, quelle
grande forêt un petit feu peut allumer

A suivre M. Bill dans son enquête, on est surpris de voir l'importance que
les anciens ont attribuée à la politique. Il n'est guère de philosophe, ou, du

moins, d'école qui n'ait spéculé sur ces matières et les meilleurs esprits s'y sont
arrêtés le plus longuement. C'est que le problème est ardu : comment concilier
nos obligations morales, c'est-à-dire le devoir d'obéir aux dieux, ou à Dieu,
avec nos obligations civiques, le respect dû aux lois humaines? Le problème
n'est pas théorique seulement : quels rapports y a-t-il, en droit, entre l'autorité

suprême du Bien reconnu tel et celle de la loi? Il devient parfois pratique
et poignant lorsqu'un conflit éclate entre les deux autorités, lorsque Socrate

en est réduit à boire la ciguë.
En fait, le conflit est permanent. César ne saurait prendre la place de Dieu

mais il a une tendance invincible à revendiquer pour lui-même ce qui est à

Dieu, à ériger en bien absolu le bien de la cité. Nous assistons, au long du livre,
à l'effort admirable que font les philosophes grecs pour séparer les deux
domaines. Au début, ils sont confondus, c'est le règne de la loi non-écrite ; on



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 153

juge selon la coutume que Zeus sanctionne par la prospérité qu'il accorde au

pays. Mais les rétributions divines ne suffisent pas à protéger les citoyens
contre l'arbitraire et la tyrannie des puissants. Les législateurs rédigent des

lois qu'ils placent sous l'autorité de Zeus qui les a, disent-ils, inspirées.
Leur source divine empêche que quiconque s'insurge contre elles ; elles sont
des ordres de Zeus, le bon-ordre que lui-même instaure dans la cité. Leur
désobéir serait pécher contre la morale. Et c'est bien là, de tous temps, le

point de vue des gouvernants. C'est alors que les philosophes interviennent.
Démocrite, déjà, prouve l'origine humaine des lois par leur diversité. Les

sophistes montrent leur relativité par leur évolution et par la nécessité de

cette évolution. Pour Socrate, les lois sont un contrat que le citoyen passe de

plein gré avec sa patrie, c'est sa dignité de citoyen qui l'oblige à l'obéissance,

non la crainte de Zeus. Platon voit bien l'imperfection des lois existantes.
Il préférerait à un corps de lois rigides un bon tyran, un homme royal, une
raison vivante qui gouvernerait la cité avec un égal respect des lois générales
du bien et des besoins de ses administrés. Cependant, l'homme royal étant très
difficile à trouver, il propose des lois pédagogiques, à mi-chemin entre l'idéal
moral et l'égoïsme invétéré des citoyens, premier échelon qu'il leur fait un
devoir de gravir pour atteindre un jour au plan moral. Aristote distingue les

lois conformes au droit naturel de celles que crée l'arbitraire du législateur.
Que celui qui gouverne remédie aux lacunes des lois par l'équité, qui juge non
selon la lettre mais selon l'esprit des bonnes lois. L'idéal d'Antisthène, le

cynique, c'est la perfection individualiste du sage qui n'obéit qu'aux lois de

la nature, refusant tout respect aux conventions humaines. Epicure, enfin,

compare l'art du législateur à celui du médecin. Tous deux veulent le bien de

l'individu mais se trompent souvent. Le sage se fera un devoir moral de n'obéir
qu'aux lois reconnues conformes à l'intérêt public.

Au sortir de cette consultation erudite, on voit plus clairement les bornes
du domaine des lois civiles destinées à définir les liens par lesquels un certain
nombre d'individus se groupent en société. Pourvu que dans la société ainsi
constituée la vie soit possible et que le patrimoine commun soit sauvegardé,

on peut admettre que les lois soient respectables bien qu'imparfaites
comme toute œuvre d'hommes. On voit mieux aussi les exigences incoercibles

du devoir moral, le bien ne veut pas qu'on l'atteigne par détours ; il
n'y a pas de volonté du prince qui tienne devant la volonté de Dieu. La loi
est franchement mauvaise dès qu'elle porte atteinte à ce patrimoine moral
qu'elle est, par-dessus tout, destinée à sauvegarder.

Epicure a raison : la vie civile est un art difficile à cause des conflits qu'elle
ne peut éviter de soulever ; un art, dirons-nous, tant pour le gouverné que
pour le gouvernant. Et dans tout art, ce qui importe plus encore que la
virtuosité, c'est la sincérité.

T.-D. Burgee.



154 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

LA VIE CHRETIENNE ET LA DOCTRINE.

A.-N. Bertrand, La vie chrétienne et la doctrine. (N° 2 des fascicules publiés par
l'Association des Amis de la pensée protestante.) Lausanne, La Concorde, 1928,

45 P-

Pourquoi le problème qu'évoque le titre de cette brochure demeure-t-il
toujours actuel Parce que le fait religieux est non simple, mais complexe. Parce

que le christianisme en particulier se présente tout ensemble comme une
doctrine et une vie, la première supposant et proposant une conception très
spéciale du monde, de Dieu et du Christ, et la seconde s'exprimant sous les

espèces soit de traditions extérieures et sociales, soit d'une piété individuelle
et profonde, source de la prière et de l'amour. De là, nous dit M. Bertrand,
ces trois questions importantes : 1° Les deux éléments en présence doivent-ils
être mis sur le même pied 2° S'il faut donner le pas à l'un d'eux, cela

signifie-t-il que l'autre doive être totalement éliminé, ou convient-il de le

maintenir à côté du premier 30 Si tel est le cas, et si les deux éléments,
doctrine et vie, doivent être maintenus côte à côte, bien que non sur un pied
d'égalité, quels rapports conviendra-t-il d'établir entre l'un et l'autre (p. 5-8)

I. Avec une pénétration remarquable, le pasteur de l'Oratoire du Louvre
s'applique à débrouiller l'écheveau. Impossible, déclare-t-il dans la première
partie de son exposé, de considérer l'adhésion à la doctrine reçue comme
l'essentiel du christianisme. Car celui-ci déborde le terrain de la doctrine par
son point de départ (qui est, non une idée, mais une personne vivante, c'est-à-
dire un fait), par son point d'arrivée (qui consiste, non dans la profession
d'un dogme, mais dans le salut, c'est-à-dire dans l'acte vital par lequel
l'homme appréhende l'objet de la doctrine, Dieu) et par les conditions générales

de sa réalisation dans les âmes (vu que pas une des Eglises constituées
ne considère l'adhésion à la doctrine comme condition suffisante du salut,
et que toutes y ajoutent une condition d'ordre pratique : participation aux
sacrements dans le christianisme oriental, soumission au magistère papal
dans l'Eglise latine, foi du cœur dans le protestantisme). Quant à cette
seconde définition : « le christianisme est une vie », elle se rapproche sans aucun
doute beaucoup plus de la vérité que la conception qui identifie le christianisme

avec la doctrine et qui, par conséquent, menace d'emprisonner le

croyant dans le domaine exclusivement intellectuel. Car le point de départ
historique et le moteur permanent de la religion chrétienne, ce n'est pas ce

qu'on a dit et enseigné de 1'« incarnation », mais c'est le fait même de l'incarnation,

à savoir : le fait de la vie sainte de Jésus, le fait que la pensée de Dieu
à l'égard de l'humanité a pris corps dans une existence d'homme. Le
christianisme est en effet une « vie », quand on entend par ce terme la réalité très
précise de la « vie » qui était en Jésus-Christ et qui, issue de lui, doit passer
dans les âmes pour les sauver (p. 9-18).



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 155

2. Pourtant, définir ainsi le christianisme, ce n'est pas en éliminer tous les

éléments intellectuels et doctrinaux. Bien au contraire. Car, comme toute vie,
la vie chrétienne tend nécessairement à sortir de la sphère obscure de

l'inconscient pour prendre conscience d'elle-même. Or, en prenant conscience

d'elle-même, elle perçoit et met en évidence l'élément intellectuel qui se

trouve mêlé à son économie profonde et qui présente comme le point de départ
ou la matière première de la future doctrine pleinement déployée. Toute
religion commence, en effet, par s'exprimer sous la forme d'une attitude très

particulière devant la vie et devant Dieu, et cette attitude, d'abord instinctive

et confuse, obéit à l'impérieuse et naturelle contrainte de se saisir peu
à peu elle-même à l'aide d'un processus d'intellection. Ce que les apôtres et les

évangélistes, tout d'abord saisis malgré eux par la puissance souveraine de

Jésus, ont ensuite publié de la majesté de leur Maître, pour le glorifier et le

faire connaître au monde, s'explique fort simplement à la lumière de cette
vérité d'ordre général. Quand même il faut, bien entendu, distinguer entre le

problème des rapports du fait religieux avec les données intellectuelles et
morales propres à chaque époque, et le problème des rapports entre les divers
éléments du fait religieux lui-même (p. 6), l'on ne risque pas de s'égarer en

affirmant que la doctrine jaillit en quelque sorte spontanément de la vie

religieuse (p. 18-26).

3. De ce qui précède se dégagent clairement le caractère primitif de la vie
religieuse et le caractère dérivé de la doctrine. Ce qui vient de Dieu, ce qui
demeure toujours égal à soi-même et assure la pérennité du christianisme, ce

sont les attitudes imposées aux âmes par l'action divine, à savoir : la repentance,

l'acceptation du pardon des péchés, la conversion, la communion avec

Jésus-Christ. Quant à la doctrine systématisée, elle est, quoique nécessaire, à tel
point humaine et variable qu'elle menace de dégénérer en une discipline
purement intellectuelle et par conséquent stérile, dès qu'elle perd le contact avec le
sol de la vie religieuse, qui lui a donné naissance. Donc, s'il faut une doctrine,
et si la doctrine est une expression naturelle de la foi, cette doctrine ne se

légitime qu'en fonction de la vie chrétienne qu'elle traduit et qu'elle contribue
à activer. En définissant ainsi le rapport entre les deux termes en question,
l'on « échappe, semble-t-il, à la fois aux dangers de l'intellectualisme radical

qui risque de fausser toutes les valeurs spirituelles et spécialement les valeurs

chrétiennes, et au danger de la soi-disant « indifférence doctrinale » que l'on
impute volontiers aux formes modernes du christianisme » (p. 27-45).

On admire la sagesse, la précision, le sens affiné des nuances, qui distinguent

la forte étude de M. Bertrand. Après les exagérations contraires, dans

la sphère de la foi et de la théologie chrétiennes, d'un intellectualisme
desséchant et d'un « vitalisme » romantique et aveugle, l'exposé si heureusement

¦équilibré de M. Bertrand pourrait bien avoir un caractère définitif. Il est



i,6 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

l'œuvre, en tout cas, d'un homme en lequel la vie religieuse et la clairvoyance
intellectuelle se conditionnent parfaitement l'une l'autre. Aussi nous ne
saurions trop en recommander la méditation aux esprits, sans doute toujours
assez nombreux, que préoccupe l'immortel problème du rapport entre le
Bios et le Logos.

La seconde partie de ce travail, qui en est peut-être le morceau le plus
original, nous satisfait tout particulièrement. Elle ouvre à la réflexion
théologique des horizons nouveaux et intéressants. Ce que notre auteur dévoile
du mouvement qui porte la vie chrétienne à prendre conscience d'elle-même,

permet de saisir l'élément de vérité qu'exprime le vieil adage du credo ut
intelligam. Là, et là seul, réside le fait qui sauvegarde les droits imprescriptibles

de la doctrine. Et puis, ne pourrait-on pas, en suivant l'impulsion
donnée par M. Bertrand, pousser par exemple jusqu'à cette affirmation :

que l'acte vital et plus ou moins inconscient de la foi-confiance ou de la foi-
consécration implique toujours, dans son for le plus intime, un acte
délibérément intellectuel et qu'il s'attache spontanément, en conséquence, à une
très nette métaphysique L'exercice de la prière, centre de la foi subjective,

suppose — depuis l'homme dit primitif jusqu'au chrétien le plus spiritualise
— les trois éléments intellectuels que voici : la croyance à l'existence objective,
à la personnalité et àia transcendance de la divinité ; la croyance à la réalité
et à l'indépendance relative du monde et de l'homms ; la croyance à l'action

permanente de Dieu qui, de transcendant, daigne intervenir dans l'immanence,

en instituant, par une décision libre de sa grâce, un rapport personnaliste

entre le Créateur et la créature. Et les traits de cette métaphysique
spécifiquement religieuse et chrétienne s'accentuent encore, par contraste,
quand on leur oppose l'ensemble des métaphysiques toutes différentes
qu'impliquent, de leur côté, les diverses mystiques acosmiques ou athées, par
exemple de l'Inde. Ici : conceptions de l'existence qui satisfont avant tout
aux exigences de la logique formelle, mais sans tirer au jour la plénitude
parfois antinomique des richesses de la vie de l'âme ; là-bas : vision des

choses qui heurte plus ou moins la tendance moniste inhérente à la spéculation

rationnelle, mais qui fait entrevoir, au-dessous d'un dualisme relatif, la

profondeur une et indivisible du monde sacré en lequel l'esprit de Dieu
sollicite, pour se l'associer comme coopérateur, l'esprit collectif du genre
humain.

De plus, ces remarques appellent l'attention sur un autre côté de la question,

que M. Bertrand n'a pas omis d'esquisser très finement (p. 34-38), mais

que l'on pourrait préciser encore : la valeur pédagogique de la doctrine. Plus

un enseignement sera intellectuellement profond, et plus il sera précieux. Car

partout et toujours les idées vraies coopèrent à la réalisation du bien, tandis

que les concepts insuffisants ou erronés finissent par arrêter l'essor des âmes

vers leur destination supérieure. Le reconnaître, c'est prendre conscience de

l'éminent rôle social de la doctrine.
Enfin, il y aurait intérêt à développer un peu ce que M. Bertrand dit de



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 157

l'enseignement christologique des apôtres. Si de simples pêcheurs galiléens
ont tout quitté pour devenir disciples du rabbi de Nazareth, c'est parce que
la vie qui était en Jésus s'est puissamment et mystérieusement communiquée

à eux. L'esprit de Dieu, après avoir trouvé en Jésus son organe parfait,
s'est emparé de leur esprit pour en faire, à jamais, les pionniers enthousiastes
du règne de justice à venir. Il y a là une « expérience » vitale qui surpassait
leur entendement. Ils se savaient, en dehors de toute initiative de leur part,
passivement « choisis » et bénis par Jésus et, en lui, par Dieu (Jean xv, 16).
Et cette « expérience », toujours plus intense, toujours plus profonde, s'étendait

pour eux depuis leur première rencontre avec le prophète de Galilée

jusqu'à la restauration, par les insondables événements de Pâques, de leur
assurance ébranlée à l'heure du drame de la Passion. Aussi, en prenant
conscience, par saccades tour à tour douloureuses et exaltées, de l'étrange
et adorable destinée qui fut la leur, ils virent se dégager clairement, des

brumes dissipées de leur demi-rêve, un fait patent : la puissance invincible,
triomphante de leur Maître. De là, leur première affirmation d'ordre intellectuel,

leur première « doctrine » : Jésus crucifié est — au sens absolu de ce

terme — le Seigneur, le Christ.
C'est ici qu'intervient la distinction faite par M. Bertrand à la page 6 et

mentionnée plus haut. Ce que le Nouveau Testament appelle « élévation » et
dans la suite «résurrection» de Jésus, n'est autre chose que la totale et définitive

maîtrise spirituelle de Jésus, saisie expérimentalement par le groupe de ses

premiers fidèles, c'est-à-dire par l'Eglise née de son sang et baptisée de son

esprit. Aussi, fondement secret et omniprésent de toute la vie et de toute
la pensée religieuse dont témoignent les documents néotestamentaires, la

croyance à la « résurrection » de Jésus forme l'essentiel des éléments primaires
dont se compose, en se détachant sur le fond de la « métaphysique » des

prophètes d'Israël, la nouvelle « métaphysique » des disciples de Jésus-Christ.
Cet élément rentre comme une partie intégrante et nécessaire dans l'ensemble
des données vitales et intellectuelles qui constituent l'organisme de la foi
chrétienne (comp. I Cor. xv, 14). Jésus est le Christ, le Kyrios, en tant que
l'éternel Vivant. Seule cette croyance a permis, a posteriori, de donner aux
exposés évangéliques du ministère de Jésus le caractère d'une marche ascendante

et triomphale.
Quant aux éléments qui tentent d'expliquer, après coup, pour la réflexion

discursive, Yorigine de la maîtrise indestructible du Christ, ils sont empruntés,
du dehors, aux données intellectuelles et morales de la société au sein de

laquelle le christianisme a vu le jour. De plus, ils marquent une étape déjà
plus avancée de la systématisation doctrinale. C'est dire que, engagés dans le

monde des choses relatives, ils ne possèdent qu'une dignité de second ordre.
Que l'on localise l'entrée du Rédempteur dans la vie terrestre soit à

la minute du baptême de Jésus où le Saint-Esprit vient « engendrer » en

lui le Messie, soit au moment de sa conception miraculeuse dans le sein

d'une vierge, soit au jour de l'incarnation du Fils individualisé et pré-



158 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

existant de Dieu dans une vie humaine — ces notions présentent, toutes,
un caractère contingent et secondaire, dès qu'on les compare avec la

croyance inéluctable et nettement primordiale à la « résurrection » du Christ.
Tout au plus, puisqu'il faut choisir, pourrait-on manifester une préférence

pour la première de ces tentatives d'explication, vu qu'elle semble se

rattacher à un authentique souvenir historique. Pourtant, il demeure loisible,
à la rigueur, de la négliger, de la laisser plus ou moins « dans l'ombre », ce qui
trahit bien son caractère de donnée secondaire. Et tel est, en effet, le sort

que lui réservent ceux qui adoptent l'une ou l'autre des explications «

mythiques ».

La distinction entre les données primaires et secondaires dont l'agencement
a conduit à la constitution du dogme, permet d'établir une hiérarchie des

valeurs parmi les éléments intellectuels propres à la foi de la primitive Eglise.
Cette distinction, par conséquent, pourrait avoir quelque importance pour
l'exercice de l'enseignement religieux.

Remercions M. Bertrand, en terminant, de son bel et instructif travail. En

l'étudiant, plus d'un théologien en prolongera les lignes dans un sens ou dans

un autre. Et ce sera tout profit pour la foi vécue, impatiente, dans l'intérêt
supérieur de l'Eglise, de se comprendre de mieux en mieux elle-même.

Fernand Ménégoz.

Marc Bœgner, Dieu, l'éternel tourment des hommes. Conférences données à l'Eglise
réformée de Passy. Clamart, Editions « Je sers », 1929. Un vol. in-16, de 212 p.

Ne prenons pas le livre du pasteur Bœgner pour ce qu'il n'est pas : l'exposé
rigoureux et désintéressé de la doctrine chrétienne de Dieu (on lui reprocherait
à faux, dans ce cas, d'aller un peu vite et de prêcher ; mais pour ce qu'il
est : une perche tendue à ceux qui sont aux prises avec le grand leviathan du

doute, tendue avec autant d'intelligence que d'amour, afin d'attirer ceux
qui s'y fieront dans la barque de l'Eglise.

Perche solide et opportune. M. Bœgner pénètre d'un regard aigu dans
l'âme des douteurs, chrétiens ou non, et conclut, avec saint Augustin :

Inquietum cor hominum, donec requiescat in Deo. Puis il aborde de front
la grande question : Ce Dieu, que tous désirent, est-il réel ou n'a-t-il qu'une
existence verbale M. Bœgner entend d'abord les rationalistes agnostiques
dire : « Nous ne pouvons répondre. — Votre vie répond pour vous, leur dit
l'auteur, et non sans éloquence. Vos actes posent, bon gré mal gré, au delà de

l'ordre logique des mots, une réalité « transrationelle » qui garantisse leur
valeur. Puis il écoute l'immanentisme de MM. Brunschvicg et Piaget : « Dieu
est pensée... Là où deux hommes sont réunis au nom de la divinité, ce n'est

pas un troisième terme qui vient s'ajouter à eux du dehors... Mais, par leur
¦compréhension réciproque, par leur coopération intime, ces deux hommes



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 159

prennent conscience qu'en chacun d'eux est présent un principe d'unité
spirituelle qui ne saurait, sans contradiction, être tiré hors de son immanence
radicale ». A ces déifications de l'acte du jugement, M. Bœgner reconnaît
un accent « profondément religieux », à telle de leurs paroles « une résonnance

authentiquement chrétienne ». Mais s'ils viennent à parler de la conversion,
désignant par ce mot la rupture non avec le péché mais avec le subjectivisme,
s'ils font état de la grâce de Dieu tout en niant qu'il puisse aimer ses

créatures, M. Bœgner n'hésite pas à crier : « jeu de mots », « équivoque », « Dieu
fictif », « athéisme religieux ». Tant il est nécessaire de signaler le danger ;

danger de faire entrer les données de la révélation dans les cadres vraiment

trop étroits de l'immanentisme, quitte à «laisser tomber» le meilleur de l'Evangile.

Mais je me persuade que M. Bœgner ne s'effraie pas outre mesure. U
sait et il dit qu'il n'y a pas vraiment contradiction entre le Dieu qui juge et
le Dieu qui agit, entre le Dieu perçu sur le plan de l'implication rationnelle

ou sur celui de la causalité physique. L'essor contemporain de l'industrie
nous fait voir assez qu'un jugement vrai est condition d'une action forte. Et
Spinoza ne se plaisait-il pas à dire : Ratio sive causa Enfin, M. Bœgner
signale « à qui ne désire que de voir » la pensée spiritualiste des Maine de

Biran, Ravaisson, Lachelier, Boutroux et Bergson.
Le problème suivant est celui de l'homme, créature dépendante et libre à

la fois, qui ne trouve qu'en Dieu sa raison d'être. Au besoin que l'homme a

de lui, Dieu satisfait en se révélant : « Inspiration, intuition, révélation :

trois aspects de la même réalité, trois moments de la même action divine ».

Les livres sacrés (non pas seulement notre Bible) en témoignent. Bien plus,
Dieu vient vivre, parler, agir parmi nous en Jésus-Christ : « Dieu est devenu

homme, afin que vous appreniez d'un homme comment l'homme peut devenir
Dieu ».

Livre bien fait, que ce Dieu, l'éternel tourment des hommes, mieux ordonné

que son titre un peu 1830 ne le laisserait supposer ; œuvre d'une âme pastorale

vibrante de charité, œuvre aussi d'un esprit lucide et vigoureux.

J.-D. Burger.

THEOLOGIE ET SCIENCES NATURELLES

Arthur Titius. Natur und Gott. Ein Versuch zur Verständigung zwischen
Naturwissenschaft und Theologie. Göttinnen, Vandenhceck und Ruprecht, 1930.

M. Arthur Titius est un esprit vigoureux et une riche intelligence.
Il a publié entre 1895 et 1900, en quatre volumes, une importante étude

intitulée Die neutestamentliche Lehre von der Seligkeit qui peut, à certains égards,
être considérée comme une théologie du Nouveau Testament, et qui a fondé

sa réputation d'exégète et de théologien. Après ce brillant début, il semblait
voué pour la vie aux études néotestamentaires.



i6o ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Il n'a pas tardé, cependant, à se faire connaître comme l'un des chefs du

mouvement qui orientait la théologie protestante vers l'étude pratique et
théorique des questions sociales et qui a abouti, entre autres, à la conférence

œcuménique de Stockholm, dont M. Titius a été l'un des principaux
inspirateurs. Depuis 1928, il est codirecteur de la Revue Stockholm, qui sert d'organe

scientifique à ce mouvement et qui a acquis en peu de temps une réputation

quasi universelle.

Il s'est révélé enfin, en 1926, par la publication d'un gros ouvrage de plus
de huit cents pages intitulé Natur und Gott, penseur original, historien très
informé du mouvement scientifique contemporain et grand connaisseur dans

le domaine des sciences naturelles. Ce livre, que son auteur présente lui-même
comme un essai destiné à rapprocher les sciences de la nature et la théologie,
a eu un succès exceptionnel. Salué par les hommes de science, par les

philosophes et par les théologiens comme un ouvrage magistral, il a été épuisé
en deux ans, si bien que ses éditeurs viennent d'en entreprendre la réédition

par fascicules ; le premier a paru en octobre de 1929, on espère que le dernier
sera prêt avant l'automne 1930 (*).

L'examen attentif des cinq cents premières pages de la nouvelle édition

permet de constater que l'auteur a soumis son œuvre à un travail de revision
approfondi. Non seulement la documentation a été enrichie et mise à jour,
mais des développements nouveaux ont été introduits dans le texte, qui
renseignent le lecteur sur les théories les plus récentes. Et l'on ne sait ce qu'il faut
admirer le plus chez M. Titius, de son immense érudition ou de l'aptitude qu'il
possède à un degré eminent de ramener les théories les plus compliquées à

leurs principes essentiels et à leurs lignes générales. La comparaison des

deux éditions est à cet égard des plus instructive.
L'histoire du livre de M. Titius en fera connaître l'esprit et la portée.

Préoccupé, comme théologien, par les problèmes de l'apologétique chrétienne
à un moment où cette discipline était — au sein du protestantisme allemand

tout au moins — captive du dualisme kantien ; disciple lui-même d'Albrecht
Ritschl, mais disciple inquiet et perspicace, M. Titius a commencé ses recherches

sur les problèmes qui font l'objet de son dernier livre à Goettingue, où

il a professé la théologie systématique pendant quinze ans. C'est là que,
dans un intime contact avec quelques-uns des savants qui ont illustré la
science de notre temps, il a lentement revisé les fondements de la méthode
ritschlienne. Il en a élargi les horizons, répudié les partis-pris, assoupli les

formules, renouvelé l'esprit ; et son œuvre s'est trouvée achevée à un moment
où les sciences de la nature ayant elles aussi revisé leurs méthodes et renoncé
à leur exclusivisme philosophique, il était possible de procéder à un travail
de large et respectueuse confrontation des premiers principes, travail auquel
le livre de M. Titius est tout entier consacré.

f1) Le prix de souscription est fixé à 4 mk. 40 par fascicule de 160 pages environ.

Il y aura cinq ou six fascicules en tout.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS i6i

C'est ainsi qu'il est arrivé à chef à l'heure opportune, et l'on ne s'étonnera

pas que l'accueil fait à son ouvrage, parmi les théologiens comme dans les

milieux scientifiques, ait été si unanime et si flatteur. Natur und Gott — on

peut le dire d'avance sans crainte d'être démenti par les événements — sera

pour notre génération un livre fondamental. R.-C. A.

LE CHRISTIANISME ORTHODOXE.

Stefan Zankow. Das orthodoxe Christentum des Ostens. Sein Wesen und seine
gegenwärtige Gestalt. Berlin, Furche-Verlag, 1928. 148 p. in 8°.

— The Eastern Orthodox Church .Trad, par Donald-A. Lowrie. London, Student
Christian Movement, 1929. 168 p. in 12.

Sous sa forme originale allemande, cet ouvrage est la reproduction de six
conférences données à l'université de Berlin, pendant le semestre d'été 1927.
L'édition anglaise est une adaptation un peu allégée du texte allemand.

L'auteur, docteur en théologie de l'université de Czernovitz et docteur en

droit de celle de Zurich, est actuellement professeur de jurisprudence
ecclésiastique à l'université de Sofia. Il a pris une part active aux conférences de

Stockholm et de Lausanne, ainsi qu'au mouvement de l'Amitié internationale

par les Eglises.
Ce livre, exposé succinct des caractères essentiels du christianisme orthodoxe,

vient à son heure. Après mille ans d'isolement presque complet, l'Eglise
orthodoxe entre subitement en contact avec la chrétienté occidentale dans les

pays riverains de la mer Baltique, en Pologne, dans les Etats Balkaniques,
sur une «ligne de front» ininterrompue allant de la Finlande jusqu'en Asie-
Mineure et dans plusieurs centres d'Europe et d'Amérique où les groupes d'émigrés

russes ont fondé de vrais centres de pensée orthodoxe. Le christianisme
oriental est donc sorti de son isolement séculaire, et cela au moment précis
où une poussée intense de vie spirituelle, avivée par la persécution, et un
renouveau de vie intellectuelle le pénètrent de part en part. Le livre de M.
Zankow, écrit dans un esprit de largeur œcuménique, est lui-même un signe de

cette rénovation. Sans édulcorer les traits spécifiques du christianisme
orthodoxe, l'auteur cherche évidemment à montrer les points de contact des

Eglises orientales avec les Eglises protestantes, plus spécialement avec le
luthéranisme et l'anglicanisme.

Après un chapitre d'introduction, qui renferme des données statistiques et

un aperçu historique, l'auteur étudie successivement le credo orthodoxe,
la notion orthodoxe de l'Eglise, le culte orthodoxe et la vie religieuse dans

les pays où prédomine le rite orthodoxe. Un dernier chapitre compare l'Eglise
d'orient avec le catholicisme romain et avec le protestantisme ; il définit aussi

son attitude à l'égard des tendances actuelles vers l'unité chrétienne. Une

bibliographie intéressante termine l'ouvrage.



162 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

L'exposé est très clair. On a l'impression, après l'avoir lu, de s'être
documenté à une source de premier ordre sur l'organisation et les croyances des

quelque cent cinquante millions de chrétiens orthodoxes. A ce titre le livre
de M. Zankow est extrêmement précieux et mériterait d'être traduit en français.

A-t-on, en le lisant, pénétré très avant dans la connaissance de l'âme slave,
si mystérieuse pour nous autres occidentaux? C'est là une question à laquelle
nous n'oserions répondre avec assurance. Remarquons, du reste, que l'auteur
n'est pas un Russe, mais un Bulgare. De plus — M. Zankow le dit lui-même —
il faut, pour connaître la foi de l'Eglise orthodoxe, étudier les auteurs profanes
atitant que les penseurs proprement religieux. « Des écrivains comme Chomya-
kow, Soloview, les deux princes Troubetskoï, Rosanow,Gogol, Dostoievsky,
K. Leontiew, et d'autres, sont considérés comme les meilleurs penseurs
orthodoxes. Certains d'entre eux, ainsi Chomyakow et Dostoievsky, sont même

considérés comme les pères modernes de l'orthodoxie russe » (p. 36). M. Zankow

tient compte, dans une certaine mesure, de la pensée religieuse qui se

dégage de la littérature profane. Mais il est évident qu'une étude complète
de la foi orthodoxe, envisagée sous cet angle, embrasserait l'histoire littéraire
et philosophique des peuples slaves dans son ensemble, et cela sortirait
manifestement du but que se proposait l'auteur.

L'âme slave peut nous paraître étrange ; elle nous est étrangère sur plus
d'un point. Un fait est cependant certain : elle n'est pas étrangère au message
chrétien. Pensons seulement à ce qui se passe depuis la révolution dans

l'Eglise russe.
A l'une des conférence préparatoires de Genève, en 1920, d'où sont sortis

les congrès de Stockholm et de Lausanne, le métropolite Euloge a fait cette

remarque significative : « Les chrétiens d'occident savent comment vivre, les

chrétiens d'orient savent comment mourir », et le Dr Siegmund-Schultze,
citant ces paroles, ajoute: «Oui, ils meurent dans la puissance de la résurrection

». Cela est admirablement vrai ; et le livre de M. Zankow nous est
précieux, non seulement parce qu'il nous renseigne de yfaçon exacte et précise
sur une fraction de l'Eglise chrétienne que nous connaissons souvent mal,
mais aussi parce qu'il nous met en contact avec une « Eglise sous la croix»
qui possède une puissance de martyre formidable. Une pareille communion
est toujours bienfaisante.

Robert Werner.

Leopold Cordier. Der deutsch-evangelische Liederpsalter. Giessen, Töpelmann, 1929.
70 p. in 8°.

M. Leopold Cordier, professeur de théologie pratique à l'université de

Giessen, n'a pas oublié ses origines huguenotes, pas plus que le ministère qu'il
a exercé naguère dans la paroisse française de Francfort et dans l'Eglise



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 163

réformée allemande d'Elberfeld. Il vient de publier, enrichie de notes
documentaires, une conférence remarquable sur l'histoire des psaumes chantés

en terre allemande. Il s'agit, dit-il, d'un patrimoine évangélique presque
oublié, mais dont la renaissance est imminente à en juger par quelques
indices qui ne trompent point.

L'auteur commence par dissiper quelques légendes, notamment celle qui
se résume dans cet aphorisme : les chorals aux luthériens, aux réformés les

psaumes Nullement : le chant des psaumes est le patrimoine commun
de tous les fils de la Réforme et il remonte à Luther lui-même. Luther a

voulu donner à l'Eglise la Parole de Dieu mise en musique et non pas des

poésies lyriques ou des confessions de foi individuelles. Parmi les trente-six
cantiques qu'on lui attribue, seize sont des variations sur des textes bibliques,
douze des adaptations de chants latins, quatre des revisions d'anciens textes
allemands et quatre seulement des inventives libres d'une note plus personnelle.

Dans une lettre à Spalatin, Luther s'est exprimé ainsi : « Consilium est,

exemplo prophetarum et priscorum patrum psalmos vernaculos condere

pro vulgo quo Verbum Dei vel cantu inter populos maneat. Cum vero tibi
sit data et copia et elegantia linguas germanica;, oro ut nobiscum in hac re
labores et tentes aliquem psalmorum in cantilenam transferre sicut sic habes

meum exemplum ». Et Luther propose les psaumes xxxn, xxxiii et cui,
après avoir adapté lui-même les sept psaumes de pénitence.

Nous arrivons ainsi au premier recueil de 1524, renfermant les Ps. xn,
xiv et cxxx, et à YEnchiridion d'Erfurt, de la même année, qui ajoute les

Ps. x, li, Lxvii, cxvn, cxxiii, cxxiv et cxxviii. Après les premiers huit
psaumes d'Œhler (1525), les treize de Hans Sachs (1526), ceux de Strasbourg
(1525 et 1530), nous arrivons déjà au Psautier allemand complet d'Aberlin
et Salminger (de 1537) et de Dachser (de 1538). Les éditions françaises
respectives datent de Strasbourg 1539 (Aulcuns Pseaulmes et Cantiques), 1541

(Les Trente Psaumes de Marot W), 1542 (La forme des prières et chantz).
Puis les recueils se succèdent avec une étonnante rapidité. En français,

en 1551 : les trente-quatre psaumes de Bèze et, en 1562 : le Psautier complet.
En allemand, après les recueils de Clausen et Gamersfelder (1542), de Bonn

(1544), de Strasbourg encore (1545 et 1560), de Burkhart Waldis (1553),

d'Augsbourg, de Bâle (1559), de Nuremberg (1560), de Francfort (1569), nous
voilà enfin parvenus à la grande date de 1573 : c'est alors que le luthérien
Ambroise Lobwasser, de Kœnigsberg, adapte son psautier pour la première
fois aux airs français (ils ne le sont pas tous), et, de ce fait, réussit à maintenir
le psautier huguenot en terre allemande — en partie, du moins — jusqu'à
nos jours. Ce qui a sauvé le chant des psaumes en Allemagne, ce sont les airs

français et la coupe métrique des psaumes français. Les nombreux autres

(T) Dans sa biographie de Marot, P.-Aug. Becker démontre l'entière dépendance
de ses Psaumes du Commentaire de Bucer (1529), ce qui expliquerait la sympathie
évidente mais plutôt surprenante de Calvin pour Marot.



164 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

psaumes versifiés allemands — ceux dont nous venons de parler et ceux qui
verront le jour plus tard — ont tous eu la vie courte. Ils ont une autre coupe,
ce qui fait qu'on les a adaptés à d'autres airs, de chorals notamment. En les

revisant, à travers les siècles, le mètre a changé, les airs ont varié, les textes
ont disparu. Ce sont les airs français qui ont permis de vivre aux psaumes
allemands. Marot et Bèze ont pu choisir les airs, le protestantisme allemand
a dû les subir et arranger les textes pour le mieux.

Ambroise Lobwasser n'a du reste pas été seul à reconnaître la nécessité

d'adopter la musique française des Psaumes. Si Cornelius Becker, en 1628,

a essayé de nouveau de s'en émanciper en lui préférant la musique de

H. Schütz, le pasteur allemand de La Haye, Matthias Jorissen, y est revenu
dans ses nouvelles éditions du Psautier complet, en 1798 et en 1806. Mais le

piétisme, plus encore que le rationalisme, a été un ennemi redoutable des

Psaumes, parce qu'ils ne répondaient pas aux besoins de la piété individuelle.
Les Psaumes, dans les nouveaux recueils, ont été mélangés aux cantiques; le

bloc s'est disjoint et on a changé les airs. Dès 1852, Auguste Ebrard — professeur

de dogmatique réformée à Zurich, puis à Erlangen — a renoué ia tradition

en publiant des psaumes choisis à quatre voix, avec l'harmonie de

Goudimel (mélodie au soprano). En 1868, les Bâlois Chr.-J. Riggenbach et R. Lœw
ont publié un recueil analogue et complémentaire. En 1924 et 1925, M. Cordier

lui-même, lassé des déformations dont le psautier d'Elberfeld est défiguré, a

publié cinquante psaumes à quatre voix en une édition impeccable. En 1929
enfin, l'évolution est arrivée à son terme dans le recueil des réformés du

Hanovre, recueil dont la première partie reprend les cent cinquante psaumes
au grand complet, avec toutes leurs strophes, dont cent trente-sept dans la
traduction de Jorissen, les autres de divers auteurs. A de très rares exceptions

près, les airs sont ceux du psaume français correspondant, mais
toujours ceux d'un psaume huguenot. Parfois, en variante, un second texte et
un autre air (choral) y sont adjoints, afin de tenir compte de certaines traditions

plus récentes. Le même recueil contient en outre quatre cent cinquante
cinq cantiques

M. Cordier fait remarquer très justement que le caractère objectif et
scripturaire de la théologie de Karl Barth se traduira certainement par un regain
des Psaumes dans le culte. Il serait étonnant que les pays protestants de

langue française ne se rattachent pas à un mouvement qui aurait dû prendre
naissance chez eux. Le quatrième centenaire des Psaumes huguenots approche,

nous lui devons une édition intégrale et populaire des psaumes de Marot
et de Bèze, revisée et munie de l'harmonie et du rythme des originaux.

Edouard Platzhoff-Lejeune.





LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPÉRATIVE LA CONCORDE


	Analyses et comptes rendus

