
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: Etude critique : le tome troisième de l'histoire de l'Église réformée du
Pays de Vaud de Henri Vuilleumier

Autor: Lasserre, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LE TOME TROISIÈME DE L'

HISTOIRE DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DU PAUS DE VAUD

DE HENRI VUILLEUMIER

Il me souvient de cours d'histoire, lus ou entendus, peu importe, où la
matière, préalablement divisée en périodes distinctes, était répartie ensuite
selon un plan immuable, de sorte que l'on retrouvait, période après période,
les mêmes divisions et subdivisions, comme dans une grande maison locative
on retrouve d'étage en étage les chambres distribuées d'une façon constamment

uniforme. Et cela présente certes des avantages, non seulement pour
l'auteur mais aussi pour le lecteur qui sait d'avance où il trouvera le

renseignement dont il a besoin, sous quelle rubrique on parlera de chaque fait,
peut-être aussi quels chapitres seront intéressants et lesquels ne le seront pas.

Rien de pareil dans l'œuvre de Vuilleumier. Sans s'en expliquer, et on
serait même tenté de dire sans s'en apercevoir, tant cela paraît naturel à

son tempérament de narrateur, il adopte pour chaque période un cadre

tout à fait original qui inspire d'emblée au lecteur le sentiment que les temps
ont changé et que les esprits sont orientés autrement que par le passé. Il
y a certes quelque inconvénient à cette diversité de plans, qui déconcerte le
chercheur ; et il faudra, pour obvier à la chose, que l'index final soit
particulièrement complet. Mais tout ce que le lecteur érudit y perd, le lecteur

tout court, celui qui lit cet ouvrage pour mieux comprendre l'évolution de

l'Eglise et de la piété dans le Pays de Vaud, le gagne au centuple : non seulement

l'exposé y prend quelque chose d'imprévu, de libre, où l'érudition, si

sûre et considérable soit-elle, s'incorpore si bien à la vie que le livre de science

se transforme en une narration toujours agréable à suivre, à quoi le style
de l'auteur contribue naturellement pour une grande part ; mais en outre,
parce que de période en période le récit suit un autre chemin afin de tenir

compte du déplacement des centres d'intérêt, ou, si l'on préfère, des changements

de relief dont la marche des temps est la cause inévitable, l'impression
générale qui s'impose à l'esprit et y demeure est celle du caractère sui generis



320 DAVID LASSERRE

de cette époque ; or c'est bien là une qualité de premier ordre dans une

œuvre historique.

La période précédente, dont il suffit, pour en marquer le caractère, de

rappeler qu'elle nous était présentée sous le nom d'Orthodoxie confessionnelle,

nous avait montré la consolidation de l'action morale et ecclésiastique de la

Réforme, allant même parfois jusqu'à la pétrification ; l'Eglise vaudoise,
dans ses institutions et ses formes, dans sa vie spirituelle et sa doctrine,
avait pris quelque chose de stable et même d'immuable, et l'on était en
droit de se demander comment l'historien, après en avoir étudié d'une façon
minutieuse l'élaboration et la fixation, pourrait tirer de ses destinées dans
le demi-siècle suivant la matière d'un nouvel exposé : ni le culte, ni la
discipline, ni l'enseignement, ni l'organisation ne s'y prêtaient en effet, puisque
l'esprit de l'époque était de conservation, donc d'immobilité. Et pourtant
les sept cents pages du volume dont nous parlons ici, qui ne portent bien que
sur le dernier quart du dix-septième et le premier du dix-huitième siècle, ne

donnent pas un instant l'impression d'une redite ou d'un délayage. C'est que
l'auteur, pour parler de cette période, s'est placé à un tout nouveau point de

vue, sauf naturellement dans le chapitre consacré aux contre-coups des

persécutions subies par les coreligionnaires du dehors, chapitre que les circonstances

imposent à chaque période et qui prend, dans celle que traite ce

volume, une gravité particulière puisque c'est l'époque de la révocation de

l'Edit de Nantes et des persécutions des Vaudois du Piémont. Comme
c'est par ce chapitre que s'ouvre le volume, disons-en rapidement quelques
mots.

Sous ce titre général : le Refuge, l'auteur aborde successivement les
destinées :

l° des Eglises du Pays de Gex (p. 9-35) dont le récent rattachement à la
France fournit à Louis XIV et à son conseil privé un prétexte pour le traiter
à part, c'est-à-dire en l'espèce pour y rendre plus tôt que partout ailleurs
l'exercice du culte réformé de plus en plus difficile. C'est dès 1668 en effet

que les mesures restrictives, les suppressions de lieux de culte, d'écoles

protestantes, etc.. y commencèrent. Il en résulta une émigration de
plusieurs milliers de Gessois protestants, dont le plus grand nombre semblent
s'être établis chez leurs voisins vaudois ;

2° des Eglises des Vallées vaudoises du Piémont (p. 35-47 et 125-147),
depuis les vexations de Charles-Emmanuel et les persécutions de Charlotte
de Bourbon et de son très obéissant fils Charles-Emmanuel II, jusqu'aux
massacres et expulsions en masse de 1686, à la « Glorieuse Rentrée » dirigée

par Arnaud et à l'apaisement final dû à la rupture du duc avec Louis XIV ;

30 d'anciens collaborateurs de Cromwell fuyant les représailles des Stuarts
restaurés — l'un d'entre eux fut même assassiné en plein Lausanne par les

séides de Charles II —, et de pasteurs réformés de Hongrie recueillis en



HISTOIRE DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DU PATS DE VAUD 321

Suisse après plusieurs mois passés sur les galères napolitaines (p. 47-62) ;

40 et surtout, des protestants de France avant et après la Révocation
(p. 62-125 et 147-183).

Ce qui importe dans ce chapitre, et ce qui en fait l'intérêt, ce n'est pas
tout ce qui s'est passé hors de notre pays et que Vuilleumier résume d'après
des ouvrages connus, mais c'est tout ce qu'il raconte des interventions réitérées

des gouvernements cantonaux protestants auprès des souverains de

Savoie et de France, puis des collectes organisées en faveur des persécutés,
enfin de l'accueil fait aux réfugiés ; sur le Grand Refuge, en particulier,
celui qui résulta de la Révocation, on trouvera ici le tableau général qui
manquait encore. Ce n'est pas que Vuilleumier ait donné tous les détails

que notre curiosité pourrait souhaiter, mais qui sont sans grande importance
pour l'histoire vaudoise : sur les localités ou les régions qui furent le plus
colonisées, si j'ose dire, par les réfugiés, sur les noms de ceux qui s'établirent
définitivement dans notre canton et y prirent peu à peu le droit de bourgeoisie ;

on n'en trouvera que des indications fortuites ; en revanche tout ce qu'il a

pu trouver sur le nombre des réfugiés, sur les secours qui leur furent donnés,
sur la collaboration enthousiaste des Vaudois de Vaud à la Glorieuse Rentrée,
sur l'action intellectuelle, sociale, morale des réfugiés sur leur nouveau
milieu, il s'en est servi ; à côté de faits déjà connus on trouvera donc de

nombreux renseignements intéressants ; impossible naturellement de les

énumérer ici. J'aimerais toutefois relever un aspect de cette entr'aide
confessionnelle qui, en un temps d'entr'aide internationale active, en montrera
bien les antécédents chez nous.

On sait qu'en 1686, après le départ des premiers grands convois pour le

Brandebourg, environ quarante-neuf mille réfugiés séjournaient encore dans

la Suisse romande. Or la moitié au moins de ces fugitifs étaient dans le

dénuement ; et s'il en partait constamment pour les pays du Nord — les

gouvernements cantonaux veillaient du reste à ce qu'ils fussent munis pour
ce voyage du viatique nécessaire — il en arrivait aussi constamment soit de

France soit du Piémont. Un compte général des dépenses officielles faites

pour les seuls réfugiés de France par les cantons évangéliques (Genève et
Neuchâtel n'y sont pas compris, par conséquent) les évalue en 1699 à plus
de deux cent cinquante mille florins, ce qui équivaut de nos jours à environ

quatre millions de francs ; et il faudrait ajouter à ce chiffre le produit des

collectes locales, qui furent fréquentes et productives, et surtout tout ce que
la bienfaisance privée a fait pour ces malheureux. A remarquer encore,
outre ces chiffres, le soin avec lequel les gouvernements protestants, celui de

Berne surtout, le plus directement atteint par cette formidable émigration,
organisèrent les secours de façon à faire face constamment aussi bien au
dénuement des immigrés déjà établis qu'aux brusques surcroîts de charges
causés par de nouveaux afflux. L'attitude du gouvernement bernois semble

avoir recueilli toutes les approbations et suscité une gratitude unanime, et
il n'est pas mauvais de souligner le fait qu'à un certain moment c'est de



322 DAVID LASSERRE

Berne que vint aux Vaudois l'exhortation à ne pas se lasser d'entourer
d'affection et de bonté les réfugiés et à ne leur causer aucun chagrin. Vaud, où

séjournaient fatalement le plus grand nombre de ces émigrés, vit en tout cas
alors ce que signifiait la solidarité de la Suisse protestante, car ce fut grâce
aux collectes faites dans toutes les parties de celle-ci, aux Grisons comme à

Appenzell, que des subsides réguliers purent être versés quotidiennement à

ces milliers d'hôtes dénués de tout, grâce à l'intermédiaire de la Chambre des

exilés créée par le gouvernement bernois, et de ses commissaires.

Le second chapitre, qui s'étend à lui seul sur la moitié du volume, porte
pour titre le Piétisme. C'est dire assez que, si l'on y est renseigné sur diverses
manifestations de la vie religieuse du Pays de Vaud, sur la surveillance
méticuleuse exercée par les autorités bernoises sur la piété de leurs sujets et
incidemment sur l'attitude du clergé et de l'Académie, c'est cependant sous un
angle tout à fait nouveau qu'elles y apparaissent ; le fait essentiel ou central,
ce n'est plus l'Eglise vaudoise, mais les aspirations spirituelles qui s'y font
jour. On n'attend pas de cette analyse qu'elle donne un aperçu même
succinct de toutes les manifestations du piétisme vaudois et de ce qui arriva à

tous ses représentants : à Lausanne, où il se résume en la personne de Daniel
Crespin ; à Vevey, où vécut le principal pietiste de la Suisse romande ; à

Yverdon, dans la Broyé, à Morges, etc. ; Vuilleumier a voué à la recherche de

renseignements sur cette période une si inlassable persévérance que c'est

grâce à ses travaux qu'ont été révélés une grande partie des faits contenus
dans ce chapitre et que du même coup il en a quasi épuisé la matière ; les

détails biographiques qu'il nous donne des diverses figures qui défilent au

travers de son récit ne semblent pas pouvoir être encore complétés, à moins
de quelque découverte fortuite dans un grenier t1). Sauf sur Magny et le

piétisme veveysan qui ont davantage attiré l'attention des érudits à cause
de l'influence qu'ils ont pu exercer sur madame de Warens et par elle sur la

religiosité de Rousseau, presque toutes ces sources sont manuscrites, et

beaucoup n'avaient pas encore été utilisées, du moins par un historien de

langue française. Mais outre celle de la richesse parfois même excessive de

cette moisson, cette étude suggère quelques remarques générales.
C'est avec une sympathie très souvent exprimée que Vuilleumier parle

de ces piétistes et raconte leur carrière, leur pensée, leur caractère ; il est

nettement avec eux et contre leurs adversaires, et comme ceux-ci sont le

plus souvent des membres du clergé vaudois ou le magistrat bernois, ces
deux corps n'apparaissent que sous un jour constamment défavorable, ce qui

(i) Comment expliquer cependant qu'il ne soit fait aucune mention de cet exode
de treize piétistes veveysans allant en 1703 chercher à Auvernier un lieu où vivre
plus en sécurité, que raconte Wernle dans sa Geschichte des Protestantismus im
XVIII. Jahrhundert (p. 143) D'autant plus qu'une note des éditeurs nous dit que
c'est en grande partie par Vuilleumier que l'historien bâlois a été documenté sur le

piétisme vaudois.



HISTOIRE DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DU PATS DE VAUD 323

étonne de la part d'un auteur en général si impartial, ou disons plutôt si

désireux de faire comprendre l'attitude des autorités, et de Berne en
particulier. En revanche cette sympathie a poussé l'auteur à examiner et exposer
les caractères du mouvement pietiste, ses origines obscures, les influences

diverses qu'il a subies — mystiques allemands, réfugiés français, illuminés
et prophètes, madame Guyon et mademoiselle Bourignon, etc. — les

inspirations qu'il a puisées dans la Bible, les diverses tendances qu'il a connues,
avec une minutie et une ampleur de vues qui font de cette introduction un
morceau capital tant pour le piétisme en général que pour le piétisme vaudois

spécialement. Il est vrai qu'on sent dans cette étude que Vuilleumier est

tout autant professeur de théologie qu'historien, et qu'il pense autant à

éclairer ses auditeurs sur la valeur et sur les dangers du piétisme qu'à les

instruire sur son histoire ; on peut du reste supposer que s'il avait publié
lui-même ce cours, il l'aurait ici profondément remanié. On permettra à

un laïque de signaler quelques-uns de ces jugements qui lui semblent relever

davantage de la théologie que de l'histoire.
Est-ce vraiment dans la vie et les écrits des réformateurs qu'il faut chercher

le type normatif de la piété protestante, comme l'auteur le dit à

plusieurs reprises (p. 223, 231, 232, 327) Convient-il de légitimer le prophétisme

extatique des Cévenols par le « rôle providentiel » qu'il a eu de sauver
dans une certaine mesure la piété des Huguenots aux abois (p. 215), et de

lui reprocher d'avoir persisté alors que cette mission n'était plus nécessaire

(p. 216) Certes il est difficile d'exposer les formes de la vie religieuse sans
les apprécier, et on ne peut les apprécier que d'après la piété que l'on estime
la plus saine ; il n'en reste pas moins que ces jugements n'auront de portée

que pour ceux qui ont les mêmes idées théologiques ou ecclésiastiques que
l'auteur. Ainsi encore pour cet effet du piétisme dont Vuilleumier se préoccupe

particulièrement, à savoir de détacher les adeptes les plus ardents de

l'Eglise officielle, soit qu'ils l'aient quittée ouvertement comme Treytorrens,
de Murait, mademoiselle de Penthaz et d'autres, soit que, tout en lui restant
extérieurement fidèles, ils aient cherché ailleurs la satisfaction de leurs
besoins religieux les plus profonds (Crespin, Magny, etc.). Notre auteur ne

parle qu'avec chagrin de cette tendance à la dissidence bien qu'il mette à la
faire comprendre et excuser une réelle largeur d'idées ; et cet a priori
surprend particulièrement chez un historien aussi fidèle aux réformateurs qu'il
se montre par ailleurs. Ainsi cette histoire du piétisme vaudois s'inspire de

deux sentiments plus ou moins contradictoires : d'une part une sympathie
très vive pour la religion plus intérieure, plus personnelle, plus conséquente
aussi des piétistes, et d'autre part une aversion instinctive pour la dissidence

vers laquelle s'orientait presque fatalement le piétisme par l'action convergente

d'une force interne et de la persécution subie ; du reste cette double
attitude semble avoir rendu l'historien d'autant plus désireux de connaître
et comprendre l'évolution spirituelle des piétistes, et par conséquent à ne

négliger aucun indice recueilli sur eux.



324 DAVID LASSERRE

J'ai déjà relevé dans un précédent article la.prédilection de Vuilleumier

pour le récit biographique ; elle se manifeste de nouveau fortement dans ce

volume et nous vaut une moisson extraordinairement abondante de

renseignements sur une multitude de personnages ayant eu quelque contact direct
ou même indirect avec le piétisme vaudois. La sûreté et la richesse de cette
information font de ces notices biographiques une source de premier ordre

pour ceux qui étudieront ces figures. Il est inévitable que l'importance donnée

ainsi aux individus, aux plus modestes comme aux plus considérables, rende

plus difficile à l'auteur l'évocation des faits collectifs ; au point que l'on est

tout surpris de constater, par l'effort du clergé officiel de réformer le culte
dans un sens anti-formaliste, que le mouvement pietiste avait quelque peu
agi sur le corps ecclésiastique. Il ne faut pas cependant exagérer la portée de

cette observation : sur la formation des conventicules veveysans, sur les

relations entre les piétistes vaudois et le mouvement pietiste allemand, par
exemple, on trouvera des pages d'un grand intérêt.

Parallèlement au mouvement pietiste, une autre évolution de la pensée

religieuse troubla l'Eglise vaudoise et provoqua entre le gouvernement
bernois et l'élite intellectuelle du Pays de Vaud un conflit plus grave parce
que plus précis ; c'est la nouvelle orientation que prit la théologie à la fin
du dix-huitième siècle, tendant à simplifier son armature doctrinale en en

laissant tomber les éléments les plus contraires à la raison ou les plus étrangers

à l'enseignement biblique. Le troisième et dernier chapitre du volume

que nous étudions, intitulé l'Orthodoxie libérale, est consacré aux manifestations

de cet esprit nouveau, et à la lutte menée par Berne contre tous ceux
qui s'étaient laissé gagner par lui et qui naturellement se trouvaient surtout
parmi les professeurs et les étudiants de l'Académie. Vuilleumier découvre

entre le piétisme et cette nouvelle théologie des différences fondamentales
et ne reconnaît entre eux qu'une parenté toute d'apparence ; j'avoue que
son exposé lui-même ne m'a pas fait sentir l'hétérogénéité foncière de ces

deux mouvements, qui sont certes assez distincts pour qu'on les étudie
séparément, mais entre lesquels les contacts semblent si fréquents et si profonds
qu'on y verrait volontiers deux manifestations, l'une plutôt mystique ou
pratique, l'autre plutôt intellectuelle, d'une même évolution des esprits.
Du reste, en insérant dans ce chapitre (p. 585-632) l'exposé des tentatives
de réforme en matière de culte, d'instruction religieuse, de discipline qui
ont abouti aux intéressantes propositions du synode de 1712, effort qui
relève plus directement du mouvement pietiste que de la nouvelle théologie,
et surtout en présentant comme épilogue à la crise du Consensus (p. 718-
740) une analyse approfondie de la personnalité morale de Davel, qu'il avait
précédemment rattachée au piétisme (p. 548), l'auteur prouve lui-même

qu'il n'est pas possible de dissocier nettement ces deux mouvements.
L'affaire du Consensus a tenu une trop grande place dans l'histoire

vaudoise et elle avait été racontée avec trop de détails par l'une de ses victimes,



HISTOIRE DE L'ÉGLISE RÉFORMÉE DU PATS DE VAUD 325

pour que les cent pages que lui consacre notre auteur contiennent surtout
de l'inédit ; cependant il ne s'est nullement contenté de transformer en un
récit la collection de documents en quoi consiste essentiellement l'Histoire
des troubles arrivés en Suisse à l'occasion du Consensus du pasteur Barnaud.
Il a enrichi sa documentation de renseignements puisés soit dans les registres
des Classes du clergé vaudois, soit dans les documents des Archives de Berne,
ce que Barnaud n'avait naturellement pas pu faire. Reconnaissons toutefois

que l'autoritarisme rigoureux et presque cruel du magistrat bernois lui est
si contraire qu'il n'a pas mis à expliquer cette attitude le même soin qu'à
justifier, dans le premier volume, la politique bernoise lors de la réforme du

Pays de Vaud. Il est vrai que la tyrannie doctrinale d'un gouvernement qui
venait de protester énergiquement auprès du roi de France comme du duc
de Savoie en faveur de la minorité confessionnelle de leurs pays paraît si

contradictoire qu'on s'explique cette sévérité, même si elle s'exprime parfois
d'une façon un peu passionnée. Par la richesse de sa documentation, par
sa clarté, par les détails biographiques racontés à propos de chacun de ceux

qui furent mêlés à « l'Affaire », cet exposé constitue l'une des parties les

plus captivantes de l'œuvre de Vuilleumier. Et sa portée dépasse le domaine
de l'histoire ecclésiastique : ce qu'elle nous révèle sur la politique bernoise
de plus en plus préoccupée de marquer le droit d'un gouvernement à une
subordination inconditionnée de ses sujets — jusqu'à essayer de leur signifier
ses volontés dans sa propre langue bien qu'elle leur fût inconnue, ou à leur
interdire, comme conclusion du conflit, non seulement d'écrire mais même
de parler de cette affaire ; sur les premières manifestations dans la population
vaudoise d'un esprit collectif d'opposition ; sur le retentissement de cette
crise dans l'Europe protestante entière, au point que les souverains de

Prusse et d'Angleterre écrivirent à deux reprises aux autorités bernoises

pour les incliner, sans succès du reste, à plus de tolérance ; tout cela est d'un
intérêt tout à fait général.

Quant aux pages consacrées à Davel, il n'était pas possible à l'auteur,
qui a déjà publié des études approfondies et remarquées sur les origines de

sa mission (la belle Inconnue), comme sur les effets réels ou supposés de sa

tentative, d'apporter encore des idées nouvelles. Il n'y a donc pas lieu de

revenir sur le contenu de ce morceau.

Les cinquante années qui ont fourni la matière de ce volume constituent
une étape bien marquée dans l'histoire de l'Eglise vaudoise ; comme dans

toute l'Europe protestante on y perçoit une évolution des esprits qui, si

sporadiques et circonscrites qu'en soient les manifestations, est tout de

même l'indice d'une renaissance et d'un élargissement. L'autorité, sous sa

forme ecclésiastique aussi bien que politique, ne jouit plus d'un prestige et

d'un droit incontestés sur les consciences et les intelligences ; des laïques
osent penser autrement que leurs pasteurs et chercher d'autres sources
d'édification que leurs sermons ; des pasteurs, des professeurs, des étudiants



326 DAVID LASSERRE

osent mettre hors du contrôle du magistrat leurs convictions religieuses les

plus intimes, et quelques-uns préfèrent perdre leur situation et s'expatrier
plutôt que de prêter aux autorités un serment qui engagerait leur conscience

au delà de ce qu'ils estiment licite. C'est cette éclosion d'une nouvelle
atmosphère morale, et les circonstances, les forces, les influences qui l'ont provoquée

et favorisée ou au contraire contrecarrée et combattue, qui font la
substance générale de ce volume et lui assurent son intérêt constant.

Sauf le secrétaire communal Magny et le major Davel, cette période est
néanmoins aussi pauvre que la précédente en figures eminentes ; ni
l'Académie, ni le clergé n'ont d'illustration dans leurs rangs ; c'est à Bâle,
Neuchâtel et Genève que la théologie nouvelle a trouvé ses coryphées. Toutefois,
il est patent que le clergé et le corps des professeurs sont supérieurs à ceux
des précédentes générations. Certes Berne a réduit au silence ses fonctionnaires

vaudois parce qu'elle avait le pouvoir et que la notion de l'autorité
dominait encore les esprits ; mais dans le heurt entre les deux parties, celle

qui n'avait pour elle que sa conscience, sa pensée... et sa plume s'est montrée
nettement supérieure et s'est assuré la sympathie et l'estime des spectateurs
les plus compétents. Et si le clergé du dix-septième siècle a pu suggérer à

Treytorrens l'humiliante description que l'on sait, on a l'impression que,
sous l'effet de la renaissance spirituelle dont je parlais, celui du dix-huitième
mérite une tout autre appréciation. Mais c'est le quatrième volume qui dira
si cette impression, tirée de l'attitude d'une partie du clergé et des étudiants
pendant le premier quart de ce siècle, correspond bien à une réelle et durable
transformation.

D. Lasserre.





LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Etude critique : le tome troisième de l'histoire de l'Église réformée du Pays de Vaud de Henri Vuilleumier

