
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: Revue Critique : à propos de l'ancien testament : revue bibliographique
et notes biographiques

Autor: Campert, Auguste / Goy, William-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE CRITIQUE

A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT
REVUE BIBLIOGRAPHIQUE ET NOTES BIOGRAPHIQUES

Après les découvertes archéologiques faites ces dernières années sur la
côte phénicienne et en Palestine, on ne peut plus douter de la considérable
et persistante influence que l'Egypte a exercée sur les populations de ces

pays. Sans doute la culture babylonienne n'y fut point ignorée, nous en
avons la preuve dans les rapprochements qui s'imposent entre les traditions
babyloniennes et les traditions bibliques sur la création et le déluge, pour ne
citer que cet exemple. Mais l'influence égyptienne s'avère plus insinuante
et plus prolongée. On ne la constate pas seulement à l'époque où la Palestine
fut politiquement soumise aux Pharaons (1600-1200 av. J.-C), mais
antérieurement déjà, dès le troisième millénaire, et postérieurement encore,
jusqu'au moment où la culture grecque devint prédominante, au IVe siècle avant
notre ère.

Ces relations étant reconnues, une question se pose : quelle fut l'influence
de l'Egypte sur les idées morales et religieuses du peuple d'Israël C'est à

la solution d'une partie de ce problème que, sous le titre de Recherches sur les

sources égyptiennes de la littérature sapientiale d'Israël, M. le professeur Paul
Humbert a consacré une importante étude f1).

M. Humbert commence par donner la démonstration évidente que l'Egypte
a connu une importante littérature sapientiale, en énumérant les nombreuses

productions qui s'échelonnent entre l'an 2300 et le premier siècle avant l'ère
chrétienne. Dès l'Ancien Empire, donc bien avant l'existence non seulement
d'une littérature israélite, mais du peuple d'Israël même, le genre didactique

était en honneur sur les bords du Nil. Faut-il conclure de cette
antériorité que les sages israélites eurent pour modèles et pour inspirateurs les

(1) Mémoires de V Université de Neuchâtel, tome septième. Neuchâtel 1929. Librairie
de l'Université. Un volume in-8, 193 pages.



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 305

Sages de l'Egypte Tel est l'objet de la recherche de M. Humbert. Reprenant

un à un les livres sapientiaux de la Bible, il les scrute pour y discerner,
cas échéant, des traces d'influence égyptienne. Dans le livre des Proverbes,
cette trace est évidente. Après Gressmann, Simpson, Keimer et d'autres,
M. Humbert montre les coïncidences frappantes d'idées et de mots que
présente le fragment xxn, 17 à xxm, il avec les Maximes d'Amenemope ;

c'est ici Israël qui est tributaire de l'Egypte et non le contraire, comme a

tenté de le soutenir Oesterley. Mais il est à regretter que nous ne soyons pas
fixés sur la date des Maximes d'Amenemope, puisque, de l'aveu même de

M. Humbert, les savants hésitent entre la XVIIIe, la XXIIe ou la XXVIe
dynastie, soit entre 1580 et 525 avant J.-C. Nous dirons plus loin pourquoi
ces hésitations interdisent des conclusions trop précises.

Nous avons été moins frappé des analogies que pourrait présenter le

poème de Job avec le Dialogue entre le lassé de la vie et son âme (de 1800 env.
av. J.-C). Car le « lassé de la vie » finit par se suicider, tandis que Job, même

lorsqu'il paraît le demander, ne souhaite pas vraiment la mort. Il vivrait
volontiers s'il pouvait voir le triomphe de la justice de Dieu. En outre, cette
conception de la vie, plus humaine que juive, que nous trouvons dans le

livre de Job, ne pourrait-elle pas venir de la Grèce aussi bien que de l'Egypte
Sans doute, entre le problème biblique de la souffrance et certaines pages
de la littérature égyptienne, des rapprochements s'imposent, mais la
souffrance ne provoque-t-elle pas partout les mêmes cris ou les mêmes chants

Il est difficile de croire que la vigueur, la véhémence des paroles de Job aient

pu avoir leur inspiration dans les pâles productions de la sagesse égyptienne.
Du reste, tout en voyant l'influence de l'Egypte sur le livre de Job, tout en

supposant que l'auteur a séjourné sur les bords du Nil, M. Humbert garde
une prudente réserve et tient à déclarer que « cette influence égyptienne n'a
rien ôté à l'originalité du génie de Job, mais a simplement mis à sa disposition

de nouvelles ressources, élargi sa vision, et lui a permis de composer
l'œuvre la plus littéraire de l'Ancien Testament » (p. 106).

Les analogies très intéressantes que M. Humbert trouve entre l'Ecclesiaste

et la sagesse égyptienne lui font supposer que le livre fut composé en

Egypte, à une époque relativement récente. Dans ce dernier cas, et sans

vouloir retrouver dans l'Ecclesiaste toutes les écoles philosophiques de la

Grèce, il nous paraît encore ici que les vues si larges de l'auteur pourraient
aussi bien provenir de la Grèce que de l'Egypte. Dans l'Ecclésiastique, « qui
trahit moins d'influences égyptiennes prononcées que les autres écrits sapientiaux

d'Israël », il faut noter cependant la frappante analogie entre le tableau

qui célèbre la supériorité de la profession de scribe (xxxvin, 24 à xxxix, 1),

et un fragment des Maximes de Douaouf (vers 1500 av. J.-C). Comme

l'Ecclésiastique est très exactement daté de second siècle avant J.-C, ce

rapprochement montre que les anciens livres sapientiaux égyptiens étaient restés

en honneur jusqu'au temps des Ptolémées. L'histoire de Tobie, malgré sa

tendance nettement juive, pourrait être née sur terre égyptienne, ainsi que



3o6 AUGUSTE GAMPERT

le conte des Trois pages de Darius (dans le 3e Esdras). A propos de ce dernier
écrit, M. Humbert note que la fameuse formule Magna est Veritas et praeva-
lebit se trouve, à peu près textuellement, dans les Maximes de Ptahbotep et
dans les Plaintes du paysan, deux écrits égyptiens dont l'origine remonte
aux environs de l'an 2000 avant J. C.

Avec les résultats que lui fournit cette sagace analyse, l'auteur, dans un
chapitre intitulé Pédagogie et morale des sages égyptiens et Israelites, dresse

un tableau synthétique des rapports entre les deux littératures. Il relève,
des deux côtés, l'emploi de la méthode d'autorité, le caractère traditionnel
et intellectualiste de cette méthode, l'accent mis sur le culte plutôt que sur
la religion, la place importante donnée aux devoirs de la famille, de l'amitié,
aux qualités de probité et de modération, le tout coloré d'un incontestable
eudémonisme. M. Humbert conclut ce chapitre par ces mots : « Et la pédagogie

et les principales idées morales des sages israélites nous paraissent
étroitement pareilles, voire dépendantes de celles des sages égyptiens »

(p. 173), affirmation qui sera développée dans les conclusions proprement
dites du livre (p. 174-185).

Après avoir achevé la lecture attentive de cet ouvrage, nous avons une
fois de plus admiré, non seulement l'érudition et la perspicacité de notre
savant collègue de Neuchâtel, mais encore sa parfaite loyauté scientifique.
Il n'y a rien dans les conclusions de M. Humbert qui rappelle le pan-baby-
lonisme d'un Friedrich Delitzsch par exemple. Ce n'est pas un pan-égyptien
qui ferait des déclarations comme celles-ci : « Nous ne nous cachons pas

que tels ou tels des rapprochements que nous avons indiqués sont
probablement forcés et n'impliquent rien de plus qu'un parallélisme d'inspiration

» (p. 174)... «L'action des sources égyptiennes sur la khokmâ israélite-
juive est indubitable, mais n'ôte rien à l'originalité avec laquelle les maîtres
de la Sagesse hébraïque ont su faire servir ces inspirations du dehors à la

plus grande gloire du yahvisme» (p. 185).
Nous ne pouvons cependant nous empêcher de poser un point d'interrogation

à propos de la date que M. Humbert croit pouvoir attribuer, sinon

au livre entier des Proverbes, du moins à une de ses parties. Considérant
la dépendance certaine du fragment xxn, 17 a xxm, il à l'égard des Maximes
d'Amenemope, constatant les rapports qui existèrent entre Salomon et

l'Egypte, et signalant la fréquente mention du roi dans les Proverbes bibliques,

M. Humbert en infère « l'antiquité relative de ceux-ci, et même leur
naissance dans des cercles en rapport avec la cour et la royauté israélite »

(p. 180). Cette déduction s'impose-t-elle Un point fixe nous manque,
puisque les Proverbes bibliques ne sont pas datés et qu'une grande
incertitude subsiste sur la date de composition des Maximes d'Amenemope. Nous
admettons fort bien que des proverbes égyptiens aient pu être monnaie
courante en Palestine, dès Salomon et même avant lui ; mais nous ne pouvons

assimiler les Proverbes bibliques aux Proverbes « de Salomon », qui
paraissent avoir surtout été des paroles à-propos, des remarques d'une



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 307

sagesse tout humaine et terre-à-terre sur les hommes et les circonstances
de la vie. Il nous semble que c'est par un rapprochement assez superficiel

que l'on a voulu p us tard que tout proverbe fût de Salomon. La littérature

khokhmique nous paraît s'être formée plus tard en Israël ou n'avoir que
plus tard été considérée comme ayant une valeur religieuse, et, provisoirement,

nous en restons à l'idée que cette littérature ne s'est pas développée

ou, si l'on veut, n'a pas été accréditée avant l'exil babylonien (586 av. J.-C).
Voici les deux raisons qui nous font garder cette attitude. La première

est que, quelle que soit l'existence du dogme de la rétribution individuelle
dans la littérature égyptienne (p. 171), nous ne voyons pas ce dogme reconnu
en Israël avant Jérémie et Ezéchiel. Or ce dogme forme la trame des écrits

sapientiaux canoniques : affirmé dans le livre des Proverbes, il est contesté

ou critiqué dans le poème de Job et dans l'Ecclesiaste. Influencée ou non

par l'Egypte, la littérature sapientiale, telle qu'elle est dans la Bible, ne peut
guère remonter plus haut que le VIe siècle avant J.-C.

Notre seconde raison nous vient de l'attitude des prophètes hébreux à

l'égard de la khokhmâ. Comme le dit fort bien M. Humbert, les prophètes
ne connaissent pas l'opposition entre le sage et le fou, mais bien celle entre
Israël et les païens ; ils polémisent sans cesse contre l'idolâtrie, dont les

Proverbes ne parlent jamais. Ne serait-ce pas l'indice que la littérature
sapientiale appartient à une époque qui n'est plus celle des prophètes
Elle a répondu à des préoccupations plus humaines et moins nationalistes,
telles que les suscitait le contact avec le monde hellénique. En outre, les

prophètes ne paraissent pas faire grand cas des « sages », à en juger par
certaines paroles d'Esaïe : « La sagesse des sages périra » ('), ou de Jérémie :

« Les sages sont confondus, ils sont pris ; ils ont méprisé ma parole, quelle
sagesse ont-ils » (2). Remarquons dans ce dernier passage une opposition
voulue entre la parole (prophétique) et la sagesse. Sans doute, cela prouve
qu'il y avait des sages à l'époque des prophètes ; mais cela montre aussi que
l'on n'en faisait pas grand cas ; leur autorité n'était pas reconnue. Elle le

sera plus tard, quand la parole des prophètes se sera tue, c'est-à-dire après
l'exil. Ou bien faut-il croire à une sagesse ésotérique restée étrangère au

courant yahviste, précisément parce qu'elle paraissait venir de l'étranger
ou qu'elle en venait vraiment Cette hypothèse permettrait d'accepter
l'antiquité de l'influence de l'Egypte sur une sagesse israélite pré-biblique
sans vouloir par là déterminer la date des écrits bibliques. Nous nous
permettons de la soumettre à des juges plus compétents que nous, en particulier
à M. Paul Humbert, qui nous doit d'autres travaux sur un sujet qu'il vient
d'aborder d'une façon si nouvelle et si remarquable.

M. A. Causse vient d'enrichir d'un nouveau volume la belle série des Etudes
d'histoire et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie

(1) xxix, 14. — (a) vm, 9.



3oS AUGUSTE GAMPERT

protestante de l'Université de Strasbourg ('). Il le consacre à l'étude de la
Diaspora juive et de son rôle dans la formation du judaïsme. Dans une partie
historique, M. Causse dit les principales étapes de cette dispersion : la déportation

des Israélites en Assyrie après la prise de Samarie en 722, les colonies

juives établies dès le VIIIe siècle en Egypte, enfin et surtout la grande déportation

en Babylonie, après la chute de Jérusalem en 586, de ces-Juifs parmi
lesquels Ezéchiel et le second Esaïe exercent leurs ministères. M. Causse

montre d'une manière fort intéressante comment ces Juifs déportés ont
gardé la foi, grâce à leur attachement à la patrie lointaine et grâce aussi

au fait que ceux qui étaient revenus à Jérusalem, s'efforçaient d'y préserver
la religion des pères de toute souillure étrangère.

Dans un dernier chapitre, qui constitue la partie la plus importante de

l'ouvrage, M. Causse relève le rôle considérable joué par la Diaspora dans
la formation du judaïsme. C'est d'abord, dans le domaine littéraire, le fait
qu'une bonne partie de la littérature biblique a vu le jour sur la terre d'exil,
Ezéchiel, le Second Esaïe, le Code sacerdotal, la rédaction du livre des Rois,
Jonas, Esther, Tobie, etc. M. Causse croit, comme M. Humbert, à une dépendance

de la sagesse juive à l'égard de la sagesse égyptienne, mais, avec nous,
il ne pense pas que cette littérature sapientiale ait pris naissance avant
l'exil. C'est ensuite sur le terrain de la piété que s'exerce l'influence de la

Diaspora. Loin de Jérusalem et de son temple, la piété juive perdait de son

caractère national, pour devenir plus individualiste et plus laïque. La prière,
la lecture de la Thorâ prennent d'autant plus d'importance que l'exilé ne

peut participer aux cérémonies du temple. Les Juifs à l'étranger tendent à

former une secte, mais que de nuances dans les dispositions à l'égard du

païen, quand on voit la haine farouche qui inspire le livre d'Esther et la

générosité de l'auteur de la parabole de Jonas
Mais, en même temps, on voit se développer chez les Juifs un certain

syncrétisme, qui permet de dire que, sans renier les principes fondamentaux de

leur religion, les Juifs ne ferment pas la porte aux idées du dehors. La notion
de Dieu se dégage des anthropomorphismes et des localisations, elle s'élève
dans la transcendance, et une angelologie compliquée permet de maintenir
les rapports avec la divinité plus distante. Satan, qui dans la Bible est encore

un « fils de Dieu », se dresse maintenant contre lui et contre les hommes.

C'est encore au contact des religions orientales que se formule la doctrine de

la résurrection et de la vie éternelle, bien qu'il soit permis de croire que
l'accent mis par les prophètes sur la vie morale ait préparé la foi en une
survivance de l'élément spirituel de la vie de l'individu. Après avoir lu

l'ouvrage de M. Causse, et en admettant ses conclusions dans les grandes
lignes, on ne peut qu'admirer que, malgré tant d'influences étrangères,
Israël ait gardé « la Loi et les Prophètes ».

(1) Les Dispersés d'Israël. Les origines de la diaspora et son rôle dans la formation
du judaïsme. Paris, Alcan, 1929. Un volume in-8, 166 pages.



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 309

M. Arthur-Robert Siebens (>) a consacré sa thèse de docteur es lettres,
présentée à l'Université de Paris, à la question du Deutéronome. Car il y a

une nouvelle question du Deutéronome à la suite des travaux qui, au cours
de ces dix dernières années, ont tenté d'infirmer la thèse de l'école historique

qui, depuis De Wette, voyait dans le Deutéronome la loi promulguée

par Josias en 621 (II Rois xxn et xxm). L'attaque est venue de deux points
opposés : les uns, comme MM. Gustave Hölscher, de Marbourg (2), et R. H.
Kennett, de Cambridge (3), ont soutenu que le Deutéronome était une œuvre
sacerdotale postexilique ; les autres, avec MM. T. Oestreicher, de Bielefeld

(4) et A. C. Welch, d'Edimbourg (5), reportent au contraire la date du
Deutéronome bien avant Josias, au temps du prophète Osée, et refusent de

voir dans cette loi un ordre de centralisation du culte à Jérusalem. Déjà
H. Gressmann, dans la Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft (1924),
avait, pour de fortes raisons, maintenu dans ses grandes lignes la thèse de

l'école historique. A son tour, M. Siebens, après un consciencieux examen
des nouvelles hypothèses, démontre qu'aucune n'est plus vraisemblable

que celle qui identifie avec les parties principales du Deutéronome le code

de lois découvert sous Josias. Cependant M. Siebens, et nous croyons à bon

droit, admet que les réformes énumérées dans le livre des Rois ne furent

pas opérées en une fois et peuvent s'être échelonnées sur plusieurs années.

Contrairement à l'opinion exprimée dans les Introductions à l'Ancien Testament

les plus récentes, M. Siebens ne croit pas que le livre actuel du
Deutéronome soit le recueil de plusieurs éditions particulières ; il y voit plutôt
une législation reproduisant et d'anciennes prescriptions d'origine
sacerdotale et des exhortations prophétiques. Il estime que sa rédaction peut
avoir commencé au temps d'Ezéchias et s'être prolongée au delà du temps
de Josias, sans dépasser la date de l'exil. L'ouvrage de M. Siebens, qui
renferme une bibliographie très complète, constitue certainement la meilleure
étude que nous possédions en français sur le Deutéronome et la réforme de

Josias.

Mais M. le commandant Armand Lipman ne donnerait raison ni à M.
Siebens ni à aucun des auteurs dont celui-ci critique les théories (6). M. Lipman
est un courageux défenseur de l'authenticité mosaïque du Pentateuque.
Soumettant le texte de la Thorâ à un examen minutieux, il n'y voit ni
différence de langues, ni variétés de styles, ni contradictions, ni répétitions inexplicables.

Pour lui le Pentateuque présente une unité évidente, et envers et

(1) L'origine du code deutéronomique. Examen historique et littéraire du sujet à la
lumière de la critique contemporaine. Paris, Leroux, 1929. Un volume in-8, 456 pages.
— (2) Komposition und Ursprung des Deuteronomiums. Z. A. W., 1922. — (3)

Deuteronomy and the Decalogue. Cambridge 1920. — (4) Das deuteronomische Grundgesetz.
Gütersloh 1923. — (5) The Code of Deuteronomy, a new theory of its origin. London

1924. — (6) Authenticité du Pentateuque ou la critique devant la tradition. Paris,
Leroux, 1929. Un volume in-8, 290 pages.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 77, I930). 20



3io AUGUSTE GAMPERT

contre tous, il affirme que seul le génie de Moïse peut avoir composé cet

ouvrage, à la réserve des derniers versets du Deutéronome (récit de la mort
de Moïse), qu'il faut attribuer à Josué. Nous reconnaissons qu'un livTe

comme celui-ci a son rôle à jouer en invitant la critique à reviser sans cesse

la valeur de ses arguments, sans qu'il soit nécessaire d'admettre avec l'auteur
que « la critique biblique soit née de la perte de la foi religieuse ». Nous ne

pouvons oublier que, en distinguant des sources différentes dans la Genèse,
Astruc voulait défendre Moïse, et que l'évêque missionnaire Colenso, en

faisant de la critique biblique, désirait propager la foi en la révélation.

Depuis les travaux du comte W. von Baudissin, qui datent déjà d'une

cinquantaine d'années, nous n'avions pas vu paraître sur la Notion de sainteté
dans l'Ancien Testament une monographie aussi détaillée que celle que nous

présente aujourd'hui M. Franz-J. Leenhardt (0. M. Leenhardt s'en réfère

pour la question étymologique aux travaux de son savant prédécesseur.
Lui-même, pour son étude, ne suivra pas l'ordre chronologique, car, dit-il
avec raison, « l'histoire ne se présente pas comme une succession de cases

séparées » (p. 218) ; et, si l'on peut bien concevoir qu'une notion a son

commencement, « on ne peut pas dire que la nouvelle étape détruise le résultat
de l'étape précédente » (p. 226). Pour notre auteur, l'Ancien Testament nous
offre trois notions de la sainteté : une notion populaire, qui voit surtout le

tabou dans la sainteté, la conception sacerdotale, qui y voit un attribut
des prêtres et la notion prophétique, qui y découvre presque uniquement un
élément moral. Si l'idée populaire apparaît la première en date, cela ne veut
pas dire qu'elle ait disparu à un certain moment, et la notion prophétique,
qui a brillé d'un vif éclat chez les grands prophètes, n'a pas réussi à étouffer
l'idée sacerdotale, qui reprendra le dessus dans la communauté juive postexilique.

Nous ne contestons point à M. Leenhardt les avantages de sa méthode,
mais nous regrettons que, tout en la suivant, il n'ait pas plus souvent donné
des indications chronologiques sur les documents qu'il utilisait.

Nous nous étonnons aussi qu'une place plus grande n'ait pas été faite à

Esaïe. Quand on sait que chez ce prophète, la sainteté apparaît nettement
sous l'angle moral, on regrette que sa prédication n'ait pas fait l'objet d'une

analyse psychologique plus fouillée. Il n'est pas juste de dire que, pour
Esaïe, « la notion formelle de sainteté recevait, des circonstances, un contenu
variable » (p. 205). C'est une expérience personnelle, celle que nous voyons
dans le récit de sa vocation, qui a donné à Esaïe la certitude que la sainteté
morale était l'essence même de Dieu, et c'est sur cet « Evangile » qu'il a

fondé sa prédication du « Saint d'Israël », sans la laisser être modifiée par les

circonstances. Mais cette réserve faite, nous ne pouvons que saluer dans ce

travail la promesse d'autres ouvrages sur la théologie biblique.

(1) La notion de sainteté dans TAncien Testament. Etude de la racine Q D!t Sh. Paris,
Fischbacher, 1929. Un volume in-8, 240 pages.



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 311

Nous ne pouvons terminer cette note bibliographique sans mentionner la
double et douloureuse perte que la science de l'Ancien Testament a faite
l'an dernier en la personne des professeurs R. Kittel et A.-S. Peake et sans
leur rendre un hommage reconnaissant. Ces deux hommes n'ont pas été

des novateurs, ce que les Allemands appellent des Bahnbrecher, mais tous
deux ont mis les riches connaissances scientifiques qu'ils avaient acquises

par un labeur loyal et persévérant au service de l'attachement qu'ils
portaient à la Bible, document de la révélation.

Rudolf Kittel, né en 1853, avait été professeur à Breslau et à Leipzig. Il
avait pris sa retraite en 1924, mais une retraite toute consacrée au travail.
La mort l'a surpris la plume à la main, le 20 octobre dernier, tandis qu'il
corrigeait les épreuves de la troisième édition de sa Biblia hebraica. Kittel
savait être exégète, preuve en soit ses Commentaires sur le livre des Rois,
le livre des Chroniques et les Psaumes. Mais il fut surtout un historien. Il
s'était rallié lentement aux conclusions de l'école critique historique et avait
su en éviter les exagérations. L'œuvre principale de sa vie est cette Geschichte

der Hebrœer, devenue dans ses dernières éditions la Geschichte des Volkes

Israel, en trois volumes. Il a pu mener cette histoire jusqu'à l'époque
d'Alexandre le Grand. Si l'histoire politique est un cadre solidement bâti
par Kittel, l'histoire religieuse est le tableau même. La foi qu'il avait dans

la révélation de Dieu au travers de l'histoire a amené Kittel à publier de

nombreux ouvrages de vulgarisation, parmi lesquels nous citerons : Die
Religion des Volkes Israel (1921), Gestalten und Gedanken in Israel (1926),
Die alttestamentliche Wissenschaft, cet admirable résumé des principaux
résultats de la science de l'Ancien Testament, parvenu en 1929 à sa

cinquième édition. Le nom de Rudolf Kittel restera attaché à son édition critique
de la Biblia hebraica, qui parut pour la première fois en 1905, avec la
collaboration de plusieurs autres savants. De la troisième édition, les fascicules

contenant le texte de la Genèse et celui d'Esaïe ont seuls paru, mais la
collaboration de M. Paul Kahle donne tout espoir que l'œuvre sera menée à chef
avec le même soin que celui qu'y apportait son initiateur.

Arthur-S. Peake est mort le 19 août 1929, après avoir pendant vingt-cinq
ans occupé la chaire d'exégèse biblique à l'Université de Manchester. Peake

a consacré ses premiers travaux à l'étude du paulinisme ; lorsqu'il porta
plus spécialement son attention sur l'Ancien Testament il ne perdit jamais
de vue l'étude de la Bible dans son ensemble. Elève de Fairbairn à Oxford,
il ne redoutait point la méthode critique, mais il voulait s'en servir pour
dégager du Livre l'autorité de la Parole de Dieu. Cet effort s'est exprimé
dans deux ouvrages où la science et la foi ont leur place : The Nature of
Scripture (1922) et The Bible, its Origin, Significance and Abiding Worth



312 WILLIAM GOT

(1925). Dans le domaine de la théologie biblique, nous lui devons The Problem
of Suffering in the Old Testament (1904) et Brotherhood in the Old Testament

(1922). Son commentaire sur Jérémie, dans la «Century Bible », révèle toute
la sympathie qu'il éprouvait pour ce prophète. Mais le grand ouvrage de

Peake restera son Commentaire sur la Bible, le Peake's Commentary (1920),
où, avec l'aide de collaborateurs, il a réussi à donner un commentaire sur
tous les livres de la Bible, augmenté d'études historiques, littéraires,
religieuses et archéologiques, qui font de cet unique volume une véritable
encyclopédie biblique, qui n'a pas son égal.

Peake a poursuivi son travail jusqu'à la fin, en dépit d'une santé précaire,
mais soutenu par sa foi ardente et communicative, qui faisait de lui un
prédicateur écouté. Il a joué dans l'Eglise méthodiste de son pays un rôle de

premier rang, et fut président du Free Church Council. Son horizon ne
s'arrêtait point à son Eglise particulière ; il avait les vues ecclésiastiques les

plus larges, et nous nous souvenons de la part qu'il prit à la Conférence de

Lausanne et de l'émotion avec laquelle il parlait de cette rencontre œcuménique.

Auguste GAMPERT.
16 avril 1930.

Il fut un temps où l'on considérait Israël comme un peuple « à part », dont
les destinées, mêlées en apparence seulement à celles d'autres nations,
n'étaient en réalité que la réalisation graduelle d'un plan divin ; peuple
prédestiné, peuple élu, son histoire ne ressemblait à celle d'aucun autre, car le

surnaturel y occupait une place si considérable qu'il ne pouvait être question
de la faire entrer dans les cadres humains. Non seulement Israël était affranchi
des contingences dans lesquelles évoluait l'histoire des autres nations ; il
était le centre du monde ; tous les peuples, de près ou de loin, qu'ils le

voulussent et le sussent ou non, gravitaient autour de lui, et lui étaient
inférieurs ; ce qu'ils avaient à lui donner ne pouvait être que mauvais,
tandis que lui possédait, dès Jses origines, la vérité, la vraie religion, le

vrai Dieu.
Une telle conception se fait déjà jour, sans doute, ici ou là, dans l'Ancien

Testament. Elle fut plus ou moins celle de l'orthodoxie de tous les temps,
jusqu'à nos jours, du moins dans les milieux biblicistes. Mais la science a

porté, sur ce point comme sur d'autres, un coup décisif à la tradition. Depuis
plus d'un siècle, l'Egypte a livré d'innombrables trésors et secrets ; depuis
un peu moins longtemps, la Mésopotamie est comme ressuscitée, et nous
avons probablement encore d'autres lumières à en attendre ; et toute l'Asie
Mineure et antérieure a eu, dans un très ancien passé, une histoire sur
laquelle la clarté se fait peu à peu : qu'on pense seulement au rôle joué



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 313

par les Hittites, dont la langue a résisté longtemps aux efforts des

chercheurs qui voulaient la déchiffrer. Bref, Israël n'apparaît plus, sur ce fond
prodigieusement riche et animé, qu'à une date relativement récente, et cela

comme héritier direct ou indirect de civilisations infiniment plus avancées

que la sienne propre à ce moment-là. Le pays qui devait devenir celui des

Hébreux avait subi, pendant des siècles et des millénaires, l'influence de

cultures très diverses, originaires de l'Est, du Nord et du Sud. Les fouilles

poursuivies activement en plusieurs points de la Palestine depuis des dizaines
d'années ont fait surgir un passé dont les historiens discernent et démêlent

toujours mieux la complexité.
Et, une fois établi et organisé, Israël continua de dépendre, dans tous les

domaines de la civilisation, des peuples, grands et petits, qui l'entouraient,
et dans le sillage desquels, de force ou de gré, il fut entraîné presque
fatalement. Que l'on considère chacun des éléments de sa civilisation, la religion
populaire y compris, et l'on aura de la peine à soutenir qu'il ait apporté
au patrimoine de l'humanité quelque contribution tout à fait originale.

Non, Israël n'est plus le peuple isolé, « saint » au sens étymologique du

mot hébreu, c'est-à-dire séparé, à l'abri du contact des autres nations et des

autres religions, vivant grâce aux interventions personnelles et continuelles
de Dieu. Israël est, au contraire, mêlé à la trame de l'histoire de l'Orient
ancien ; il a besoin des autres ; il vit, mais en tant que partie d'un grand tout ;

et, loin d'échapper aux vicissitudes variées qui marquent les étapes de

l'existence des peuples, il est, en somme, à la merci des courants de fond qui
ont traversé, et, souvent, bouleversé le monde antique.

Mais alors, qu'est-ce qui fait pourtant le génie de ce peuple Comment

a-t-on pu écrire ces lignes : « Tandis que, dans le déluge des catastrophes
historiques, les religions auxquelles Israël avait jadis fait des emprunts ont
disparu, la sienne a traversé les siècles, à travers maintes transformations
et péripéties, et c'est précisément ce qui assure son intérêt permanent à

l'ensemble de la civilisation israélite »

Ces mots terminent le livre qui nous a inspiré les réflexions ci-dessus. A sa

manière, il répond à la question que nous venons de poser, quoiqu'il ne

puisse consacrer aux prophètes qu'un nombre restreint de pages, tandis que,
tout au long de quatre cents autres, il raconte l'histoire de la civilisation
d'Israël, ha documentation de M. Bertholet est immense ; il sait tirer un
parti souvent imprévu de données empruntées non seulement à l'Ancien
Testament, mais au folklore universel, à l'histoire des religions et de la
littérature des peuples anciens et modernes, civilisés et sauvages. L'ouvrage est

divisé en deux parties, l'une montrant comment une civilisation israélite
sédentaire s'est formée à l'aide des éléments fournis par le pays conquis, et
de ceux qu'apportaient avec eux les Hébreux, — l'autre décrivant la civilisation

d'Israël établi en Palestine.
Nous n'avons pas à rendre compte de l'ouvrage publié en 1919t1) par

(1) Et non en 1920 comme le dit M. Marty, p. 422.



3 h WILLIAM GOT

M. Alfred Bertholet sous le titre Kulturgeschichte Israels. Notre tâche est
d'en présenter la traduction française. Nous accordons donc simplement un
hommage sincère à l'auteur, un de nos compatriotes, actuellement professeur
à Berlin, qui s'est acquis par ce travail un nouveau titre à la reconnaissance

et au respect du public qui s'intéresse à l'Ancien Testamenti).
M. Jacques Marty, diplômé de l'Ecole des Hautes Etudes et licencié en

théologie, s'est chargé de mettre cet ouvrage à la portée des lecteurs française).
Que penser de cette traduction i Nous devons déclarer d'emblée qu'elle ne

nous satisfait pas. L'exécution typographique déjà laisse beaucoup à désirer :

ici, les caractères sont si fins qu'ils en deviennent illisibles ; là — c'est-à-dire
à chaque page — des fautes d'impression déparent le texte et montrent,
à côté de beaucoup d'autres indices, que l'on n'a pas voué assez de soins
à la présentation du livre.

Cependant il y a des critiques plus graves à formuler. M. Marty doit avoir
traduit hâtivement ; son style suit de trop près celui de l'original, ce qui
l'amène à écrire en un langage qui rappelle notre français fédéral ; en voici
quelques exemples, entre beaucoup d'autres. « D'une harmonie on ne peut
pas parler pour la musique israélite» (p. 340). «Le prophète n'écrit pas pour
éclairer sa propre personne» (p. 377). « ...le yahviste sut pénétrer d'une idée

supérieure l'étoffe qu'il recueillit » (p. 378). « Parfois résonne comme la notion
de l'arbitraire divin...» (p. 402). « ...l'ancienne conception du tombeau de

famille, projeté sur une plus grande surface» (p. 404). «Le culte devenait
une chose en soi, pour ainsi dire séparée atmosphériquement de la vocation

nous attachant au sol du pays » (p. 410). Le traducteur se permet même des

fautes caractérisées ; ainsi, le plus souvent, il écrit la steppe ; on rencontre
en maint endroit des tournures du genre de celle-ci : « il n'est pas étonnant

qu'on attribua... » (p. 355).
Mais ces remarques sur la forme ne font que préparer et inttoduire la

critique de fond que l'on doit adresser à M. Marty. Très légitimement, l'auteur

fait quelquefois allusion à des choses familières à ses lecteurs allemands :

ainsi le texte de la Bible de Luther (par exemple p. 373), ou des cantiques
en usage dans leurs Eglises (p. 368) ; seulement ces allusions ou comparaisons,

loin d'aider le lecteur français, l'embarrassent et lui font sentir qu'il a

affaire à un livre étranger, conçu dans un esprit qui n'est pas le sien. Ensuite,
pourquoi donc, quand nous possédons de bonnes traductions de documents
anciens (du code de Hammourabi ou de l'histoire de Gilgamesh, par exemple),
les ouvrages français qui les contiennent ne sont-ils pas cités, sinon à la

place des sources allemandes, du moins à côté d'elles, ou même, dans les

cas où ce serait juste, avant elles Enfin, dans le même ordre d'idées, nous

regrettons que M. Marty n'ait pas signalé la valeur de la contribution française

à la science de l'antiquité orientale ; quand on sait, pour ne pas parler

(1) Le fait qu'une traduction anglaise a déjà paru montre l'estime dont l'auteur
jouit. — (2) Dans la Bibliothèque historique publiée par Payot, Paris 1929.



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 315

d'autre chose, l'importance des découvertes faites ces dernières années à

Byblos par l'école française, on ne peut que s'étonner du silence du traducteur

; il aurait pu indiquer un bon nombre d'ouvrages récents en notre langue,
et faire ainsi connaître à notre public les ressources, trop souvent ignorées,

dont nous disposons (»). En un mot, il nous paraît qu'au lieu de se

borner à traduire fidèlement — trop littéralement même — le livre de

M. Bertholet, M. Marty aurait dû nous en donner une adaptation, qui eût été

moins rébarbative et eût rendu plus de services.

Malgré ces réserves et celles que nous aurions encore à formuler, sur la
forme ou le fond, nous remercions M. Marty ; sa tâche était difficile, mais il
ne s'est pas découragé ; il a mis entre nos mains un précieux ouvrage, que
nous nous plaisons à recommander : nous désirons vivement qu'il contribue
à faire connaître dans des cercles un peu étendus la Bible, dépôt des traditions

et de la civilisation du peuple qui a donné au monde les prophètes et

Jésus-Christ.

Le Décalogue l-2-) de M. Sigmund Mowinckel, professeur à Oslo, est un

ouvrage original, traduit sur le manuscrit allemand par M. Cullmann, de

Strasbourg. La Revue de théologie a déjà entretenu ses lecteurs des théories
nouvelles de ce critique sur l'origine et le sens historique des psaumes (3).

Précédemment (4), M. Gampert avait fait paraître une étude sur le Décalogue.

Nous sommes donc en pays de connaissance. M. Mowinckel envisage
le problème du Décalogue sous l'angle littéraire puis sous l'angle historique,
avant d'essayer, à son tour, de découvrir l'origine de ce vénérable document (s).

Nous renonçons à suivre les sinueux méandres de la discussion ; en voici
seulement les résultats, formulés, pour l'essentiel, dans les termes mêmes

dont l'auteur s'est servi.
Le Décalogue ne figure dans l'introduction secondaire du Deutéronome

(au chap. V) que depuis la dernière période préexilique, au plus tôt. Quant
au texte d'Ex, xx, il ne donne pas les conditions primitives de l'alliance du
Sinaï ; le chap, xxxiv contient celles de J. ; le prétendu « livre de l'alliance »

lui-même n'est pas un tout homogène ; c'est dans les fragments Ex. xx, 23-
26, xxn, 28-30, xxm, 1-19, qu'il faut chercher les conditions de cette alliance
selon E. Le Décalogue d'Ex, xx, 1-17, habituellement attribué à cette

source, provient en réalité de P et a été interpolé dans E après l'exil. « Ainsi
l'analyse littéraire aboutit à ce résultat que la prétendue « tradition » sur

(1) Ici et là, cependant, une note de ce genre a été glissée ; v. p. 39, 40, 422. —
(2) Fascicule 16 des Etudes d'histoire et de philosophie religieuses publiées par la
Faculté de théologie protestante de l'Université de Strasbourg. Paris 1927. —
(3) Année 1927, noa 64-65, pp. 211-240; article de M. L. Aubert, qu'il est utile
d'avoir présent à la mémoire pour aborder l'examen de l'ouvrage qui nous occupe. —•

(4) 1926, n° 60, pp. 184-209 ; article tiré à part ensuite. — (5) Ce chapitre III (p.

114 a la fin) avait paru déjà dans la Revue d'histoire et de philosophie religieuses,
1926, n°" 5-6, p. 409-433, 501-525.



3i6 WILLIAM GOT

l'origine mosaïque du Décalogue peut être ramenée, au point de vue
littéraire, tout au plus à la période préexilique la plus récente, mais plus
probablement seulement à la première époque exilique » (p. 50).

Le deuxième commandement interdit les images. Mais le culte sans images
ne peut pas dater du temps de Moïse ; le principe proclamé ici a une origine
plus récente.

Le sabbat doit avoir existé déjà à une époque très ancienne, où il était lié
étroitement aux phases lunaires ; or ce n'est pas qu'en Israël que les jours
en rapport avec ces dernières ont été considérés comme des jours critiques,
soumis à toute sorte de tabous, en particulier celui du repos obligatoire.
Mais peu à peu la semaine lunaire fit place à la semaine périodique, et le
sabbat devint le jour de Yahvé (l'exil joua ici un rôle décisif). Le quatrième
commandement « représente le premier ou un des premiers stades de
l'évolution qui va de la conception plus ancienne et plus large à la conception
rigoriste plus récente. Par conséquent, il tient le milieu entre E et P » (p. 95-
96), et appartient certainement à l'époque préexilique la plus tardive.

Le Décalogue présuppose le culte, mais voue son intérêt principalement
à la morale sociale. Il ne paraît guère que Moïse ait fondé une religion se

désintéressant tellement du culte, ni qu'il ait existé des tendances rendant

possible l'apparition d'un catéchisme orienté dans un sens si exclusivement
moral et nomistique. Le Décalogue ne peut avoir comme arrière-plan historique

que la prédication des prophètes ; ceux-ci ont rabaissé la valeur du
culte et donné une importance primordiale aux commandements moraux.
D'une manière plus précise, c'est probablement dans le cercle des disciples

d'Esaïe, «dans son stade antérieur du Deutéronome» (p. 107), que
le Décalogue a pris naissance ; il a été incorporé au Deutéronome au plus
tôt vers l'an 600, tandis qu'il n'entra dans le document E que plus tard
encore.

L'origine des divers « decalogues » est à chercher dans le rituel d'une fête
célébrée au temple de Jérusalem. Cette fête est celle du nouvel an, de
l'intronisation de Yahvé et du renouvellement de l'alliance. En effet la proclamation

d'un abrégé des commandements divins indiquant les conditions de

l'alliance a fait partie des rites de la fête qui a servi de prototype aux récits
des événements du Sinaï dans J et Ef1). Plus exactement encore, les decalogues
sont issus des questions et des réponses formulées à l'arrivée des participants

à la fête ; ensuite ces règles du sanctuaire ont été mises en rapport
avec l'annonce, faite par un prophète, de l'épiphanie du dieu qui vient renouveler

l'alliance.
Le Décalogue, règle religieuse et morale du cercle des disciples d'Esaïe,

contenait, en somme, les commandements que doit observer tout homme
vraiment juste ; il pouvait donc s'adresser à tout le peuple ; mais il n'a

(1) Ce dernier étant, comme le déclare M. Mowinckel, hiérosolymite au même
degré que J : p. 119, note 2 et p. 155. —



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 317

probablement pas été écrit directement en vue d'un usage liturgique, et n'a

apparemment jamais été utilisé dans le culte. Il « marque manifestement

un progrès sur les decalogues plus anciens, et même, dans une certaine

mesure, sur la prédication fougueuse et quelque peu utopique dans laquelle
les anciens prophètes annonçaient le jugement... Dans le Décalogue... la

religion morale des prophètes est placée sur le terrain de la réalité empirique,
et l'élément extatique et mystique n'y apparaît plus d'une façon directe.
Ainsi le Décalogue accomplit la conciliation entre la prophétie et les conditions

de la réalité... Le Décalogue peut être la loi fondamentale d'une société

religieuse, les paroles fougueuses des anciens prophètes ne pouvant guère

remplir cette fonction. Précisément en se bornant expressivement à l'essentiel,

aux principes religieux et moraux — car c'est là ce qu'il contient en

réalité, malgré la forme des commandements particuliers —, le Décalogue
a survécu à toutes les tempêtes de l'histoire, et il est toujours actuel » (p. 161-

162).
On le voit, M. Mowinckel ne reste pas dans les chemins battus de la critique.

Sa théorie est même tellement originale et hardie qu'on se demande si elle

ne l'est pas trop ; il s'expose lui-même au reproche qu'il adresse à un autre
historien dont l'habileté le déconcerte: «devant une telle démonstration...
on est tenté d'admirer comment l'art exégétique est capable de faire passer
un chameau à travers le trou d'une aiguille » (p. 55).

Nous ne ferons que trois remarques. M. Mowinckel étudie longuement
les commandements relatifs aux images et au sabbat, parce qu'ils lui paraissent

le plus propres à fournir des indices permettant de dater le Décalogue.
C'est son droit ; mais, si le reste de ce document était soumis à un examen
aussi détaillé, est-ce que peut-être les conclusions générales en seraient
modifiées

Quelle est, dans la construction qu'on nous propose, la part à faire au

subjectivisme de l'auteur Elle paraît si considérable qu'on en devient
méfiant. Nous n'accuserons pas M. Mowinckel d'arbitraire. Mais il est un
peu trop porté à abonder dans son propre sens ; parce que, pour expliquer
les psaumes, il a trouvé un système nouveau, il veut l'appliquer à l'étude
du Décalogue. A force de vouloir absolument ouvrir toutes les serrures avec
la même clef, on risque de faire sauter les unes et de rendre l'autre inutilisable.

Enfin, laissant de côté la question de méthode, nous en posons une autre
à laquelle l'ouvrage en cause ne répond pas, sauf erreur. Les prophètes n'ont
jamais prétendu innover ; ils s'appuyent sur le passé ; ils ne veulent être que
des réformateurs ; ils ont conscience de renouer avec une ancienne tradition,
de remonter à une ancienne révélation. Furent-ils victimes d'une illusion
Leur conviction est-elle fondée Ou bien est-ce nous qui nous trompons
Sinon, il ne semble pas qu'on puisse faire complètement abstraction de la
tradition attribuant à un initiateur puissant, à un génie religieux des anciens

âges, la proclamation des principes spirituels et moraux qui ont pris corps,



3i8 AUGUSTE GAMPERT

plus tard, dans le Décalogue ; nous croyons que l'esprit qui anima les

prophètes fut à l'œuvre longtemps avant eux.
Nous restons donc sur la réserve ; nous attendons que l'ingénieuse théorie

du savant exégète norvégien ait été éprouvée. Pour le moment, la justesse
de son point de vue ne nous semble pas suffisamment démontrée. Mais nous
rendons hommage au travail de M. Mowinckel. Sa contribution à l'étude du
Décalogue est intéressante au plus haut chef, suggestive et vivante. Il est
seulement dommage que la forme littéraire laisse à désirer et que le livre
se présente sous un aspect peu attrayant.

William-A. GOY.


	Revue Critique : à propos de l'ancien testament : revue bibliographique et notes biographiques

