Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: Revue Critique : a propos de I'ancien testament : revue bibliographique
et notes biographiques

Autor: Campert, Auguste / Goy, William-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE CRITIQUE

A PROPOS DE I’ANCIEN TESTAMENT

REVUE BIBLIOGRAPHIQUE ET NOTES BIOGRAPHIQUES

Aprés les découvertes archéologiques faites ces derniéres années sur la
cOte phénicienne et en Palestine, on ne peut plus douter de la considérable
et persistante influence que 'Egypte a exercée sur les populations de ces
pays. Sans doute la culture babylonienne n’y fut point ignorée, nous en
avons la preuve dans les rapprochements qui s’imposent entre les traditions
babyloniennes et les traditions bibliques sur la création et le déluge, pour ne
citer que cet exemple. Mais l'influence égyptienne s’avére plus insinuante
et plus prolongée. On ne la constate pas seulement a P’époque ou la Palestine
fut politiquement soumise aux Pharaons (16co-1200 av. J.-C.), mais anté-
rieurement déja, dés le troisiéme millénaire, et postérieurement encore, jus-
qu’au moment ot la culture grecque devint prédominante, au IVe siécle avant
notre ére.

Ces relations étant reconnues, une question se pose : quelle fut Pinfluence
de I’Egypte sur les idées morales et religicuses du peuple d’Israél ? Clest a
la solution d’une partie de ce probléme que, sous le titre de Recherches sur les
sources égyptiennes de la littérature sapientiale d’Israél, M. le professeur Paul
Humbert a consacré une importante étude (1.

M. Humbert commence par donner la démonstration évidente que I’Egypte
a connu une importante littérature sapientiale, en énumérant les nombreuses
productions qui s’échelonnent entre I’an 2300 et le premier siécle avant I’ére
chrétienne. Dés I’Ancien Empire, donc bien avant P’existence non seulement
d’une littérature israélite, mais du peuple d’Israél méme, le genre didac-
tique était en honneur sur les bords du Nil. Faut-il conclure de cette anté-
riorité que les sages israélites eurent pour modéles et pour inspirateurs les

(1) Mémoires de I Université de Neuchdtel, tome septiéme. Neuchitel 192q. Librairie
de I'Université. Un volume in-8, 193 pages.



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 305

Sages de ’Egypte ? Tel est I’objet de la recherche de M. Humbert. Repre-
nant un a un les livres sapientiaux de la Bible, il les scrute pour y discerner,
cas échéant, des traces d’influence égyptienne. Dans le livre des Proverbes,
cette trace est évidente. Aprés Gressmann, Simpson, Keimer et d’autres,
M. Humbert montre les coincidences frappantes d’idées et de mots que
présente le fragment xx11, 17 & xx111, 11 avec les Maximes d’ Amenemope ;
c’est ici Israél qui est tributaire de I’Egypte et non le contraire, comme a
tenté de le soutenir Oesterley. Mais il est a regretter que nous ne soyons pas
fixés sur la date des Maximes d’Amenemope, puisque, de ’aveu méme de
M. Humbert, les savants hésitent entre la XVIIIe, la XXIIe ou la XXVTIe
dynastie, soit entre 1580 et 525 avant J.-C. Nous dirons plus loin pourquoi
ces hésitations interdisent des conclusions trop précises.

Nous avons été moins frappé des analogies que pourrait présenter le
poéme de Job avec le Dialogue entre le lassé de la vie et son dme (de 1800 env.
av. J.-C.). Car le «lassé de la vie » finit par se suicider, tandis que Job, méme
lorsqu’il parait le demander, ne souhaite pas vraiment la mort. Il vivrait
volontiers §’il pouvait voir le triomphe de la justice de Dieu. En outre, cette
conception de la vie, plus humaine que juive, que nous trouvons dans le
livre de Job, ne pourrait-elle pas venir de la Gréce aussi bien que de ’Egypte ?
Sans doute, entre le probléme biblique de la souffrance et certaines pages
de la littérature égyptienne, des rapprochements s’imposent, mais la souf-
france ne provoque-t-elle pas partout les mémes cris ou les mémes chants ?
Il est difficile de croire que la vigueur, la véhémence des paroles de Job aient
pu avoir leur inspiration dans les pales productions de la sagesse égyptienne.
Du reste, tout en voyant P'influence de ’Egypte sur le livre de Job, tout en
supposant que l’auteur a séjourné sur les bords du Nil, M. Humbert garde
une prudente réserve et tient a déclarer que « cette influence égyptienne n’a
rien 6té a Poriginalité du génie de Job, mais a simplement mis a sa disposi-
tion de nouvelles ressources, élargi sa vision, et lui a permis de composer
Pceuvre la plus littéraire de ’Ancien Testament » (p. 106).

Les analogies trés intéressantes que M. Humbert trouve entre I’Ecclé-
slaste et la sagesse égyptienne lui font supposer que le livre fut composé en
Egypte, a une époque relativement récente. Dans ce dernier cas, et sans
vouloir retrouver dans I’Ecclésiaste toutes les écoles philosophiques de la
Gréce, il nous parait encore ici que les vues si larges de I’auteur pourraient
aussi bien provenir de la Gréce que de PEgypte. Dans I’Ecclésiastique, « qui
trahit moins d’influences égyptiennes prononcées que les autres écrits sapien-
tiaux d’Israél », il faut noter cependant la frappante analogie entre le tableau
qui célébre la supériorité de la profession de scribe (xxxvii, 24 a XxXXIXx, I),
et un fragment des Maximes de Douaouf (vers 1500 av. J.-C.). Comme IEc-
clésiastique est trés exactement daté de second siécle avant J.-C., ce rap-
prochement montre que les anciens livres sapientiaux égyptiens étaient restés
en honneur jusqu’au temps des Ptolémées. L’histoire de Tobie, malgré sa
tendance nettement juive, pourrait étre née sur terre égyptienne, ainsi que



306 AUGUSTE GAMPERT

le conte des Trois pages de Darius (dans le 3¢ Esdras). A propos de ce dernier
écrit, M. Humbert note que la fameuse formule Magna est veritas et pracva-
lebit se trouve, 4 peu prés textuellement, dans les Maximes de Ptahbotep et
dans les Plaintes du paysan, deux écrits égyptiens dont origine remonte
aux environs de ’an 2000 avant J. C.

Avec les résultats que lui fournit cette sagace analyse, ’auteur, dans un
chapitre intitulé Pédagogie et morale des sages égyptiens et israélites, dresse
un tableau synthétique des rapports entre les deux littératures. Il reléve,
des deux c6tés, Pemploi de la méthode d’autorité, le caractére traditionnel
et intellectualiste de cette méthode, I’accent mis sur le culte plutét que sur
la religion, la place importante donnée aux devoirs de la famille, de ’amitié,
aux qualités de probité et de modération, le tout coloré d’un incontestable
eudémonisme. M. Humbert conclut ce chapitre par ces mots : « Et la péda-
gogie et les principales idées morales des sages israélites nous paraissent
étroitement pareilles, voire dépendantes de celles des sages égyptiens »
(p. 173), affirmation qui sera développée dans les conclusions proprement
dites du livre (p. 174-185).

Aprés avoir achevé la lecture attentive de cet ouvrage, nous avons une
fois de plus admiré, non seulement I’érudition et la perspicacité de notre
savant collégue de Neuchatel, mais encore sa parfaite loyauté scientifique.
Il n’y a rien dans les conclusions de M. Humbert qui rappelle le pan-baby-
lonisme d’un Friedrich Delitzsch par exemple. Ce n’est pas un pan-égyptien
qui ferait des déclarations comme celles-ci: « Nous ne nous cachons pas
que tels ou tels des rapprochements que nous avons indiqués sont proba-
blement forcés et n’impliquent rien de plus qu’un parallélisme d’inspira-
tion » (p. 174)... « L’action des sources égyptiennes sur la khokmai israélite-
juive est indubitable, mais n’6te rien a ’originalité avec laquelle les maitres
de la Sagesse hébraique ont su faire servir ces inspirations du dehors a la
plus grande gloire du yahvisme » (p. 183).

Nous ne pouvons cependant nous empécher de poser un point d’interro-
gation a propos de la date que M. Humbert croit pouvoir attribuer, sinon
au livre entier des Proverbes, du moins a une de ses parties. Considérant
la dépendance certaine du fragment xxi1, 17 & xx111, 11 a ’égard des Maximes
d’Amenemope, constatant les rapports qui existérent entre Salomon et
PEgypte, et signalant la fréquente mention du roi dans les Proverbes bibli-
ques, M. Humbert en infére « ’antiquité relative de ceux-ci, et méme leur
naissance dans des cercles en rapport avec la cour et la royauté israélite »
(p- 180). Cette déduction s’impose-t-elle 7 Un point fixe nous manque,
puisque les Proverbes bibliques ne sont pas datés et qu’une grande incer-
titude subsiste sur la date de composition des Maximes d’Amenemope. Nous
admettons fort bien que des proverbes égyptiens alent pu étre monnaie
courante en Palestine, dés Salomon et méme avant lui ; mais nous ne pou-
vons assimiler les Proverbes bibliques aux Proverbes «de Salomon », qui
paraissent avoir surtout été des paroles a-propos, des remarques d’une



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 307

sagesse tout humaine et terre-i-terre sur les hommes et les circonstances
de la vie. Il nous semble que c’est par un rapprochement assez superficiel
que I’on a voulu p us tard que tout proverbe fiit de Salomon. La littérature
khokhmique nous parait s’étre formée plus tard en Israél ou n’avoir que
plus tard été considérée comme ayant une valeur religieuse, et, provisoire-
ment, nous en restons a I'idée que cette littérature ne s’est pas développée
ou, si ’on veut, n’a pas été accréditée avant ’exil babylonien (586 av. J.-C.).

Voici les deux raisons qui nous font garder cette attitude. La premiére
est que, quelle que soit existence du dogme de la rétribution individuelle
dans la littérature égyptienne (p. 171), nous ne voyons pas ce dogme reconnu
en Israél avant Jérémie et Ezéchiel. Or ce dogme forme la trame des écrits
sapientiaux canoniques : affirmé dans le livre des Proverbes, il est contesté
ou critiqué dans le poéme de Job et dans I’Ecclésiaste. Influencée ou non
par PEgypte, la littérature sapientiale, telle qu’elle est dans la Bible, ne peut
guére remonter plus haut que le VIe siécle avant J.-C.

Notre seconde raison nous vient de Pattitude des prophétes hébreux a
Pégard de la khokhma. Comme le dit fort bien M. Humbert, les prophétes
ne connaissent pas 'opposition entre le sage et le fou, mais bien celle entre
Israél et les paiens ; ils polémisent sans cesse contre I'idolatrie, dont les
Proverbes ne parlent jamais. Ne serait-ce pas l'indice que la littérature
sapientiale appartient a une époque qui n’est plus celle des prophétes ?
Elle a répondu a des préoccupations plus humaines et moins nationalistes,
telles que les suscitait le contact avec le monde hellénique. En outre, les
prophétes ne paraissent pas faire grand cas des «sages» a en juger par
certaines paroles d’Esaie : « La sagesse des sages périra» (1), ou de Jérémie :
« Les sages sont confondus, ils sont pris ; ils ont méprisé ma parole, quelle
sagesse ont-ils 7 »(2), Remarquons dans ce dernier passage une opposition
voulue entre la parole (prophétique) et la sagesse. Sans doute, cela prouve
qu’il y avait des sages a I’époque des prophétes ; mais cela montre aussi que
Pon n’en faisait pas grand cas ; leur autorité n’était pas reconnue. Elle le
sera plus tard, quand la parole des prophétes se sera tue, c’est-a-dire aprés
Pexil. Ou bien faut-il croire a une sagesse ésotérique restée étrangére au
courant yahviste, précisément parce qu’elle paraissait venir de I’étranger
ou qu’elle en venait vraiment ? Cette hypothése permettrait d’accepter
Pantiquité de l'influence de I’Egypte sur une sagesse israélite pré-biblique
sans vouloir par 1a déterminer la date des écrits bibliques. Nous nous per-
mettons de la soumettre a des juges plus compétents que nous, en particulier
a M. Paul Humbert, qui nous doit d’autres travaux sur un sujet qu’il vient
d’aborder d’une fagon si nouvelle et si remarquable.

M. A. Causse vient d’enrichir d’un nouveau volume la belle série des Etudes
d’histoire et de philosophie religicuses publiées par la Faculté de théologie

(1) xxix, 14. — (3) v, q.



30% AUGUSTE GAMPERT

protestante de I’Université de Strasbourg (1. Il le consacre a étude de la
Diaspora juive et de son réle dans la formation du judaisme. Dans une partie
historique, M. Causse dit les principales étapes de cette dispersion : la dépor-
tation des Israélites en Assyrie aprés la prise de Samarie en 722, les colonies
juives établies dés le VIIIe siécle en Egypte, enfin et surtout la grande dépor-
tation en Babylonie, aprés la chute de Jérusalem en 586, de ces-Juifs parmi
lesquels Ezéchiel et le second Esaie exercent leurs ministéres. M. Causse
montre d’une maniére fort intéressante comment ces Juifs déportés ont
gardé la foi, grace a leur attachement a la patrie lointaine et grice aussi
au fait que ceux qui étalent revenus a Jérusalem, s’efforcaient d’y préserver
la religion des péres de toute souillure étrangére.

Dans un dernier chapitre, qui constitue la partie la plus importante de
Pouvrage, M. Causse reléve le réle considérable joué par la Diaspora dans
la formation du judaisme. C’est d’abord, dans le domaine littéraire, le fait
qu’une bonne partie de la littérature biblique a vu le jour sur la terre d’exil,
Ezéchiel, le Second Esaie, le Code sacerdotal, la rédaction du livre des Rois,
Jonas, Esther, Tobie, etc. M. Causse croit, comme M. Humbert, a une dépen-
dance de la sagesse juive a ’égard de la sagesse égyptienne, mais, avec nous,
il ne pense pas que cette littérature sapientiale ait pris naissance avant
Pexil. C’est ensuite sur le terrain de la piété que s’exerce linfluence de la
Diaspora. Loin de Jérusalem et de son temple, la piété juive perdait de son
caractére national, pour devenir plus individualiste et plus laique. La priére,
la lecture de la Thord prennent d’autant plus d’importance que Pexilé ne
peut participer aux cérémonies du temple. Les Juifs a ’étranger tendent a
former une secte, mais que de nuances dans les dispositions a ’égard du
paien, quand on voit la haine farouche qui inspire le livre d’Esther et la
générosité de Pauteur de la parabole de Jonas !

Mais, en méme temps, on voit se développer chez les Juifs un certain syn-
crétisme, qui permet de dire que, sans renier les principes fondamentaux de
leur religion, les Juifs ne ferment pas la porte aux idées du dehors. La notion
de Dieu se dégage des anthropomorphismes et des localisations, elle s’éléve
dans la transcendance, et une angélologie compliquée permet de maintenir
les rapports avec la divinité plus distante. Satan, qui dans la Bible est encore
un «fils de Dieu», se dresse maintenant contre lui et contre les hommes.
C’est encore au contact des religions orientales que se formule la doctrine de
la résurrection et de la vie éternelle, bien qu’il soit permis de croire que
l’accent mis par les prophétes sur la vie morale ait préparé la foi en une
survivance de Pélément spirituel de la vie de Pindividu. Aprés avoir lu
Pouvrage de M. Causse, et en admettant ses conclusions dans les grandes
lignes, on ne peut qu’admirer que, malgré tant d’influences étrangeéres,
Israél ait gardé «la Loi et les Prophétes ».

(1) Les Dispersés d'Israél. Les origines de la diaspora et son rile dans la formation
du judaisme. Paris, Alcan, 1929. Un volume in-8, 166 pages.



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 309

M. Arthur-Robert Siebens (1) a consacré sa thése de docteur és lettres,
présentée a I’Université de Paris, a la question du Deutéronome. Car il y a
une nouvelle question du Deutéronome a la suite des travaux qui, au cours
de ces dix derniéres années, ont tenté d’infirmer la thése de I’école histo-
rique qui, depuis De Wette, voyait dans le Deutéronome la loi promulguée
par Josias en 621 (II Rois xx11 et xx111). L’attaque est venue de deux points
opposés : les uns, comme MM. Gustave Holscher, de Marbourg (@), et R. H.
Kennett, de Cambridge (3), ont soutenu que le Deutéronome était une ceuvre
sacerdotale postexilique ; les autres, avec MM. T. Oestreicher, de Biele-
feld (4) et A. C. Welch, d’Edimbourg (), reportent au contraire la date du
Deutéronome bien avant Josias, au temps du prophéte Osée, et refusent de
voir dans cette loi un ordre de centralisation du culte & Jérusalem. Déja
H. Gressmann, dans la Zeistschrift fir die alttestamentliche Wissenschaft (1924),
avait, pour de fortes raisons, maintenu dans ses grandes lignes la thése de
Pécole historique. A son tour, M. Siebens, aprés un consciencieux examen
des nouvelles hypothéses, démontre qu’aucune n’est plus vraisemblable
que celle qui identifie avec les parties principales du Deutéronome le code
de lois découvert sous Josias. Cependant M. Siebens, et nous croyons a bon
droit, admet que les réformes énumérées dans le livre des Rois ne furent
pas opérées en une fois et peuvent s’étre échelonnées sur plusieurs années.
Contrairement a Popinion exprimée dans les Introductions a I’Ancien Testa-
ment les plus récentes, M. Siebens ne croit pas que le livre actuel du Deuté-
ronome soit le recueil de plusieurs éditions particuliéres ; il y voit plutét
une législation reproduisant et d’anciennes prescriptions d’origine sacer-
dotale et des exhortations prophétiques. Il estime que sa rédaction peut
avoir commencé au temps d’Ezéchias et s’étre prolongée au dela du temps
de Josias, sans dépasser la date de Dexil. L’ouvrage de M. Siebens, qui ren-
ferme une bibliographie trés compléte, constitue certainement la meilleure
étude que nous possédions en frangais sur le Deutéronome et la réforme de
Josias.

Mais M. le commandant Armand Lipman ne donnerait raison ni a M. Sie-
bens ni a aucun des auteurs dont celui-ci critique les théories (6). M. Lipman
est un courageux défenseur de ’authenticité mosaique du Pentateuque.
Soumettant le texte de la Thora 4 un examen minutieux, il n’y voit ni diffé-
rence de langues, ni variétés de styles, ni contradictions, ni répétitions inexpli-
cables. Pour lui le Pentateuque présente une unité évidente, et envers et

(x) L'origine du code deutéronomique. Examen bistorique et littéraire du sujet d la
lumiére de la critique contemporaine. Paris, Leroux, 1929. Un volume in-8, 456 pages.
— (2) Komposition und Ursprung des Deuteronomiums. Z. A. W., 1922. — (3) Deu-
teronomy and the Decalogue. Cambridge 1920, — (4) Das deuseronomische Grundgeserz.
Giitersloh 1923. — (5) The Code of Deuteronomy, a new theory of its origin. London
1924. — (6) Authenticité du Pentateuque ou la critique devant la tradition. Paris,
Leroux, 1929. Un volume in-8, 290 pages.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. $., t. XvIII (NO 77, 1930). 20



310 AUGUSTE GAMPERT

contre tous, il affirme que seul le génie de Moise peut avoir composé cet
ouvrage, a la réserve des derniers versets du Deutéronome (récit de la mort
e Moise), qu’il faut attribuer a4 Josué. Nous reconnaissons qu’un livre
de Moise), qu’il faut attrib N qu'un 1
comme celui-ci a son role & jouer en invitant la critique a reviser sans cesse
la valeur de ses arguments, sans qu’il soit nécessaire d’admettre avec ’auteur
que «la critique biblique soit née de la perte de la foi religieuse ». Nous ne
pouvons oublier que, en distinguant des sources différentes dans la Genése,
struc voulait défendre Moise, et que I’évéque missionnaire Colenso, en
Ast lait défendre Moise, et que I’ Colenso,
aisant de la critique biblique, désirait propager la fol en la révélation.
f tdel t biblique, d t prop la f 1 lat

Depuis les travaux du comte W. von Baudissin, qui datent déja d’une
cinquantaine d’années, nous n’avions pas vu paraitre sur la Notion de sainteté
dans P Ancien Testament une monographie aussi détaillée que celle que nous
présente aujourd’hui M. Franz-J. Leenhardt (). M. Leenhardt s’en référe
pour la question étymologique aux travaux de son savant prédécesseur.
Lui-méme, pour son étude, ne suivra pas ’ordre chronologique, car, dit-il
avec raison, « I’histoire ne se présente pas comme une succession de cases
séparées » (p. 218) ; et, si on peut bien concevoir qu’une notion a son com-
mencement, «on ne peut pas dire que la nouvelle étape détruise le résultat
de Pétape précédente » (p. 226). Pour notre auteur, ’Ancien Testament nous
offre trois notions de la sainteté : une notion populaire, qui voit surtout le
tabou dans la sainteté, la conception sacerdotale, qui y voit un attribut
des prétres et la notion prophétique, qui y découvre presque uniquement un
élément moral. Si I'idée populaire apparait la premiére en date, cela ne veut
pas dire qu’elle ait disparu a un certain moment, et la notion prophétique,
qui a brillé d’un vif éclat chez les grands prophétes, n’a pas réussi a étouffer
I’idée sacerdotale, qui reprendra le dessus dans la communauté juive postexi-
lique. Nous ne contestons point a M. Leenhardt les avantages de sa méthode,
mais nous regrettons que, tout en la suivant, il n’ait pas plus souvent donné
des indications chronologiques sur les documents qu’il utilisait.

Nous nous étonnons aussi qu’une place plus grande n’ait pas été faite a
Esaie. Quand on sait que chez ce prophéte, la sainteté apparait nettement
sous I’angle moral, on regrette que sa prédication n’ait pas fait Pobjet d’une
analyse psychologique plus fouillée. Il n’est pas juste de dire que, pour
Esaie, «la notion formelle de sainteté recevait, des circonstances, un contenu
variable » (p. 205). C’est une expérience personnelle, celle que nous voyons
dans le récit de sa vocation, qui a donné a Esaie la certitude que la sainteté
morale était P'essence méme de Dieu, et c’est sur cet « Evangile» qu’il a
fondé sa prédication du « Saint d’Israél », sans la laisser étre modifiée par les
circonstances. Mais cette réserve faite, nous ne pouvons que saluer dans ce
travail la promesse d’autres ouvrages sur la théologie biblique.

(r) La notion de sainteté dans I’ Ancien Testament. Etude de laracine Q Db 8h, Paris,
Fischbacher, 1929. Un volume in-8, 240 pages.



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 311

Nous ne pouvons terminer cette note bibliographique sans mentionner la
double et douloureuse perte que la science de ’Ancien Testament a faite
P’an dernier en la personne des professeurs R. Kittel et A.-S. Peake et sans
leur rendre un hommage reconnaissant. Ces deux hommes n’ont pas été
des novateurs, ce que les Allemands appellent des Bahnbrecher, mais tous
deux ont mis les riches connaissances scientifiques qu’ils avaient acquises
par un labeur loyal et persévérant au service de I’attachement qu’ils por-
taient a la Bible, document de la révélation.

Rudolf Kittel, né en 1853, avait été professeur a Breslau et a Leipzig. 11
avait pris sa retraite en 1924, mais une retraite toute consacrée au travail.
La mort Pa surpris la plume a la main, le 20 octobre dernier, tandis qu’il
corrigeait les épreuves de la troisiéme édition de sa Biblia hebraica. Kittel
savait étre exégéte, preuve en soit ses Commentaires sur le livre des Rois,
le livre des Chroniques et les Psaumes. Mais il fut surtout un historien, 11
s’était rallié lentement aux conclusions de ’école critique historique et avait
su en éviter les exagérations. L’ceuvre principale de sa vie est cette Geschichte
der Hebraer, devenue dans ses derniéres éditions la Geschichte des Volkes
Israel, en trois volumes. Il a pu mener cette histoire jusqu’a 1’époque
d’Alexandre le Grand. Si Phistoire politique est un cadre solidement bati
par Kittel, histoire religieuse est le tableau méme. La foi qu’il avait dans
la révélation de Dieu au travers de lhistoire a amené Kittel a publier de
nombreux ouvrages de vulgarisation, parmi lesquels nous citerons: Die
Religion des Volkes Israel (1921), Gestalten und Gedanken in Israel (1926),
Die alttestamentliche Wissenschaft, cet admirable résumé des principaux
résultats de la science de P’Ancien Testament, parvenu en 1929 a sa cin-
quiéme édition. Le nom de Rudolf Kittel restera attaché a son édition critique
de la Biblia hebraica, qui parut pour la premiére fois en 1905, avec la colla-
boration de plusieurs autres savants. De la troisiéme édition, les fascicules
contenant le texte de la Genése et celui d’Esaie ont seuls paru, mais la colla-
boration de M. Paul Kahle donne tout espoir que I’ceuvre sera menée a chef
avec le méme soin que celui qu’y apportait son initiateur.

Arthur-S. Peake est mort le 19 aofit 1929, aprés avoir pendant vingt-cing
ans occupé la chaire d’exégése biblique a I'Université de Manchester. Peake
a consacré ses premiers travaux a Pétude du paulinisme ; lorsqu’il porta
plus spécialement son attention sur ’Ancien Testament il ne perdit jamais
de vue ’étude de la Bible dans son ensemble. Eléve de Fairbairn a Oxford,
il ne redoutait point la méthode critique, mais il voulait s’en servir pour
dégager du Livre 'autorité de la Parole de Dieu. Cet effort s’est exprimé
dans deux ouvrages ou la science et la fol ont leur place : The Nature of
Secripture (1922) et The Bible, its Origin, Significance and Abiding Worth



312 WILLIAM GOY -

(1925). Dans le domaine de la théologie biblique, nous lui devons The Problem
of Suffering in the Old Testament (1904) et Brotherhood in the Old Testament
(1922). Son commentaire sur Férémie, dans la « Century Bible », révéle toute
la sympathie qu’il éprouvait pour ce prophéte. Mais le grand ouvrage de
Peake restera son Commentaire sur la Bible, le Peake’s Commentary (1920),
ou, avec l’aide de collaborateurs, il a réussi 4 donner un commentaire sur
tous les livres de la Bible, augmenté d’études historiques, littéraires, reli-
gieuses et archéologiques, qui font de cet unique volume une véritable ency-
clopédie biblique, qui n’a pas son égal.

Peake a poursuivi son travail jusqu’a la fin, en dépit d’une santé précaire,
mais soutenu par sa fol ardente et communicative, qui faisait de lui un
prédicateur écouté. Il a joué dans ’Eglise méthodiste de son pays un réle de
premier rang, et fut président du Free Church Council. Son horizon ne
s’arrétait point a son Eglise particuliére ; il avait les vues ecclésiastiques les
plus larges, et nous nous souvenons de la part qu’il prit 4 la Conférence de
Lausanne et de ’émotion avec laquelle il parlait de cette rencontre cecumé-
nique.

Auguste GAMPERT.

16 avril 1930.

I1 fut un temps ou ’on considérait Israél comme un peuple « & part », dont
les destinées, mélées en apparence seulement a celles d’autres nations,
n’étaient en réalité que la réalisation graduelle d’un plan divin ; peuple pré-
destiné, peuple élu, son histoire ne ressemblait a celle d’aucun autre, car le
surnaturel y occupait une place si considérable qu’il ne pouvait étre question
de la faire entrer dans les cadres humains. Non seulement Israél était affranchi
des contingences dans lesquelles évoluait ’histoire des autres nations ; il
était le centre du monde ; tous les peuples, de prés ou de loin, qu’ils le
voulussent et le sussent ou non, gravitaient autour de lui, et lui étaient
inférieurs ; ce qu’ils avaient 4 lui donner ne pouvait étre que mauvais,
tandis que lui possédait, dés {ses origines, la vérité, la vraie religion, le
vrai Dieu.

Une telle conception se fait déja jour, sans doute, ici ou la, dans I’Ancien
Testament. Elle fut plus ou moins celle de I'orthodoxie de tous les temps,
jusqu’a nos jours, du moins dans les milieux biblicistes. Mais la science a
porté, sur ce point comme sur d’autres, un coup décisif a la tradition. Depuis
plus d’un siécle, ’Egypte a livré d’innombrables trésors et secrets ; depuis
un peu moins longtemps, la Mésopotamie est comme ressuscitée, et nous
avons probablement encore d’autres lumiéres a en attendre ; et toute ’Asie
Mineure et antérieure a eu, dans un trés ancien passé, une histoire sur
laquelle la clarté se fait peu a peu: qu’on pense seulement au réle joué



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 313

par les Hittites, dont la langue a résisté longtemps aux efforts des cher-
cheurs qui voulaient la déchiffrer. Bref, Israél n’apparait plus, sur ce fond
prodigieusement riche et animé, qu’a une date relativement récente, et cela
comme héritier direct ou indirect de civilisations infiniment plus avancées
que la sienne propre a ce moment-la. Le pays qui devait devenir celui des
Hébreux avait subi, pendant des siécles et des millénaires, 'influence de
cultures trés diverses, originaires de I’Est, du Nord et du Sud. Les fouilles
poursuivies activement en plusieurs points de la Palestine depuis des dizaines
d’années ont fait surgir un passé dont les historiens discernent et démélent
toujours mieux la complex1te.

Et, une fois établi et organisé, Israél continua de dependre dans tous les
domaines de la civilisation, des peuples, grands et petits, qui ’entouraient,
et dans le sillage desquels, de force ou de gré, il fut entrainé presque fata-
lement. Que 'on considére chacun des éléments de sa civilisation, la religion
populaire y compris, et 'on aura de la peine a soutenir qu’il ait apporté
au- patrimoine de ’humanité quelque contribution tout a fait originale.

Non, Israél n’est plus le peuple isolé, «saint» au sens étymologique du
mot hébreu, c’est-a-dire séparé, a Pabri du contact des autres nations et des
autres religions, vivant grice aux interventions personnelles et continuelles
de Dieu. Israél est, au contraire, mélé 3 la trame de Phistoire de 1’Orient
ancien ; il a besoin des autres ; il vit, mais en tant que partie d’un grand tout ;
et, loin d’échapper aux vicissitudes variées qui marquent les étapes de
Pexistence des peuples, il est, en somme, a la merci des courants de fond qui
ont traversé, et, souvent, bouleversé le monde antique.

Mais alors, qu’est-ce qui fait pourtant le génie de ce peuple ? Comment
a-t-on pu écrire ces lignes : « Tandis que, dans le déluge des catastrophes
historiques, les religions auxquelles Israél avait jadis fait des emprunts ont
disparu, la sienne a traversé les siécles, & travers maintes transformations
et péripéties, et c’est précisément ce qui assure son intérét permanent 2
Pensemble de la civilisation israélite » ?

Ces mots terminent le livre qui nous a inspiré les réflexions ci-dessus. A sa
maniére, il répond 4 la question que nous venons de poser, quoiqu’il ne
puisse consacrer aux prophétes qu’un nombre restreint de pages, tandis que,
tout au long de quatre cents autres, il raconte histoire de la civilisation
d’Israél. La documentation de M. Bertholet est immense ; il sait tirer un
parti souvent imprévu de données empruntées non seulement a 1’Ancien
Testament, mais au folklore universel, 4 I’histoire des religions et de la litté-
rature des peuples anciens et modernes, civilisés et sauvages. L’ouvrage est
divisé en deux parties, 'une montrant comment une civilisation israélite
sédentaire s’est formée a ’aide des éléments fournis par le pays conquis, et
de ceux qu’apportaient avec eux les Hébreux, — I’autre décrivant la civilisa-
tion d’Israél établi en Palestine.

Nous n’avons pas a rendre compte de 'ouvrage pubhe en 1919(r) par

(r) Et non en 1920 comme le dit M. Marty, p. 422.



314 WILLIAM GOT

M. Alfred Bertholet sous le titre Kulturgeschichte Israels. Notre tiche est
d’en présenter la traduction frangaise. Nous accordons donc simplement un
hommage sincére a auteur, un de nos compatriotes, actuellement professeur
a Berlin, qui s’est acquis par ce travail un nouveau titre a la reconnaissance
et au respect du public qui s’intéresse a ’Ancien Testament(D),

M. Jacques Marty, diplomé de PEcole des Hautes Etudes et licencié en
théologie, s’est chargé de mettre cet ouvrage 4 la portée des lecteurs frangais(2),
Que penser de cette traduction ? Nous devons déclarer d’emblée qu’elle ne
nous satisfait pas. L’exécution typographique déja laisse beaucoup a désirer :
ici, les caractéres sont si fins qu’ils en deviennent illisibles ; 1a — c’est-a-dire
chaque page — des fautes d’impression déparent le texte et montrent,
c6té de beaucoup d’autres indices, que 'on n’a pas voué assez de soins

- e

a la présentation du livre.

Cependant il y a des critiques plus graves a formuler. M. Marty doit avoir
traduit hitivement ; son style suit de trop prés celui de l'original, ce qui
’améne a écrire en un langage qui rappelle notre frangais fédéral ; en voicl
quelques exemples, entre beaucoup d’autres. « D’une harmonie on ne peut
pas parler pour la musique israélite» (p. 340). «Le prophéte n’écrit pas pour
éclairer sa propre personne » (p. 377). «...le yahviste sut pénétrer d’une idée
supérieure I'étoffe qu’il recueillit » (p. 378). « Parfois résonne comme la notion
de Tarbitraire divin...» (p. 402). «..l’ancienne conception du tombeau de
famille, projeté sur une plus grande surface» (p. 404). « Le culte devenait
une chose en soi, pour ainsi dire séparée atmosphériquement de la vocation
nous attachant au sol du pays » (p. 410). Le traducteur se permet méme des
fautes caractérisées ; ainsi, le plus souvent, il écrit /z steppe ; on rencontre
en maint endroit des tournures du genre de celle-ci: «il n’est pas étonnant
qu’on attribua...» (p. 355).

Mais ces remarques sur la forme ne font que préparer et introduire la
critique de fond que Pon doit adresser a M. Marty. Trés légitimement, I'au-
teur fait quelquefois allusion & des choses familiéres a ses lecteurs allemands :
ainsi le texte de la Bible de Luther (par exemple p. 373), ou des cantiques
en usage dans leurs Eglises (p. 368) ; seulement ces allusions ou comparai-
sons, loin d’aider le lecteur frangais, 'embarrassent et lui font sentir qu’il a
affaire 4 un livre étranger, congu dans un esprit qui n’est pas le sien. Ensuite,
pourquoi donc, quand nous possédons de bonnes traductions de documents
anciens (du code de Hammourabi ou de I’histoire de Gilgamesh, par exemple),
les ouvrages frangais qui les contiennent ne sont-ils pas cités, sinon a la
place des sources allemandes, du moins a c6té d’elles, ou méme, dans les
cas ou ce serait juste, avant elles ? Enfin, dans le méme ordre d’idées, nous
regrettons que M. Marty n’ait pas signalé la valeur de la contribution fran-
¢aise a la science de ’antiquité orientale ; quand on sait, pour ne pas parler

(1) Le fait qu’une traduction anglaise a déja paru montre l'estime dont |'auteur
jouit. — (2) Dans la Bibliothéque historigue publiée par Payot, Paris 1929.



A PROPOS DE L’ANCIEN TESTAMENT 315§

d’autre chose, importance des découvertes faites ces derniéres années a
Byblos par I’école frangaise, on ne peut que s’étonner du silence du traduc-
teur ; il aurait pu indiquer un bon nombre d’ouvrages récents en notre langue,
et faire ainsi connaitre a4 notre public les ressources, trop souvent igno-
rées, dont nous disposons (). En un mot, il nous parait qu’au lieu de se
borner & traduire fidélement — trop littéralement méme! — le livre de
M. Bertholet, M. Marty aurait df nous en donner une adaptation, qui efit été
moins rébarbative et elit rendu plus de services.

Malgré ces réserves et celles que nous aurions encore a formuler, sur la
forme ou le fond, nous remercions M. Marty ; sa tiche était difficile, mais il
ne s’est pas découragé ; il a mis entre nos mains un précieux ouvrage, que
nous nous plaisons & recommander : nous désirons vivement qu’il contribue
A faire connaitre dans des cercles un peu étendus la Bible, dépét des tradi-
tions et de la civilisation du peuple qui a donné au monde les prophétes et
Jésus-Christ.

Le Décalogue@ de M. Sigmund Mowinckel, professeur a Oslo, est un
ouvrage original, traduit sur le manuscrit allemand par M. Cullmann, de
Strasbourg. La Revue de théologie a déja entretenu ses lecteurs des théories
nouvelles de ce critique sur Porigine et le sens historique des psaumes (3).
Précédemment (9, M. Gampert avait fait paraitre une étude sur le Décalo-
gue. Nous sommes donc en pays de connaissance. M. Mowinckel envisage
le probléme du Décalogue sous Pangle littéraire puis sous ’angle historique,
avant d’essayer, a son tour, de découvrir origine de ce vénérable document (5).
Nous renongons a suivre les sinueux méandres de la discussion ; en voici
seulement les résultats, formulés, pour Pessentiel, dans les termes mémes
dont Pauteur s’est servi.

Le Décalogue ne figure dans Pintroduction secondaire du Deutéronome
(au chap. V) que depuis la derniére période préexilique, au plus tot. Quant
au texte d’Ex. xx, il ne donne pas les conditions primitives de P’alliance du
Sinai ; le chap. xxx1v contient celles de J. ; le prétendu «livre de I’alliance »
lui-méme n’est pas un tout homogeéne ; c’est dans les fragments Ex. xx, 23-
26, xx11, 28-30, xx111, 1-19, qu’il faut chercher les conditions de cette alliance
selon E. Le Décalogue d’Ex. xx, 1-17, habituellement attribué a cette
source, provient en réalité de P et a été interpolé dans E aprés I’exil. « Ainsi
Panalyse littéraire aboutit a ce résultat que la prétendue « tradition » sur

(r) Iciet la, cependant, une note de ce genre a été glissée ; v. p. 39, 40, 422. —
(2) Fascicule 16 des Etudes d’histoire et de philosophie religieuses publiées par la
Faculté de théologie protestante de I'Université de Strasbourg. Paris 1927. —
(3) Année 1927, n% 64-65, pp. 211-240; article de M. L. Aubert, qu’il est utile
d’avoir présent 4 la mémoire pour aborder ’examen de ’ouvrage qui nous occupe. —
(4) 1926, n° 60, pp. 184-209 ; article tiré i part ensuite. — (5) Ce chapitre III (p.
114 4 la fin) avait paru déja dans la Revue d’histoire et de philosophie religieuses,
1926, n% 5-6, p. 409-433, 501-525.



316 WILLIAM GOY

Porigine mosaique du Décalogue peut étre ramenée, au point de vue litté-
raire, tout au plus a la période préexilique la plus récente, mais plus proba-
blement seulement a la premiére époque exilique » (p. 50).

Le deuxiéme commandement interdit les images. Mais le culte sans images
ne peut pas dater du temps de Moise ; le principe proclamé ici a une origine
plus récente. '

Le sabbat doit avoir existé déja a une époque trés ancienne, ou il était lié
étroitement aux phases lunaires ; or ce n’est pas qu’en Israél que les jours
en rapport avec ces derniéres ont été considérés comme des jours critiques,
soumis a toute sorte de tabous, en particulier celui du repos obligatoire.
Mais peu a peu la semaine lunaire fit place a la semaine périodique, et le
sabbat devint le jour de Yahvé (I’exil joua ici un réle décisif). Le quatriéme
commandement « représente le premier ou un des premiers stades de ’évo-
lution qui va de la conception plus ancienne et plus large a la conception
rigoriste plus récente. Par conséquent, il tient le milieu entre E et P» (p. 95-
g6), et appartient certainement a Pépoque préexilique la plus tardive.

Le Décalogue présuppose le culte, mais voue son intérét principalement
2 la morale sociale. Il ne parait guére que Moise ait fondé une religion se
désintéressant tellement du culte, ni qu’il ait existé des tendances rendant
possible ’apparition d’un catéchisme orienté dans un sens si exclusivement
moral et nomistique. Le Décalogue ne peut avoir comme arriére-plan histo-
rique que la prédication des prophétes ; ceux-ci ont rabaissé la valeur du
culte et donné une importance primordiale aux commandements moraux.
D’une maniére plus précise, c’est probablement dans le cercle des disci-
ples d’Esaie, «dans son stade antérieur du Deutéronome» (p. 107), que
le Décalogue a pris naissance ; il a été incorporé au Deutéronome au plus
tét vers I’an 600, tandis qu’il n’entra dans le document E que plus tard
encore.

L’origine des divers « décalogues » est a chercher dans le rituel d’une féte
célébrée au temple de Jérusalem. Cette féte est celle du nouvel an, de Pintro-
nisation de Yahvé et du renouvellement de l’alliance. En effet la proclama-
tion d’un abrégé des commandements divins indiquant les conditions de
Palliance a fait partie des rites de la féte qui a servi de prototype aux récits
des événements du Sinai dans J et E(). Plus exactement encore, les décalogues
sont issus des questions et des réponses formulées a Parrivée des partici-
pants a la féte ; ensuite ces régles du sanctuaire ont été mises en rapport
avec ’annonce, faite par un prophéte, de ’épiphanie du dieu qui vient renou-
veler I’alliance.

Le Décalogue, régle religicuse et morale du cercle des disciples d’Esaie,
contenait, en somme, les commandements que doit observer tout homme
vraiment juste; il pouvait donc s’adresser a tout le peuple; mais il n’a

(1) Ce dernier étant, comme le déclare M. Mowinckel, hiérosolymite au méme
degré que J: p. 119, note 2 et p. 155. —



A PROPOS DE L'ANCIEN TESTAMENT 317

probablement pas été écrit directement en vue d’un usage liturgique, et n’a
apparemment jamais été utilisé dans le culte. Il « marque manifestement
un progrés sur les décalogues plus anciens, et méme, dans une certaine
mesure, sur la prédication fougueuse et quelque peu utopique dans laquelle
les anciens prophétes annongaient le jugement... Dans le Décalogue... la
religion morale des prophétes est placée sur le terrain de la réalité empirique,
et ’élément extatique et mystique n’y apparait plus d’une fagon directe.
Ainsi le Décalogue accomplit la conciliation entre la prophétie et les condi-
tions de la réalité... Le Décalogue peut étre la loi fondamentale d’une société
religieuse, les paroles fougueuses des anciens prophétes ne pouvant guére
remplir cette fonction. Précisément en se bornant expressivement a Iessen-
tiel, aux principes religieux et moraux — car c’est 13 ce qu’il contient en
réalité, malgré la forme des commandements particuliers —, le Décalogue
a survécu a toutes les tempétes de ’histoire, et il est toujours actuel » (p. 161-
162).

On le voit, M. Mowinckel ne reste pas dans les chemins battus de la critique.
Sa théorie est méme tellement originale et hardie qu’on se demande si elle
ne Pest pas trop ; il s’expose lui-méme au reproche qu’il adresse a un autre
historien dont I’habileté le déconcerte : « devant une telle démonstration...
on est tenté d’admirer comment Part exégétique est capable de faire passer
un chameau a travers le trou d’une aiguille » (p. 55).

Nous ne ferons que trois remarques. M. Mowinckel étudie longuement
les commandements relatifs aux images et au sabbat, parce qu’ils lui parais-
sent le plus propres a fournir des indices permettant de dater le Décalogue.
C’est son droit ; mais, si le reste de ce document était soumis 4 un examen
aussi détaillé, est-ce que peut-étre les conclusions générales en seraient
modifiées ?

Quelle est, dans la construction qu’on nous propose, la part a faire au
subjectivisme de l’auteur ? Elle parait si considérable qu’on en devient
méfiant. Nous n’accuserons pas M. Mowinckel d’arbitraire. Mais il est un
peu trop porté & abonder dans son propre sens ; parce que, pour expliquer
les psaumes, il a trouvé un systéme nouveau, il veut I'appliquer a 1’étude
du Décalogue. A force de vouloir absolument ouvrir toutes les serrures avec
la méme clef, on risque de faire sauter les unes et de rendre Pautre inutili-
sable.

Enfin, laissant de c6té la question de méthode, nous en posons une autre
a laquelle ’'ouvrage en cause ne répond pas, sauf erreur. Les prophétes n’ont
jamais prétendu snnover ; ils s’appuyent sur le passé ; ils ne veulent étre que
des réformateurs ; ils ont conscience de renouer avec une ancienne tradition,
de remonter 4 une ancienne révélation. Furent-ils victimes d’une illusion ?
Leur conviction est-elle fondée ? Ou bien est-ce nous qui nous trompons ?
Sinon, il ne semble pas qu’on puisse faire complétement abstraction de la
tradition attribuant 4 un initiateur puissant, 4 un génie religieux des anciens
4ges, la proclamation des principes spirituels et moraux qui ont pris corps,



318 AUGUSTE GAMPERT

plus tard, dans le Décalogue ; nous croyons que l’esprit qui anima les pro-
phétes fut i Peeuvre longtemps avant eux.

Nous restons donc sur la réserve ; nous attendons que I'ingénieuse théorie
du savant exégéte norvégien ait été éprouvée. Pour le moment, la justesse
de son point de vue ne nous semble pas suffisamment démontrée. Mais nous
rendons hommage au travail de M. Mowinckel. Sa contribution a I’étude du
Décalogue est intéressante au plus haut chef, suggestive et vivante. Il est
seulement dommage que la forme littéraire laisse a désirer et que le livre
se présente sous un aspect peu attrayant.

William-A. GOY.



	Revue Critique : à propos de l'ancien testament : revue bibliographique et notes biographiques

