Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 74

Artikel: La philosophie protestante de la religion : d'aprés M. Emil Brunner
Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE PROTESTANTE
DE LA RELIGION

D’APRES M. EMIL BRUNNER

La librairie R. Oldenbourg a entrepris la publication d’un manuel
de philosophie, composé de plus de trente monographies confiées a
divers spécialistes, sous la direction de MM. Alfred Baumler (Dresde)
et Manfred Schreeter (Munich). Le cahier concernant la « philosophie
de la religion selon le point de vue de la théologie protestante » a été
confié a M. le professeur Emil Brunner, de Zurich®@), le P. Erich
Przywara (Munich) traitant le méme sujet du point de vue de la
théologie catholique dans un autre fascicule (2,

Le livre de M. Brunner est d’une haute portée et personne ne le
méditera sans profit. L’auteur s’y montre en possession d’une doc-
trine bien déterminée, dont il a soigneusement établi les bases et
scruté les conséquences ; il fait preuve d’une remarquable habileté
d’argumentation ; la construction qu’il a élevée est cohérente, de
belle tenue, et, sauf certains points ou ses théses, je le pense, laissent
apparaitre leur essentiel défaut, tout est clair dans ce livre. Une éru-
dition étendue permet a l’auteur de faire de nombreux appels a
Phistoire de la théologie et a celle des religions ; il nous donne a ce
propos de breves caractéristiques, accompagnées de jugements plu-
tét séveres, mais sérieusement mdris, et séme une quantité de re-
marques intéressantes, dont la valeur subsiste méme aux yeux de qui
ne peut adopter tel quel le systeéme proposé. Ajoutons que ces pages,

() Religionsphilosophie evangelischer Theologie, von Emil Brunner, Miinchen
und Berlin, 1927, R. Oldenbourg. 100 p. in-4. — (2) Religionsphilosophie katholischer
Theologie, von Erich Przywara S. J. 104 p.



26 PHILIPPE BRIDEL

en dépit du caractére abstrait du sujet qu’elles traitent, ne cessent
de soutenir le lecteur par le caractere vigoureux de leur composition,
par la chaleur qui les anime, par leur style ferme et franc, rehaussé
ca et la d’heureuses trouvailles verbales.

Pour étre dés I’abord orienté dans ’analyse qui va suivre, qu’il
suffise de savoir que M. Brunner appartient au groupe de théologiens
nouveaux dont M. Karl Barth est le chef ; qu’avec lui — et avec plu-
sieurs autres — il ne reléve dans Schleiermacher gueére que les erreurs
dont fut entaché ce grand initiateur, et, avec quelque ingratitude,
en méconnait les mérites ; qu’il a manifestement plus de sympathie
pour Kant, dans la pensée duquel il trouve a glaner ; mais que son
inspirateur avoué c’est le grand solitaire de Copenhague: Séren
Kierkegaard.

Sous le terme — plus ou moins adéquat, il le déclare — de « phi-
losophie de la religion», ce qu’étudie ici M. Brunner ce sont les
questions concernant la nature de la 7évélation et la nature de la foz
par laquelle nous recevons «la Parole de Dieu ». Mettre en pleine lu-
miere le caractére propre de ce couple : révélation-foi ; marquer les
rapports — essentiellement antithétiques — qu’il soutient avec la
philosophie rationnelle, avec le sentiment mystique, avec la science
historique, tel est le but que poursuit auteur. C’est donc sur un pro-
bleme d’ordre formel qu’il entend concentrer son effort. Mais, comme
nulle part la forme ne saurait se détacher entitrement du fond,
comme en toute science 1’objet commande les méthodes, comme il
n’est pas possible de prétendre établir le caractére divin d’une révéla-
tion sans dire ce qu’elle apporte, on pense bien que le distingué pro-
fesseur de Zurich — s’il ne nous livre pas ici toute sa dogmatique (et
nous craignons, a cause de cela, de ne ’avoir pas toujours bien inter-
prété) — touche du moins a beaucoup de points essentiels de la doc-
trine évangélique.

Dés le début, M. Brunner pose cette these capitale : Le chrétien,
possédant par sa foi la vérité supréme, doit bien se garder d’aller
se mettre, en tant que théologien, sous la dépendance d’une philoso-
phie humaine, laquelle, au cas le plus favorable, daignera seulement
assigner dans son systéme une place 4 la possibilité abstraite d’une
révélation, ou plus généralement d’une « religion » (ce qui, nous le ver-
rons bientét, est loin d’équivaloir). Il faut adopter I’attitude inverse ;



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 27

c’est la théologie évangélique qui, de son point de vue souverain, aura
a déclarer de quel ceil doit étre considéré le savoir naturel, et a expli-
quer comment et pourquoi ce savoir peut avoir un réle a jouer méme
apres réception de la révélation divine.

Sur cette these, nous croyons pouvoir nous déclarer d’accord ; est-
elle autre chose, en effet, que Pexpression technique du principe posé
dans Col. 11, 3 et I Cor. 11, 15? Mais de 14 nous ne pensons pas qu’il
faille déduire avec notre auteur la condamnation des séculaires
travaux des apologistes du christianisme. M. Brunner en parle avec
trop de dédain ; ces travaux, d’apreés lui, symptomes et fruits d’un
fléchissement de la foi, ne feraient que placer celle-ci en mauvaise
posture, parce qu’ils impliquent constamment quelque concession de
sa part. — Que-les apologistes aient souvent commis des erreurs,
nous ne saurions sans doute le nier; parfois ils ont, pour mieux
sauver ’essentiel pensaient-ils, fait des retraites déplorables, d’autres
fois au‘contraire ils se sont maladroitement acharnés i défendre
des positions intenables et sans valeur. Mais en soi ’apologétique
est 4 nos yeux une activité normale de la part de ’Eglise, qui ne peut
ni ne doit éviter lalutte avec le monde. Il faut qu’elle se défende contre
les objections que le monde lui oppose en les renouvelant sans cesse,
et il faut qu’a son tour elle ’attaque : or comment rencontrer ’ennemi
si Pon refuse de descendre, pour cela, sur son terrain? Ceux qui;
a chaque moment de histoire, ont pris leur part de ces batailles,
firent acte de courage et non de langueur spirituelle. Tant qu’elle
vivra sur terre, I’Eglise enfantera des apologistes ; elle en eut dés
les premiers jours : les discours et les épitres de Paul, par exemple,
ne renferment-ils pas plus d’un argument tendant a dissiper le
scandale que les Juifs prenaient de la croix du Christ, et 4 persuader
les Grecs que cet Evangile qui leur faisait P’effet d’une folie est en
réalité sagesse parfaite? Au reste, M. Brunner lui-méme présente
quelque part ses théories sur la révélation comme constituant «la
vraie apologétique » : tout revient donc, en définitive, a dire qu’il y
a de bonne et de mauvaise apologétique ; la question est de savoir
si celle qui nous est ici proposée est la meilleure, et si méme elle
est bonne.

1. La révélation et la raison. — De tous temps on a discuté les
rapports de la révélation avec la raison. La plupart des théologiens
ont, en termes divers, professé que la vérité évangélique est au-



28 PHILIPPE BRIDEL

dessus de ce que la raison peut établir, mais n’en contredit pas les
principes : de sorte qu’elle parajtra folie a 'homme dépourvu des
lumiéres de P’esprit, tandis que celui qui en est illuminé peut recon-
naitre que cette vérité répond admirablement aux besoins les plus
profonds de l’intelligence comme de ’Ame entiere. Quelques-uns, tou-
tefois, comme Tertullien, pour marquer mieux la suréminence de la
foi, pour mieux accentuer la distance qui la sépare de toute con-
naissance naturelle, n’ont pas craint d’appliquer a PEvangile les
qualificatifs d’« absurde », d’«impossible» : ¢redo quia absurdum(,
Suivant cet exemple, M. Brunner ne se contente pas d’employer avec
- prédilection le mot de « paradoxe », mais va jusqu’a écrire que «le
signe distinctif inhérent & toute expression authentique de la foi
chrétienne, c’est 'impossibilité logique, c’est la contradiction », c’est
le fait d’étre « impensable » (undenkbar).

Ces outrances me paraissent inutiles et méme préjudiciables a la
bonne cause qu’il s’agit de défendre. Je ne vois pas comment elles
se concilient avec la remarque, faite plus loin par notre auteur, que
les croyants eux-mémes, des qu’ils réfléchissent ou seulement des
qu’ils veulent proclamer leur foi, ne le peuvent faire qu’en obéissant
aux lois de I'intelligence humaine (dont la plus essentielle, est-il besoin
de le rappeler ? est le principe de contradiction). Je constate, enfin,
qu’en utilisant plusieurs des précieux matériaux rassemblés dans
Pouvrage dont nous parlons, il serait facile d’aboutir a une formule
inverse, 4 savoir celle-ci: le cachet inhérent a toute pensée humaine
étrangére aux lumiéres de la révélation chrétienne est une incurable
impuissance a se dégager de la contradiction logique; en ce domadine
comme en tout autre, 'Evangile seul apporte I'unité, I’Evangile seul
résoud, résoud réellement, les irréductibles antinomies. Il est vrai
que, pour parler de la sorte, il faudrait se soustraire a Pemprise de
Kierkegaard. Mais, pour Pinstant, tréve aux critiques ! continuons
d’exposer.

Toute I’activité intellectuelle de ’homme, remarque M. Brunner,
est un effort pour découvrir la réalité véritable, qui tout a la fois
s’annonce et se dérobe a lui sous les innombrables données qu’il ne
percoit qu’a I’état plus ou moins incohérent. Ces données, il voudrait
se les expliquer, en les ramenant a leurs causes élémentaires, et d’autre
part les comprendre, en découvrant le plan universel dont elles font

(1) Ce qui n’empéche pas Tertullien de dire ailleurs — autre exagération rhéto-
rique ! — anima naruraliter christiana.



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 29

partie, le tout par rapport auquel elles ont une signification. D’un
c6té le « quelque chose » dont tout se compose, d’autre part, «’idée »
de quoi tout dépend; c’est entre ces deux termes inaccessibles que se
meut la science, qui, d’une part, ne saurait faire un seul pas sans
escompter le caractere rationnel de la réalité (car, consciemment ou
non, cette présupposition est a la base de toutes ses hypotheéses) et qui,
d’autre part, ne se sent jamais assurée que lorsqu’elle a pu, par
quelque observation sensible, contréler le bien-fondé de ses théories.

Viennent les philosophes dont ’ambition, dépassant les bornes des
patientes recherches scientifiques, ne vise a rien de moins qu’a
deviner le mot de ’énigme universelle. Les uns — ce sont les idéalistes
— raisonnent de la fagon suivante : puisque notre pensée a surgi dans
I’univers, et puisque notre pensée arrive 4 comprendre tant de choses
dans l'univers, n’est-ce pas qu’a vrai dire tout dans l'univers est
rationnel ? n’est-ce pas que le fond de tout est une Pensée éter-
nelle ? — Généralisation téméraire ! car, de fait, il saute aux yeux
que Lunivers présente maintes choses incompréhensibles, que I'uni-
vers est plein de données irrationnelles. Tandis que sous tous les
cleux et a toutes les époques les idéalistes ont tenu un langage a peu
pres identique, les métaphbysiciens, eux, sans s’écarter d’un certain
nombre de conceptions typiques auxquelles on les voit périodique-
ment revenir en leur donnant des formes plus ou moins perfection-
nées, nous offrent plus de variété. Leur procédé consiste a universa-
liser la méthode des hypotheses et a faire, en s’appuyant sur le savoir
de leur temps, quelque hardie supposition concernant la réalité
totale. Mais qui ne voit qu’aux diverses hypotheses métaphysiques
manquera toujours la possibilité de se procurer une justification expé-
rimentale ? :

Aussi le dernier mot reste-t-il a la philosophie critique, quand elle
proclame que Pesprit humain ne peut ni se contenter d’un matéria-
lisme impuissant a expliquer le c6té rationnel des choses, ni se fier
a un idéalisme qui méconnait la présence, au sein de univers, d’¢élé-
ments irréductibles 4 la pensée pure. D’une part, donc, la raison, avec
ses lois propres, en dehors desquelles nulle connaissance n’est possi-
ble, et, de I’autre, des données irrationnelles, sans lesquelles notre
savoir manquerait de base ; il est impossible d’échapper a ce dualisme,
ce qui revient a dire qu’il est impossible d’arriver 4 connaitre vrai-
ment la réalité.

L’impuissance de la raison apparait plus gravement encore si du



30 PHILIPPE BRIDEL

terrain de la théorie on passe sur celui, plus essentiel, de la pratique
(plus essentiel, puisque la connaissance n’est, apres tout, qu’un dépar-
tement spécial de ’ensemble de la vie). Non que la raison soit muette
dans le domaine pratique : elle prétend a y gouverner ; mais, réduite
a proclamer une loi toute formelle — et dont la formalité méme fait
la grandeur —, elle se montre incapable de déterminer réellement ce
que, dans le concret, nous avons a faire. Et puls, ’autorité qu’elle
réclame lui appartient-elle authentiquement ? Aussi longtemps que
Ihomme en reste réduit au jeu de la raison immanente, tant que
I’idée du bien demeure une idée — fit-ce la plus noble de toutes —,
la vie morale manque de suzeraineté véritable ainsi que de moteur
réel ; il faudrait pour qu’il en f{it autrement qu’au sein du monologue
stérile ou nous sommes ainsi enfermés vint a retentir la voix d’un
Dieu transcendant, seul capable de commander d’une maniere posi-
tive et de se faire obéir.

Enfin, si avec une loyauté courageuse — qu’ont eue si peu de philo—
sophes (et dont Kant lui-méme, qui P’a eue, n’a point su tirer les
conséquences) — nous examinons ’état réel de notre étre intime,
nous y constaterons la présence d’un mal radical, d’'une opposition
patente entre ce que nous sommes et ce que nous devrions étre:
mortelle blessure, a laquelle nous sommes impuissants a remédier,
faute qui aurait besoin d’un pardon, que seul pourrait nous accorder
(s’il le veut bien) le Souverain a qui notre état moral fait injure.

Nous voici donc acculés non plus seulement, comme tout a I’heure,
a une impasse dans ’ordre de la pensée, mais a une fatale déchirure de
notre vie en son centre méme. Ici s’aveére décidément notre totale
banqueroute, ici éclate notre détresse foncitre (Existenznot); mais
C’est ici méme qu’intervient la révélation. Le vrai Dieu, le Dieu
personnel, sortant de son silence, a dévoilé son secret : il nous accorde
libéralement la justice, 4 nous injustes ; et ce fait, que nulle intelli-
gence ne pouvait prévoir, cet acte, que nulle raison ne saurait com-
prendre, ce don de pure grice nous ’acceptons par la foi.

Des lors, en méme temps que se trouve surmontée notre détresse
vitale, nous échappons 4 I'impasse théorique ol nous enfermait le
duel interminable du réalisme avec I’idéalisme. Tandis que la raison
tentait vainement d’atteindre d’une part 4 la chose en soi, de
Iautre a I’idée en soi — deux termes aussi inconciliables entre eux
qu’inaccessibles I’'un et autre —, nous avons affaire maintenant au
Créateur unique, dans la pensée et dans la volonté duquel (dans les



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 3t

decreta duquel) résident a la fois la cause premiere et le principe
supréme de tout ce qui existe ; et désormais nous envisageons (pour
employer, en les transformant, les mots célebres de Schopenhauer)
die Welt, als Wille und Vorstellung... Gottes. .

Qu’on se le dise bien, toutefois, la doctrine de la création n’est pas
une solution scientifique ; c’est un article de foi. Personnalité de
Dieu et création ex nihilo ne sauraient trouver place en science ni
en philosophie; ces points, qui marquent Parrét de toute pensée
rationnelle, ne peuvent étre pour celle-ci qu’un scandale. Et com-
prenons bien aussi que ce que Dieu créa jadis, nous essayerions vaine-
ment de le deviner en étudiant le monde actuel : miroir brisé, qui ne
réflete plus 'image de son auteur (. Ce qu’était la nature telle que
Dieu I’a congue et voulue — et ce qu’était I’homme véritable —
nous ne le saurons qu’aux jours de P’accomplissement, lorsque les
choses seront rétablies, quand apparaitront ces nouveaux cieux et
cette nouvelle terre que la révélation nous promet et qui sont au
nombre des objets de la foi évangélique.

Voila pour la théorie ; quant a la pratique, notre vie morale aussi
trouve enfin son principe dans la révélation du Dieu personnel et
créateur. Devant lui, cette autonomie, que la raison nous proposait
comme la plus digne attitude a laquelle nous dussions viser, cette
«vertu » qui nous semblait idéal a poursuivre, s’avérent comme de
-vaines chimeres, plus que cela, comme d’orgueilleuses prétentions a
une indépendance impie. Le contraire du péché, ce n’est point la vertu
mais la foi, cette foi qui, en acceptant le don de la grice, devient
pratiquement obéissance. Par elle se trouve surmontée I’opposition -
entre ’idéal et le réel, Popposition entre le devoir et I’étre ; le croyant
considére désormais hommes et choses au point de vue de Dien; il
les voit en tant que «justifiés » par Lui®; et de la une éthique
toute nouvelle, celle de ’amour.

Mais, a vrai dire, le mot d’4thique n’est guere a sa place 1a ou
désormais il ne s’agit plus de devoir mais d’amour. Toutefois, il ne
faut pas oublier que la foi n’est point la vue : tout gracié qu’il est, le

(1) Paul (Rom. 1, 20) me parait accorder plus de valeur & ce miroir {élé. Et Jésus
ne nous a-t-il pas appris & voir partout dans la nature (en dépit de l'ivraie qu’'y a
semée 'ennemi) la main, toujours présente et toujours active, du paternel Créa-
teur ? — (2) Le croyant voit hommes et choses comme «appartenant a Dieu tels
qu’ils sont ». Ici la pensée de I'auteur nous échappe ; veut-il vraiment dire que qui-
conque est justifié par la foi tient le monde entier pour « justifié» ?



32 PHILIPPE BRIDEL

« juste » qui vit « de sa foi» n’en reste pas moins un pécheur, vivant
ici-bas o pour le moment Dieu le fait demeurer; en sorte que, de
fait, il ne peut ni se passer de recourir a la science humaine, tout
imparfaite qu’elle soit, ni soustraire sa conduite a la discipline de la
loi. Mais du moins connait-il le caractére provisoire de ces choses ;
sachant et comprenant bien qu’il ne peut exister de science chré-
tienne, de culture chrétienne, d’Etat chrétien, ce n’est qu’indirec-
tement qu’il participe a ces divers ordres de faits, en attendant leur
disparition.

Pas plus en pratique qu’en théorie, le croyant n’est donc soustrait
aux conséquences de I'insondable désastre qui a bouleversé la nature
humaine avec tout le monde ambiant ; méme pour le croyant, raison
et révélation ne s’harmonisent point ; les theses que saisit sa foi lui
restent paradoxales; Dieu s’y révele... comme incompréhensible;
I'unité, la sécurité de la vision ne seront notre partage que dans une
économie a venir. En un mot, la foi ne saisit pas la solution, elle ne la
« posseéde » point, mais elle se réjouit de la savoir promise.

2. Révélation et expérience religieuse. — « L’essence de la religion »,
dont on parle si volontiers, est chose inexistante : ce que 'on découvre
quand on étudie avec soin les divers phénomenes appelés religieux,
ce n’est point une tendance, mais deux au moins, fort distinctes 'une
de Pautre. D’un cété, voici les religions objectives ; elles se fondent
sur certains faits qu’elles envisagent comme la manifestation de
divinités personnelles, qu’il faut honorer par des actes de culte, et
dont il faut tacher de conserver ou de regagner la faveur. Le bénéfice
ainsi poursuivi par I’adorateur, il pourra le concevoir d’une fagon
plus bassement utilitaire ou plus raffinée ; les moyens employés pour
y parvenir (prieres, sacrifices) seront plus ou moins matériels on
plus ou moins exclusivement moraux ; toujours s’agira-t-il de rap-
ports que ’homme s’efforce d’entretenir ou de rétablir entre lui-
méme et ses dieux (ou son Dieu).

D’un autre c6té, voici la religion subjective ou mystique ; il ne s’agit
plus ici de personnages divins, mais de quelque chose d’indéfini,
de neutre : «le divin». Et ce a quoil’on vise, ce n’est plus a un rapport
respectueux s’entretenant par des actes; c’est a un rapport intime
de sentiment, d’amour, a une fusion, a une absorption. Les exercices
auxquels se livre alors le fidele (depuis les intoxications et les danses
hypnotisantes jusqu’aux plus abstraites méditations) n’ont d’autre



LA PHILOSOPHIE DE L4 RELIGION DE M. BRUNNER 33

but que I’état psychologique lui-méme auquel, grice a eux, ’homme
parvient.

Sans doute voit-on dans maint groupe humain, et jusque chez un
méme individu, se manifester les uns a c6té des autres des phéno-
ménes appartenant a ces deux types religieux, qui se limitent alors
réciproquement. Cela n’empéche pas que ces deux types sont en réa-
lité non point complémentaires, mais essentiellement antithétiques.
N’est-il pas visible, en effet, que plus un mystique, obéissant 4 sa ten-
dance véritable, se détache de toute représentation concréte et de
toute coutume consacrée, plus il prend figure d’athée aux yeux des
partisans d’une religion soit rituelle soit morale, tandis qu’a son tour
le mystique accuse ceux-la de formalisme et de mondanité? Qu’est-ce
a dire sinon que ce qui constitue pour 'une des deux tendances le
fond méme de la religion apparait comme impie au regard de 'autre?

De fait, ces deux tendances manifestent la corruption de la nature
humaine — non pas seulement par 'impossibilité ou elles se trouvent
de se concilier 'une avec ’autre, mais par le défaut propre a chacune
d’elles. Dans les religions objectives, en effet, ’homme, se posant
impudemment en face de ses dieux, vient réclamer d’eux ce qu’il se
flatte d’avoir mérité par ses dons rituels ou par ses bonnes ceuvres.
Et d’autre part, dans le mysticisme, ’homme, méconnaissant I'infran-
chissable barri¢re que son péché dresse entre la divinité et lui, s’at-
tribue le fallacieux pouvoir de s’unir directement a elle. Ici comme 13,
I’homme vise a se procurer lui-méme ce qui n’est nullement 4 sa libre
disposition : méconnaissant ainsi, d’un c6té, qu’il a besoin d’étre
gracié et, de autre, qu’il lui faut un médiateur.

Or, grace et médiation, acte accompli par Dieu pour réparer ce que
nous tenterions en vain de réparer nous-mémes, voila ce que la révé-
lation évangélique procure a la foi du chrétien. Et ceci n’est plus de
la «religion»: c’en est, au contraire, I’abolition ; ce qui n’empéche
pas de pouvoir dire aussi que c’en est le véritable accomplissement.
En effet, c’est la réponse enfin accordée d’en-haut a cette nostalgie,
a ce besoin de Dieu, qui constitue le plus noble attribut de ’dme
humaine ; mais c’est, du méme coup, la condamnation radicale de
toutes ces religions par lesquelles ’homme a tenté d’apaiser sa soif
sacrée, religions qui toutes constituent — on vient de le voir —
des bravades a I’égard de Dieu, des moyens dont le pécheur se sert
pour s’épargner la capitulation de son orgueil.

Ici encore la délivrance présuppose donc chez ’homme une ban-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XVIII (NO 74, 1930). 3



34 PHILIPPE BRIDEL

queroute avérée, une totale désespérance; ici ’homme pieux doit
reconnaitre le néant de ses plus belles performances cultuelles ou
éthiques, icile mystique doit renoncer a ’ambition de se procurer une
« expérience » directe de communion avec Dieu, pour se contenter de
la foi au Médiateur qui nous a été donné.

3. Révélation et histoire. — L’histoire, science des faits humains, ne
vise pas seulement a les exposer avec exactitude, mais a les expliquer
du mieux possible. Or, des deux méthodes d’explication scientifique
auxquelles on peut recourir, ni 'une ni autre ne parviennent a em-
brasser ici toute la réalité. N’en appeler qu’a ’enchainement causal
signifierait, en Pespece, tout ramener au hasard; et d’autre part
on échoue lorsqu’on tente de découvrir partout dans la série des
événements une direction téléologique : de fait, le cours des choses
ne nous laisse constater qu’un nombre plus ou moins grand de séries
de faits liés entre eux, mais non point un tout cohérent.

De ce décousu nous découvrirons la cause si nous envisageons ce
qui se trouve au fond de tout fait historique, si nous considérons
quels en sont les éléments constitutifs, & savoir des personnes hu-
maines. Car la personnalité n’est point une simple donnée, un pur
résultat des forces de la nature; c’est leffet d’une interpellation
adressée par le Créateur a certaines de ses créatures, ’effet d’un appel
a4 Dexistence, destiné a provoquer une réponse. En celle-ci consiste
cette mystérieuse responsabilité qui fonde la liberté de la personne
humaine et fait de chacun de ses moments un acte, une décision.
Mais toutes les décisions successives qui se déroulent au cours d’une
vie d’homme ont a leur origine une décision primordiale qui les do-
mine, comme une méme pensée musicale engendre et gouverne toutes
les notes d’une symphonie. Or cette réponse a I’appel divin, par
laquelle se constitua notre dignité d’étre personnel, ce fut une réponse
perverse, le péché, par qui d’emblée cette dignité se perdit.

Chacun de nous porte a cet égard en son intimité un secret que le
prochain ne saurait pénétrer, que nous-mémes ne faisons que cons-
tater sans le pouvoir comprendre ; car le résultat de cette coupable
décision originelle a été de nous établir dans les ténébres du mensonge,
en méme temps que de nous asservir a une funeste nécessité.

Ce sombre mystere, qui git en toute personne humaine, fait I’a
priori de I’histoire entiére de notre race ; de 1a ce caractére d’incom-
plete cohérence que nous y relevions tantdt. Partout on y constate,



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 35

se succédant sans cesse et s’enchevétrant les uns dans les autres, des
efforts d’intégration et des efforts de désintégration ; toujours I'indi-
vidu et la collectivité, mutuellement indispensables et mutuellement
antagonistes, cherchent en vain 4 s’harmoniser ; car la décision qui
nous a séparés de la divine source de la vie a corrompu aussi le prin-
cipe de la communauté et suscité de fausses indépendances ; nous
avons perdu Poriginal, le normal rapport de Pindividu avec la société,
et nous ne le pouvons retrouver.

Aussi est-ce vainement qu’on a essayé de batir des philosophies de
Phistoire ; ce ne sont 1a que chimeéres. L’histoire n’a pas d’unité en
elle-méme ; on ne la saurait expliquer par quelque loi qui lui soit
immanente : c’est en dehors et au-dessus d’elle qu’il en faut chercher
le sens véritable, dans quelque chose que ne peut atteindre aucune
observation psychologique et dont ne peut témoigner aucun document
« historique », dans quelqﬁe chose que la foi seule saisit: & savoir
la révélation divine — dont le Christ forme le point central entre
une chute originelle et un accomplissement final, qui ’'un comme I’au-
tre se trouvent situés au dela des bornes de I’histoire phénoménale.
Et celle-ci nous apparait dés lors comme un régime provisoire d’ordre
troublé, mélé de sens et de non-sens.

Le cceur de T’histoire humaine, c’est I’histoire des religions. N’est-ce
pas, en effet, dans les religions que toutes les civilisations ont pris
leurs principes? et n’est-ce pas en elles que 'homme a eu l’occasion
de percevoir, plus que partout ailleurs, cette mis¢re profonde et totale
a laquelle Dieu seul pouvait remédier?

En ce domaine tres particulitrement la science moderne s’est
appliquée a découvrir, et elle a prétendu trouver, en effet, une unité
qui n’existe point en réalité. S’inspirant de D’esprit évolutionniste,
la science des religions a voulu voir en elles toutes des formes plus
ou moins pures de «la religion » essentielle. Parfois, comme a I’époque
du rationalisme, c’était pour ajouter que seules ont valeur les vérités
éternelles qui se sont ainsi révélées peu a peu a Desprit humain et
qu’il nous faut savoir dégager de leurs enveloppes accidentelles.
D’autres fois une importance plus grande a été accordée aux religions
concretes : on a reconnu qu’elles seules peuvent exister véritablement,
et bien souvent on a, comme Schleiermacher par exemple, déclaré
que le premier rang parmi elles appartient au christianisme.

Mais la foi évangélique ne saurait admettre semblable attitude ;
pour elle la révélation en Christ n’est point un type — fiit-ce le



36 PHILIPPE BRIDEL

“meilleur — entre d’autres types de religion: ’Evangile forme un
genre a lui seul; il est la vérité divine en face de simples et vaines
recherches humaines ; en opposition aux questions que I’homme a pu
se poser, il est la réponse donnée par Dieu, la réponse unique: «Il
n’y a pas d’autre nom par lequel nous puissions étre sauvés ». L’Evan-
gile est donc en dehors de toute histoire des religions, comme il est
en dehors de toute philosophie rationnelle.

Bien entendu, cet Gmof inhérent 4 la révélation biblique est
objet de foi, non de démonstration scientifique; le croyant est assuré,
mais il ne saurait prouver, que Jésus est tout autre chose qu’un
fondateur de religion comme le Bouddha, Zoroastre ou Mahomet.
Ce qu’on peut attendre toutefois d’une théologie évangélique c’est
qu’elle fasse bien voir que, par sa structure comme par sa portée,
PEvangile differe si évidemment de toutes les religions humaines
qu’il faut renoncer a prétendre établir entre elles et lui aucun lien
de continuité historique, ni méme aucun parallélisme. C’est ce que
M. Brunner s’applique a établir sommairement.

Sans doute, remarque-t-il, le chrétien peut reconnaitre dans les
religions de ce monde certaines vérités partielles ; mais il constate
d’autre part que ces religions ne constituent jamais de réels préludes
de ’Evangile. Chose a noter, nulle part 'opposition entre elles et lui
n’éclate plus évidemment que la méme ou le rapprochement sem-
blerait devoir étre le plus grand. En un sens, en effet, la vraie foi est
moins étrangere aux religions barbares qu’elle ne l'est aux religions
plus évoluées. Les premitres présentent ce vif sentiment d’une réalité
supérieure et redoutable, qu’on voit s’affaiblir lorsque vient a se
constituer la mythologie polythéiste, lorsque le culte tend a devenir
affaire civile, lorsque les volontés jadis mystérieuses des puissances
invisibles arrivent a se confondre avec les lois utilitaires de la cité,
et que finalement la notion d’une révélation véritable disparait au
profit de la seule raison naturelle.

Le mysticisme, d’autre part, ne se dirige pas davantage vers le but.
En Inde, ol il a atteint son développement le plus parfait, on peut
constater a quel point "opposition est radicale entre ses théories cos-
miques, ses pratiques ascétiques et la révélation chrétienne, ou nous
voyons Dieu pardonner tout en restant sévere envers le péché, et
qui nous apprend que le Créateur a assigné a ’histoire de I'univers un
but positif auquel nous avons 4 concourir. Et quel absolu contraste
encore de ces incarnations multiples et successives, ou — en d’autres



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 37

mythologies — de ces morts et renaissances périodiques de certaines
divinités, avec 'unique venue en chair du Christ, qui meurt une seule
fois pour ressusciter a jamais !

4. La révélation et la Bible. — Cest par la Bible que nous apprenons
a connaitre Jésus en qui Dieu se donne a nous; pour bien voir se
dessiner cette mystérieuse personne et apprendre ce que signifie sa
venue, il n’est pas trop de cet ensemble de livres o tout converge vers
elle. De 1a P’attitude que prend a I’égard de ’Ancien et du Nouveau
Testament notre foi, qui percoit la véritable unité de ce double recueil.
De 1a encore le fait qu’un méme mot rencontré chez Lao-Tseu ou chez
Platon n’a pas du tout la méme portée pour nous que lorsqu’il se
rencontre dans nos saints livres.

Mais combien s’égare une prétendue «orthodoxie», qui confond
avec la révélation divine elle-méme ce qui n’est que le témoignage
humain rendu a cette révélation ; qui oublie que la Parole de Dieu
ne se fait entendre dans ces pages qu’a la condition que le Saint-
Esprit, par son activité actuelle et intime en nos dmes, nous I’y fasse
reconnaitre ; et qui, en définitive, substitue a ’effort constamment
nécessaire d’une foi vivante cet a priori dangereusement commode :
tout ce que dit la sainte Ecriture est vrai, croyons donc tout ce qui
s’y trouve écrit, parce que cela s’y trouve écrit. Cette théorie de
Pinspiration verbale est la mort de toute véritable « foi» biblique,
car en ceci précisément la Bible est Parole de Dieu, que nul procédé
autre que la foi n’en peut constater la vérité.

Dieu, pour se révéler, a choisi la «forme de serviteur »; c’est un
petit peuple a demi-sauvage qu’il a élu pour y exécuter son plan
rédempteur ; c’est sur une croix d’infamie qu’il a voulu dire son
secret supréme ; ainsi aussi a-t-il déposé sa parole en un livre qui n’est
exempt ni de contradictions, ni d’erreurs historiques ou scientifiques.
Il importe de reconnaitre cette incongruence entre la chose révélée
et les moyens de sa révélation ; car il est essentiel 4 la foi chrétienne
que le respect de la Bible ne devienne point un fétichisme comme
celui qu’en diverses religions on voue aux textes sacrés ; il est essentiel
qu’on ne fasse pas de nos deux Testaments un livre d’oracles, un di-
vin dictionnaire de la conversation, ou Pon prétende aller chercher
des renseignements infaillibles sur toutes sortes de sujets. Une vraie
foi biblique n’exclut donc point la critique, elle 1a réclame.

Une vraie foi biblique aussi n’entrera point en conflit avec les



38 PHILIPPE BRIDEL

sciences naturelles et leurs incessants progrés — pourvu, bien entendu,
que ces sciences veuillent bien demeurer sur leur propre terrain et ne
prétendent pas donner leurs théories comme explication totale de la
réalité. Les croyants n’ont rien perdu a s’étre accommodés tout dou-
cement de la cosmologie de Copernic, si différente pourtant des
conceptions énoncées jadis par les écrivains bibliques ; ils ne doivent
pas avoir plus de répugnance a éliminer aujourd’hui de la doctrine
de la chute les traits qui, dans nos récits sacrés, présentent un carac-
tere manifeste de mythologie ou de pseudo-science enfantine.

Un probléme autrement grave est celui des relations de la foi avec
Ihistoriographie. Si la révélation constitue un fait contingent, un
acte (ou une série d’actes), la connaissance que nous en pouvons
posséder n’est-elle pas exposée aux incertitudes, 4 la probabilité
toujours relative et, pour tout dire, au caractere forcément provi-
soire qui affecte tout savoir concernant des faits historiques ? et dés
lors notre foi ne repose-t-elle pas sur une base chancelante ! — Non,
répond M. Brunner, la certitude de la foi ne dépend pas de celle,
toujours incomplete, que procure la science historique ; le croyant
se trouve a 1’égard du fait révélateur dans une tout autre situation
que I’historien ; il n’y a pas 1a pour lui un simple événement du passé,
un anneau qu’il faille aller chercher bien loin en arriére dans la
chaine des si¢cles, mais quelque chose qui, d’une certaine fagon —
la seule importante pour ’dme pieuse —, se trouve étre actuelle,
contemporaine de celui qui la saisit. Le méme Dieu qui s’est révélé
en Christ se rendant témoignage actuellement par son Esprit dans
Pame du croyant, celui-ci se trouve en possession d’une certitude la

ou lhistorien ne parvient peut-étre pas a dépasser une haute pro-
babilité®.

5. Foi, Eglise, théologie. — Révélation etfoisont deux termes corré-
latifs, la premitre ne pouvant &tre discernée et saisie que par la

(1) Quelque justes et fortes que soient ces observations de M. Brunner, nous
remarquerons qu’elles ne sauraient aboutir 2 libérer entiérement la foi de toute
dépendance & I'égard de I'histoire et de ses travaux ; car, 4 supposer qu’on en vint
a démontrer irréfutablement que Jésus n’a jamais existé, la foi, ne pouvant plus
s’y attacher, se verrait obligée de changer d’objet. Il y aurait lieu de rappeler ici la
distinction mise en relief par Martin Kzhler entre une certitude générale et prati-
quement trés suffisante concernant la réalité d'un fait historique (geschichilich ), et
une connaissance — peut-étre impossible & se procurer — de ce méme fait, qui serait

assez précise, assez strictement documentaire pour revétir un caractére scientifique
(bistorisch ).



L4 PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 39

seconde. Qu’est-ce donc que la foi et comment surgit-elle en ’homme ?
Elle n’a dans I’tre humain, dit M. Brunner, aucun si¢ge psycholo-
gique déterminé ; aucune des facultés de ’Ame et nul degré particulier
de leur développement ne peuvent fournir a la foi aucun élément
positif. Le seul point de contact qui puisse exister entre I’homme et
la révélation divine est d’ordre tout général et de nature toute néga-
tive : c’est Pangoisse vitale — cette détresse dont font partie, sans
doute, les redoutables et insolubles problémes qui tourmentent la
pensée, mais dont P’essentiel est constitué par Pintolérable fardeau
de Pexistence pécheresse, par le poids écrasant de la coulpe.

A cette détresse Dieu répond, et cette réponse comporte de sa part
une double action: d’une part, comme Fils, il s’incarne une fois
pour toutes et se donne au monde, de I’autre, en tant que Saint-
Esprit, il met, de moment en moment, sa parole dans le cceur des
croyants et y suscite ainsi cette connaissance, de genre tout parti-
culier, qui est la foi : identité paradoxale, impensable, dit M. Brunner ;
la Parole de Dieu dans ’ame du fidele se trouve ainsi ne faire qu’un
avec la parole objective, historique, avec la parole écrite !

De ce paradoxe en résultent d’autres. Et d’abord, la parole divine
s’impose d’autorité, mais cependant, pénétrant P’esprit de ’homme
pour y prendre forme de certitude et d’évidence, elle ne réclame
nullement une soumission aveugle. Et puis, pendant que, considéré
du dehors, Pacte de foi du croyant apparait comme une décision per-
sonnelle de sa part, comme un saut hardi qu’il fait dans les ténebres,
le croyant, lui, sent bien qu’en cette affaire il est passif et non actif :
il ne pourrait faire autrement que de croire ; cette foi a laquelle il se
livre, c’est un don qui lui est accordé ; au fond ce n’est pas lui qui
saisit la vérité, il est saisi par elle. Le croyant, sans doute, répond a
la Parole divine et obéit ; mais — fait non moins miraculeux que ne
Pest la révélation elle-méme — s’il répond de la sorte, c’est que
Dieu le fait ainsi parler, c’est que PEsprit Saint dit «oui» dans son
dme.

La doctrine du testimonium Spiritus Sancti, de ’action constante
de ’Esprit faisant retentir au dedans des dmes la parole jadis révélée,
est tout autre chose que la thése romaine selon laquelle, outre la
révélation en Christ et apres elle, il se ferait par 'organe des chefs de
IEglise une révélation complémentaire, expliquant les saintes
Ecritures et, de fait, se les surbordonnant. L’Eglise ne possede point
un tel pouvoir, et tout corps constitué qui y prétend est a cet égard



40 ‘ PHILIPPE BRIDEL

infid¢le a la Parole de Dieu, donnée, répétons-le, une fois pour toutes.

Mais I’Eglise, certes, existe et non pas seulement d’une maniere
invisible par la communion cachée de tous ceux qui croient en Christ;
non, elle revét, elle doit revétir des formes visibles. Le croyant évan-
gélique, avons-nous vu, n’est point un mystique : c’est a4 ce monde
réel, déchu, que Dieu a donné son Fils ; ce sont les hommes d’ici-bas
qu’il déclare lui appartenir; c’est donc au sein de 'histoire et de ses
miséres que ecclesia militans doit travailler, en attendant qu’elle
atteigne son accomplissement dans le royaume des cieux. Ses intéréts
propres, c’est-a-dire le développement de la vie spirituelle avec ses
alternatives de conquétes et de défaillances, ne s’identifient point,
du reste, avec les phases glorieuses ou pénibles de I’histoire hu-
maine : telle chose que le monde célebre comme un progres admi-
rable peut étre fAcheuse au point de vue spirituel; ou vice-versa.

La marche du régne de Dieu est cachée et pour ainsi dire souter-
raine ; en ce sens la vraie Eglise reste invisible, et la fol sait qu’il en
sera toujours ainsi jusqu’a ce que cesse l’histoire. Il ne faut pas
nourrir d’illusions a cet égard, ni cesser de parer au danger qui tou-
jours menace ’Eglise de se vouloir dresser en face du monde comme
disposant de ce que le monde ne possede pas (et dés lors de prétendre
soit le lul imposer a la fagon cléricale, soit le lui octroyer a la fagon
humanitaire moderne). Sachons-le bien: I’Eglise n’a d’autre trésor
que la Parole de Dieu, qu’elle proclame, mais dont ’administration
demeure toujours au pouvoir de la libre grice.

Au nombre des tiches incombant a ’Eglise militante se trouve la
théologie. Travail destiné & donner une forme réfléchie et scientifique
a cette foi chrétienne qui implique la rupture opérée dans I’enchaine-
ment rationnel par la révélation divine, la théologie ne saurait avoir
pour rdle de tendre & rationaliser la foi, mais, tout au contraire, de
prendre nettement conscience du caractére spéeial de son principe,
d’exposer les caracteres distinctifs de la révélation et de tirer les
conséquences qui en découlent.

La présupposition de toute théologie étant ce miracle de la révé-
lation qui fait scandale pour la raison, en résulterait-il qu’elle ne piit
avoir droit au titre de science ? Mais ne reconnait-on pas que les
procédés d’une étude systématique se peuvent appliquer a des objets
de genres tres divers ? A moins de céder a d’étroits préjugés pro-
fessionnels, le physicien ne fait pas de difficulté pour admettre qu’il
existe de véritables sciences autres que celle qu’il cultive : biologie,



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 41

psychologie, droit, sociologie, etc. Pourquoi donc n’y aurait-il pas
une science de la foi, ayant pour objet la révélation biblique, admise
comme telle ? Mais, bien entendu, cette science «théologique» ne peut
exister que pour des croyants, c’est-a-dire au sein de ’Eglise ; ce qui
ne veut pas dire, certes, qu’elle ait 4 recevoir de I’Eglise des résultats
prescrits d’avance: non, elle est science ecclésiastique en ce sens
seulement que, de la part de P’Eglise, elle porte ses réflexions et ses
recherches sur la foi biblique dont vivent tous les chrétiens. C’est dire
qu'une théologie soi-disant objective et purement scientifique —
comme quelques-uns ont préonée — est chimeére ; toute théologie est
lide a la révélation chrétienne, liée a I’Ecriture sainte, organe de la
parole divine.

Cela étant, il semble qu’il ne puisse y avoir de place pour elle au
sein des Universités, ol ’on se pique d’absolue indépendance. D’ou
vient qu’on y accueille néanmoins la théologie ? C’est qu’au fond
les hommes ont le sentiment plus ou moins net que la science tout
enti¢re ne peut avoir son fondement dernier qu’en quelque chose qui
réside au dela du savoir rationnel ; la présence de la théologie dans
I’'Université manifeste existence de D’esprit critique, par lequel le
savoir humain prend conscience de ses bornes. Il résulte de 1a que,
pour justifier sa place dans 'Université, la théologie doit se mon-
trer fidele a sa mission propre: préciser clairement, au lieu de ten-
ter de les masquer, les caractéres qui font de la révélation chrétienne
un fait exceptionnel dans la trame générale des événements, et qui
la mettent en opposition flagrante avec la raison.

Si cette opposition demeure en somme identique en tous temps, il
est néanmoins manifeste que P’état des sciences humaines et de la
civilisation générale variant d’époque en époque, la tiche des théolo-
giens doit se présenter constamment sous de nouveaux aspects ; il
y a donc une histoire de la théologie. Une partie de l'ouvrage de
M. Brunner est consacrée a indiquer les principales tendances qui s’y
sont déployées a partir de la Réformation.

Ce tableau est fort sombre; "auteur ne nous montre, en effet, dans
les travaux de nos théologiens des XVIIe, XVIIIe et XIXe siecles
que des formes diverses de trahison envers la vérité évangélique,
que des fagons diverses « d’abandonner 'unité paradoxale» qui en
constitue le propre caractére et que les réformateurs avaient si bien
exprimée. Protestant contre l'intrusion séculaire de traditions aux-
quelles on avait de plus en plus accordé une autorité indue, en concur-



42 PHILIPPE BRIDEL

rence avec I'autorité de la parole divine, les réformateurs ont proclamé
fortement l'unicité de la révélation accomplie, exclusivement et
pour jamais, en Christ. Cela signifiait, d’une part, la vérité éternelle,
inaccessible a la sagesse humaine, se manifestant d’en haut, en un
point du temps et de ’espace, et d’autre part la justice, impossible
a acquérir, libéralement accordée par Dieu : révélation et justification
toutes deux saisies par la foi, que le Saint-Esprit vient produire en
nos ames.

A ces deux paradoxales syntheses, qui n’en sont qu’une seule a
vrai dire, & cette unité de autorité objective et de la liberté inté-
rieure — que nulle raison ne peut ni procurer, ni comprendre —
les générations qui succédérent a celle des réformateurs ne surent
pas demeurer fideles. Bientdt on voit se constituer orthodoxie, qui,
en opposition directe avec le point de vue des héros religieux du
XVIe siécle, substitue a leur foi vivante en la parole de Dieu, c’est-
a-dire en l’enseignement biblique spirituellement saisi, un atiache-
ment tout extérieur aux textes sacrés : fausse objectivation, engour-
dissement de la foi, qu’on essaie ainsi de transformer en une posses-
sion paresseuse et figée. Le rationalisme survient, pour qui ne sau-
raient étre d’importance que ces vérités banales qu’il estime avoir
existé semper et ubique, alors que, tout au contraire, la vertu de
la parole divine est d’avoir été réellement donnée en un acte contin-
gent du Dieu personnel. Avec Lessing, Herder et leurs aprés-venants,
le rationalisme pur semble éliminé, car on revient 4 donner valeur
a Dhistoire ; mais on n’arrive point pour cela a ressaisir la vraie
notion de la révélation divine, que 'on confond avec le naturel
développement progressif de Desprit humain. Dans cette ligne
on verra, sans doute, beaucoup de penseurs faire une place des plus
honorables au christianisme parmi les diverses manifestations de la
vie psychologique ; mais ils cédent tous a D’erreur, précisément, de
considérer la révélation évangélique comme appartenant au nombre
de ces manifestations, et ils prétendent en apprécier la valeur par
rapport a quelque idéal précongu, qu’ils estiment constituer la
pure essence de la religion. Cette norme au nom de laquelle
on juge ainsi PEvangile pourra étre d’ordre intellectuel, comme
pour Hegel, d’ordre sentimental, comme pour Schleiermacher, ou
d’ordre éthique, comme pour Ritschl: le procédé demeure identique
au fond et il est, par son principe méme, contraire au caractére d’uni-
cité inhérent a la révélation biblique. Quant au subjectivisme piétiste



LA PHILOSOPHIE DE L4 RELIGION DE M. BRUNNER 43

et romantique, s’il put paraitre avantageusement arracher la reli-
gion aux mains du rationalisme, il n’améliora point en réalité la
situation ; et sous ses formes renouvelées — par exemple celle de
Iirrationalisme de M. Otto — il se montre impropre, lui aussi, a
faire droit 4 I’idée d’une révélation véritable,

Un élément important sur lequel le romantisme a contribué a fixer
Pattention des historiens, c’est le rdle capital qui revient aux indi-
vidus et, aussi, aux types divers des religions ; mais cette considéra-
tion n’a point ramené les théologiens 4 la vérité ; d’un cdté, elle s’est
trouvée radicalement faussée par la méthode, que nous avons signalée
déja, de rapporter le christianisme, avec les diverses religions hu-
maines, & certaines normes a priori; puis, surtout, de plus en plus
dominé par I’idée du relativisme inhérent 4 tout phénomeéne histo-
rique, on en est venu a ne plus admettre qu’il puisse étre apparu
un point fixe au milieu du flux universel, un fait dépassant toute
Phistoire et la dominant. Quand Treeltsch en vint 4 proclamer qu’en-
tre la révélation biblique et le bouddhisme, par exemple, il n’y a que
des différences de degrés et qu’apres tout il serait imprudent de vou-
loir proclamer I’absoluité du christianisme, il sonna le glas de la
théologie protestante telle qu’elle s’était longuement et graduellement
développée sous les auspices de l’orthodox1e du rationalisme, du
romantisme et de I’historicisme.

- N’était-il pas apparu, depuis la Réforme, d’autres tendances que
celles qui viennent d’étre critiquées? Oui, reconnait M. Brunner,
mais, estime-t-il, tendances mal définies, sans grande énergie et qui
n’ont guére eu d’action. Une seule exception mérite d’étre signalée :
Séren Kierkegaard, dont enfin 'on commence d’écouter la voix.

Au moment de passer a la critique du point de vue qui vient d’étre
résumé, nous commengons par déclarer que, fermement convaincu
du caractére unique et absolu qui appartient & Jésus-Christ, nous
ne pouvons qu’étre sympathique au désir qui anime M. Brunner
d’établir cette vérité capitale. En face du programme chimérique
d’une soi-disant théologie extrachrétienne, « unkirchliche Theologie »,
en face aussi du total relativisme auquel aboutissait Treeltsch, nous
considérons effort de M. Brunner et de I’école dont il est Iun des
plus brillants représentants comme une réaction naturelle, justifiée,



44 PHILIPPE BRIDEL

et qui pourra porter de bons fruits. Mais nous constatons, d’autre
part — sans nous en étonner beaucoup — que cette réaction est
outranciére, comme le fut Kierkegaard, ce penseur vigoureux dont
elle aime & se réclamer; et, plus nous tient a cceur la thése vitale
qu’il s’agit de défendre, plus nous regrettons de la voir associée ici
a d’autres theses qui nous paraissent non seulement erronées, mais
dangerecuses.

Sans toucher a diverses questions de philosophie et d’histoire sur
lesquelles nous aurions peut-étre a discuter les jugements de ’auteur ;
et sans nous arréter, d’autre part, comme il nous serait agréable de
le pouvoir faire, & relever les points sur lesquels nous sommes d’ac-
cord avec lui, nous nous bornerons a dire pourquoi nous repoussons
un systéme qui, dans ’intention de relever la valeur de la révélation
évangélique, dégage celle-ci de toute attache avec le cours général de
Phistoire, et, pour exalter la grice, la met en opposition compleéte avec
la nature : ce qui aboutit, pensons-nous, a supprimer ’humanité du
Christ pour affirmer sa divinité.

Dans son abrégé de I’histoire de la théologie protestante, M. Brun-
ner nous fait voir, s’opérant sous diverses formes, la dissolution mal-
heureuse de certaines syntheéses qu’avaient, par la foi, saisies les
héros évangéliques du XVIe siecle. Nous nous plaignons, a notre
tour, que le distingué dogmaticien de Zurich méconnaisse la nécessité
de certaines autres synthéses, auxquelles n’ont pu s’élever nos réfor-
mateurs, en leur tragique labeur de pionniers, nous laissant la
tache de les poursuivre et, si possible, de les formuler. Apres avoir
énuméré diverses tendances, plus ou moins excessives en leur genre,
et dont il lui est assez aisé de faire ressortir les défauts, M. Brunner
se débarrasse lestement comme de non-valeurs, et sans méme en
nommer un seul, des divers essais théologiques congus jadis sous le
mot d’ordre de la Vermittlung. Ce mot ne veut point dire «juste-
milieu », ainsi qu’on I’a parfois interprété, mais « conciliation» :
conciliation par réelle synthése et non par suppression d’un des
termes concurrents. Conciliation de 1’éternel avec le contingent, de
Pabsolu avec le progressif, du divin avec ’humain, tel était le pro-
gramme. Que nous ne puissions trouver pleine satisfaction chez
aucun des théologiens qui ont, en somme, travaillé sur ce théme
sans étre du reste classés toujours expressément dans le groupe des
Vermittler, cela prouve seulement que nul travail humain n’est
parfait ni définitif ; mais cela n’autorise point, pensons-nous, a



L4 PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 45

tourner le dos désormais aux principes posés par le génie admirable
(j’entends Schleiermacher) qui, avec tant de clairvoyance, sut énoncer
la tiche véritable de la théologie évangélique, et a s’aller raccrocher
a quelques-uns des éléments les moins heureux de la théologie du
XVIe siecle.

S’inspirant des boutades que Luther a décochées contre la philo-
sophie, mais surtout subissant ’influence de Kierkegaard, M. Brunner
— nous Pavons vu — insiste sur le caractere paradoxal des réalités
évangéliques ; il semble méme considérer le caractére de lirration-
nalité comme appartenant d’une fagon spéciale au domaine de la
révélation, comme en constituant le propre critere. Or, il n’en est
point ainsi : 4 n’importe quel degré de ’existence, tout étre réel et
tout fait positif s’offrent a ’expérience comme des données ultra-
rationnelles.

N’était le spectacle qui s’impose a nous du mouvement des corps
dans Pespace et, d’une fagon plus générale, du changement de toutes
choses, de pareils faits n’eussent pas été devinés par la raison —
portée qu’elle est, bien plutot, a penser qu’un objet doit en chaque
instant se trouver en quelque endroit déterminé et point ailleurs, et
qu’au surplus il y a constamment alternative exclusive entre « étre »
et ne «pas étre». Les raisonnements des Mégariques, et de Zénon
d’Elée avant eux, ne témoignent-ils pas que 12 déja il y a matiére a
paradoxe et, sil’on veut ainsi dire, a scandale pour la raison. Passant
plus outre, nous constaterons que certains phénomenes physiques,
faciles pourtant a produire, surprennent intelligence a tel point
qu’un prestidigitateur y peut trouver ’occasion de gagner sa vie, et
que tel d’entre eux porte, chez les savants eux-mémes, le nom de
« paradoxe » : tel le fameux paradoxe hydrostatique, que nous avons
tous rencontré quand nous préparions notre baccalauréat. Et qu’est-ce
s ’on aborde le domaine de la vie ? Faits vulgaires mais combien
ultra-rationnels, je veux dire faits que nul raisonnement n’efit pu
permettre de prévoir et ne peut expliquer: cette merveilleuse puis-
sance d’une semence dont le ressort vital, loin de s’épuiser, va pen-
dant une suite de siecles multiplier son énergie en la communiquant
a des graines de plus en plus nombreuses ; et ces dessins qui parent
les ailes d’un papillon, délicates mosaiques formées par la minutieuse
rencontre de milliers de petites écailles, et qui se transmettront de
génération en génération, a travers un ceuf minuscule, puis une
chenille, puis ce liquide amorphe, résultat de la décomposition de



46 PHILIPPE BRIDEL

Pinsecte dans une chrysalide d’on va ressortir un élégant hyménop-
tére portant ’exacte livrée de son espéce; et cet instinct qui fera
qu’apres avoir vécu une dizaine d’années en eau douce, sur le conti-
nent, ’anguille va gagner la mer et remonter le cours du gulf-stream,
affrontant ainsi, en méme temps que la salure de 'océan, des chaleurs
de plus en plus intenses, pour arriver enfin, aprés 3 ou gooo kilo-
metres de course, dans ces parages des Bermudes ou elle opérera sa
reproduction et d’ou les alevins qu’elle aura engendrés devront refaire
le voyage en sens inverse ! Rien de tout cela n’est a proprement dire
compréhensible ; rien de tout cela n’est expliqué, mais bien constaté.

Plus profond que les Paradoxes de la mécanique et que les mer-
veilles de la vie ou de l'instinct, voici enfin le mystére de la personna-
lité. Aucun individu humain n’est un simple' résultat de la race, du
temps, du milieu, un simple point de rencontre de forces externes, .
un simple rouage inerte, qui n’ait pour office que la transmission de
mouvements préalablement donnés. Chacun, si chétif soit-il, intro-
duit quelque chose de nouveau dans le concert universel, chacun
est créateur pour sa part, petite ou grande. Et parfois cette part est
immense, parfois I'influence d’une personnalité se marque profondé-
ment et pour longtemps dans les destinées d’un peuple ou méme du
monde : qu’elit été le cours des choses si, au lieu de donner le jour
a Napoléon, Leatitia Bonaparte efit fait une fausse-couche ? Que se-
rait ’Europe aujourd’hui si Bismarck fiit tombé mortellement blessé
dans 'une des trente et quelques Mensuren auxquelles il prit part
durant sa vie universitaire? Jamais I’histoire ne pourra se ramener
au jeu d’un pur déterminisme. Sans doute, ‘chez elle comme en tout
autre domaine, on discerne ’emprise de certaines lois générales; sans
doute on peut reconnaitre que certaines conditions étaient indispen-
sables pour que telles ceuvres se pussent accomplir ; et sans doute on
peut, d’autre part, prévoir en quelque mesure les conséquences qui
vont probablement découler de telle situation donnée ; mais toute
prévision peut se voir bouleversée par la naissance d’individus dont
Paction viendra imprimer au cours des choses une direction inopinée.

Et si, maintenant, il apparait un jour, au sein de notre race, une
personne dont le pouvoir initiateur dépasse celui de tout héros, génie
ou prophete, dont action créatrice s’exerce dans la région la plus
essentielle, la plus profonde de la vie, et, sans s’épuiser jamals,
puisse s’étendre a I’humanité tout entiere jusqu’au terme de ses des-
tinées, nous aurons la — plus que jamais — ’occasion de reconnaitre



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 47

que la raison ne saurait ni tout prévoir, ni tout expliquer ; 1a — plus
que jamais — nous serons appelés a constater plutét qu’a compren-
dre (la constatation se faisant ici par ce regard spirituel qu’est la foi) ;
mais en somme ’attitude de notre intellect en face de cette merveille
des merveilles ne sera pas radicalement différente de celle qu’il est
obligé de prendre en maintes autres occasions. Il y a, dans cette
affaire, analogie a relever aussi bien que différence ; et, parce qu’il
s’agit 1a certainement de choses « qui n’étaient pas montées au cceur
de Phomme » et qui n’y pouvaient point monter, mais que « Dieu
nous a données par sa grace », cela n’autorise point a prétendre que
le caractére distinctif de ces choses est d’étre anti-rationnelles et
impensables.

Mon opposition aux vues de M. Brunner en ce point n’aurait qu’une
médiocre importance, peut-étre, et je n’y aurais pas tant insisté
si ces théories ne concernaient que le domaine de la connaissance.
Mais non, selon notre auteur, ’Evangile doit étre un paradoxe pour
la raison pratique aussi bien que pour la théorique : il y a opposition
et non lien organique entre ce que la conscience humaine estime moral
et ce que Dieu nous révele en Christ. Nous dirons bientét les graves
conséquences qui découlent de cette fagon de voir ; commengons par
établir qu’elle n’est pas conforme & ’enseignement biblique, mais
qu’aussi et fort heureusement il n’est point nécessaire de recourir
a pareille théorie pour soutenir, comme M. Brunner désire le faire et
comme je le veux ainsi que lui, le caractére absolument unique
de la vérité chrétienne.

Comme le point supréme d’une pyramide, pour étre sans second,
n’en fait pas moins partie de la pyramide elle-méme, ainsi la révéla-
tion de la grice divine en Christ, pour atre ’accomplissement par-
fait, le sommet & jamais insurpassable des rapports entre I’homme
et Dieu, ne cesse point pour cela d’appartenir a ’ensemble de ces
rapports de personne & personne qui constituent la vie éthique.
Nombreux sont les textes de nos saints livres qui, loin de présenter
Ieuvre rédemptrice comme un paradoxe pour notre sens moral,
marquent au contraire ’analogie qui — en dépit de toute la diffé-
rence du parfait a4 I'imparfait — régne entre la conduite du Pére
céleste et celle de parents humains. « L’Eternel ton Dieu te chitie
de la méme facon dont un pere chitie son enfant... Comme un pere
a compassion de ses enfants, ’Eternel a compassion de ceux qui le
craignent.» Ainsi parle Ancien Testament. Quant & Jésus, son



48 PHILIPPE BRIDEL

systéme d’enseignement par similitudes est une perpétuelle attes-
tation des liens qui existent entre 'ceuvre rédemptrice et les lois de
la morale humaine. En pardonnant aux pécheurs, Dieu, nous dit-il,
fait ce que put faire le pére d’un enfant prodigue; et, loin qu’en
pareille mati¢re la perfection du Trés-Haut apparaisse comme devant
opposer sa fagon d’agir aux actes moraux des humains, Jésus en tire
au contraire un argument a fortiori (Matth. v, 11; Luc x1, 13).
Quant au Sauveur lui-méme, lorsqu’il vole au secours des plus misé-
rables, il déclare se comporter comme un médecin qui a pitié des
malades, et quand il va jusqu’a donner sa vie pour notre salut, il
dit imiter le dévouement d’un bon berger envers ses brebis. C’est cet
essentiel coté des choses que Kierkegaard a profondément méconnu et
que sont entrainés a2 méconnaitre 4 leur tour ceux qui actuellement
s’abandonnent a 'influence de ce génie puissant mais mal pondéré.

Des défauts qui en résultent, dans leur théologie, je signalerai
quatre principaux.

1. Pour M. Brunner il n’existe point de parenté entre les religions
et la révélation chrétienne, mais au contraire une opposition radi-
cale. Tentatives humaines pour procurer une réponse aux besoins
profonds de ’Ame, les religions ne sont toutes qu’orgueil et mensonge.
Un tel verdict est le résultat de I’horreur qu’ont produite chez le
théologien zurichois certains abus de la Religionsgeschichte®, qui
aboutissaient 4 mettre notre Sauveur sur un pied d’égalité, et parfois
d’infériorité, a ’égard d’un Bouddha, d’un Zoroastre, d’un Mahomet.
Je m’en explique ainsi la rigueur, mais je n’y saurais souscrire.

Sans doute, a analyser chacune des religions qu’a connues le monde
extra-chrétien, on y découvre plus d’une lacune grave, plus d’une per-
nicieuse erreur; mais cela empéche-t-il que, dans ces cadres fort
imparfaits, au milieu de superstitions souvent odicuses, n’aient
surgi et n’aient subsisté des milliers d’Ames qui, souvent avec une
sincérité et une humilité touchantes, ont cherché la vie éternelle?
Et ne serait-il donc pas vrai que «quiconque cherche trouve etq u’on
répond a celui qui frappe a la porte » (méme s’il ne sait pas toujours
trés bien qui réside dans la maison)? Serait-il croyable qu’a de réelles
prieres — et ’on ne saurait douter que des paiens aient réellement prié,

(1) Remarquons que, par le singulier qui y figure, le nom de cette science est
déja tendancieux ; le frangals dit, plus sagement : « Histoire — et cela signifie, au
fond, description — des religions ».



LA PHILOSOPHIE DE L4 RELIGION DE M. BRUNNER 49

parfois — Dieu ait pu rester insensible parce que ces priéres ne por-
talent pas ’exacte adresse qu’il aurait fallu?

Je vais plus loin : comment douter que partout ol il y a eu ne fiit-ce
qu’embryon de piété véritable, partout ou il y a eu pritre, c’est que
Dieu lui-méme était 2 Pceuvre dans ’4me de ’homme ; car 4 qui-
conque vient faire appel a son secours le Seigneur peut toujours dire :
«Tu ne me chercherais pas si tu ne me possédais déja» ...en quelque
mesure,

Sous couleur de mieux exalter Pceuvre supréme de ’Eternel envers
notre pauvre monde, cette croix ou il a fait enfin « éclater son amour
envers nous », n’allons pas méconnaitre ’immensité du champ dans
lequel s’est toujours exercée et toujours s’exerce son activité misé-
ricordieuse. Plus encore que les études des savants, certaines des
expériences rapportées par nos missionnaires rendent impossible de
ne voir dans la vie religieuse des paiens que lugubres singeries du
diable, comme 'ont pensé quelques Péres, ou que purs produits de la
nature pécheresse abandonnée a elle-méme, ainsi que Dentend
M. Brunner. Certes, nous reconnaissons dans les religions non chré-
tiennes — et combien fortement, hélas ! — Paction du péché ; mais
nous y découvrons, d’autre part, luttant avec le péché et, en quelque
mesure, triomphant de lui, Paction du grand Berger qui de ses
bienfaits aiguillons ne cesse de poursuivre et de guider ses brebis
égarées.

L’existence de la religion d’Israél et les relations qu’elle soutient
avec ’Evangile crée, du reste, pour la theése de M. Brunner une insur-
montable difficulté, et il me semble qu’on peut remarquer sur ce point
quelque malaise, au milieu d’un exposé qui se caractérise habituel-
lement par la crinerie et la netteté. Considérons un instant ce sujet.
Fide¢le au sentiment de Jésus lui-méme et de ses premiers messagers,
le chrétien ne manque pas de tenir pour authentique la piété des
héros de I’Ancien Testament ; sa foi s’exerce a contempler la grande
nuée de témoins qui, depuis Abel, salutrent de loin la délivrance a
venir ; il tient pour pere des croyants cet Abraham qui, mystique-
ment, vit par avance le jour du Christ et s’en réjouit. Ainsi, du trésor
que ’Evangile nous a pleinement livré, nous professons que certaines
prémices déja furent en la possession des anciens Hébreux. Qu’est-ce
a dire, sinon que la révélation parfaite fut non seulement précédée
mais préparée par des révélations incompletes? Qu’est-ce a dire sinon
que, de par 'existence de notre Bible en deux tomes, le théologien

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. §., t. XVIII (NO 74, 1930). 4



50 PHILIPPE BRIDEL

chrétien est tenu de chercher une conciliation entre le &’ GmaZ qui
caractérise 'incarnation rédemptrice, ’apparition personnelle de la
Parole divine en Jésus, et cet autre fait incontestable, a savoir que
Dieu fit entendre sa parole aux peres par les prophétes «a maintes
reprises et de plusieurs fagons »?

Or, une fois cette vole ouverte — et forcément ouverte — au
relatif, on ne peut sans arbitraire prétendre la couper aux frontiéres
du canon biblique. Si, malgré tant d’obscurités et tant d’inconsé-
quences, la piété d’un Elisée ou d’un David sont pour nous ceuvres
de la grice divine, de quel droit refuser a ’action de cette méme
grice — préludante, si j’ose ainsi dire, — la piété de maint Hindou,
Grec ou Africain, qui jamais non plus n’a connu Jésus?

On répondra, sans doute: « Ne voyez-vous pas que, réellement,
historiquement, la foi israélite a préparé la venue du Christ, ce qui
oblige a reconnaitre qu’elle était en harmonie préétablie avec ’Evan-
gile, tandis que les religions du monde n’ont abouti a rien du tout? »
— Ce « rien du tout » est-il exact? Le vieux cliché selon lequel il y eut,
comme disent tant de catéchismes, préparation « positive» au sein
d’Israél et préparation toute «négative» parmi les paiens n’est-il
pas un trompe-lceil? A certains égards la préparation fut négative
aussi chez les Juifs : j’entends par la qu’elle consista plutét a exciter
des besoins qu’a y satisfaire ; et, d’autre part, quand on se rappelle
comment I’Evangile se répandit dans le monde hellénique, et mieux que
dans le monde judaique, ne se trouve-t-on pas conduit a reconnaitre
que les religions et les philosophies paiennes avaient réussi a éveiller
dans bien des d4mes non seulement des aspirations mais aussi des
espérances, qui les avaient positivement préparées a accueillir le mes-
sage évangélique?

Nous pensons pouvoir entendre ainsi I'histoire du monde anté-
chrétien sans oublier nullement le réle trés spécial qui, par la sa-
gesse de Dieu, fut accordé au peuple élu: «Le salut vient des
Juifs », Jésus est né de la race de David selon la chair, il est né « sous
la loi », — c’est-a-dire dans cet antique régime moral et religieux qui,
s’il fut le providentiel « pédagogue » chargé de conduire les dmes au
Christ, servit au Christ lui-méme de point de départ et de point d’ap-
pui pour le développement de sa conscience messianique et filiale.
Ce sont la des faits, dont nous n’avons aucune intention de diminuer
I’'importance ; ils conferent a la révélation hébraique une valeur a

A

jamais exceptionnelle ; mais ils n’autorisent point, selon nous, a



LA PHILOSOPHIE DE L4 RELIGION DE M. BRUNNER 51

détacher de l'organisme général des fastes humains ce morceau qui
en est le cceur méme.

Oui, sans doute, c’est de derriere les collines palestiniennes qu’on
a vu surgir enfin le soleil d’En-haut, ce soleil qui porte la santé dans
ses rayons ; et ce radieux lever avait été préparé, comme annoncé,
par une longue aurore qui n’avait pas été sans intermittence en
son progres, mais dont la marche séculaire fut pourtant bien manifeste.
Ailleurs, chez les nations du monde, nulle continuité semblable et
nul aboutissement au plein éclat du jour: ce ne furent qu’étoiles
parsemées dans un ciel ténébreux, ou, parfois, brefs éclairs déchirant
la longue nuit; toujours est-il qu’il y eut la quelque lumiere; or
nous ne croyons pas qu’aucune lumiere, et ne fit-ce qu’une étincelle,
puisse jaillir d’ailleurs que du grand foyer d’ou viennent toutes les
graces.

2. De méme qu’il conteste ’existence d’aucun rapport positif
entre les hommes et Dieu dans les religions paiennes, M. Brunner ne
reconnait aucune préparation positive au salut dans ’état moral des
individus. La grice, selon lui, n’a qu’une porte d’entrée en nos ames,
celle de la détresse radicale. Sur ce point, comme sur plusieurs autres,
I’école barthienne, par ses exagérations, tend a transformer en dan-
gereuse erreur une incontestable vérité.

La vérité, la voici. Le salut est pure grice ; ’homme livré a lui-
méme ne saurait se régénérer : pauvre individu qu’il est, comment
triompherait-il d’un mal sur les racines génériques, et peut-&tre
faut-il dire cosmiques, duquel il n’a pas de prise ? Toute doctrine péla-
gienne d’un mérite préalablement acquis par de bonnes ceuvres, tout
synergisme méme est incompatible avec la vraie foi évangélique ; et
plus un chrétien avancera dans la vie spirituelle, plus il sera prét,
sans doute, 4 confesser que c’est du fond d’une incurable perdition
que I’a retiré la gratuite initiative du Dieu-Sauveur.

Mais il ne faudrait pas, de cette vérité dogmatique, tirer des appli-
cations psychologiques qu’elle n’implique point. De fait, ce n’est pas
toujours et nécessairement par la conscience terrifiante de la damna-
tion que commencent, entre I’Ame et le Dieu vivant, des relations
réelles et d’essence véritablement chrétienne. On le voit bien en se
rappelant ce qui s’est passé pour la plupart des disciples immédiats
de Jésus, on I’a vu sans cesse au cours de I’histoire de I’Eglise, nous
Pobservons autour de nous et peut-étre en nous-mémes. Il ne fau-



52 PHILIPPE BRIDEL

drait pas commettre Perreur de ces piétistes qui, lorsqu’ils virent
arriver chez eux Zinzendorf et constatérent qu’il n’avait jamais
passé par une crise de Zerknirschung, lui déclarérent que strement
il n’appartenait point a ce Sauveur qu’il prétendait tant aimer. Sa
jeune dme en fut navrée, jusqu’au moment ou il trouva, pour ses
critiques et pour lui-méme, cette admirable réponse: Il y a des
enfants qui ne font leurs dents qu’a travers de douloureuses convul-
sions, 4 d’autres elles poussent sans qu’on s’en apergoive, 'important
c’est d’arriver a en avoir, et j’al la certitude d’en posséder.

Débarrassons-nous de tout a priori en matiere de vie spirituelle ;
infinie est la diversité des &4mes, quelque identique qu’en soit es-
sence derniére ; et multiples sont les voies du Dieu-Sauveur, Il est
des cceurs, certainement, qui n’ont pu voir luire ’aurore de la déli-
vrance qu’apres avoir traversé quelque longue nuit d’angoisse et
peut-étre de terreur ; des cceurs a qui ’amour du Pére n’est apparu
enfin qu’a la lueur des foudres de sa sainteté. Il en est d’autres a qui
Dieu s’est manifesté dés ’abord dans sa bonté magnifique et qui, en
avancant dans la communion de son amour, ont appris de mieux en
mieux combien sérieux est cet amour : pour eux, on peut dire que
c’est au rayonnement de son immense charité qu’ils ont découvert
le Dieu trois fois saint.

Mais parler de la sorte, c’est encore s’exprimer d’une facon trop
schématique. De fait, et quelle qu’en ait été origine, toute vie
chrétienne en se développant manifeste une constante alternance,
une constante interaction de ces deux forces divines aussi insé-
parables en ’Evangile que le sont les deux péles dans un aimant (0,

Dans 1’étude qu’il a publiée sur Dostojewski, un des compagnons
d’armes de MM. Barth et Brunner, M. Ed. Thurneysen, présente a
notre admiration maintes outrances du céleébre écrivain russe dans
lesquelles nous n’arrivons point a reconnaitre comme lui un esprit
vraiment évangélique. Clest ainsi qu’il cite avec faveur la page ol
le romancier nous montre un ivrogne déclarant entre deux hoquets
que c’est a ses pareils, mais non aux honnétes gens, que Dieu dai-
gnera parler avec bonté au jour du jugement, parce qu’au moins,
«vrais cochons», ils n’ont jamais prétendu, eux, étre autre chose
que des «cochons ». Est-ce vraiment la un juste commentaire de la
parole adressée par le Christ aux prétres et aux anciens du peuple :

() Je me permets de reproduire, dans ces deux derniers alinéas, quelques lignes
de ma brochure, épuisée : Les trésors dont nous avons la garde, Paris 1926.



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 53

« Je vous le dis en vérité, les publicains et les prostituées vous pré-
cédent dans le royaume des cieux » ? Le Sauveur n’a-t-il pas expliqué
sa sentence en ajoutant : « Car Jean est venu a vous dans la voie de
la justice et vous ne P’avez pas cru ; les publicains et les prostituées
Pont cru... et vous ne vous &tes pas repentis ». Se repentir, s’humi-
lier en déplorant ses fautes, voild ce qui est nécessaire, et possible,
aux uns comme aux autres. Or le vieil ivrogne en question est-il
vraiment pénétré de repentance ! La fagon dont il proclame sa
honteuse dégradation exprime-t-elle une humilité véritable ! ne
comporte-t-elle pas, qui sait ? le pire de tous les orgueils, la pré-
tention du vice a se voir, en tant que vice, préféré par le Dieu saint
aux pauvres vertus des hommes sages ?

Il y a dans le jeu captivant des paradoxes — qui sont souvent des
sophismes — quelque chose de morbide et de fort périlleux.

Ah! certes, il ne faut point affaiblir ce que proclame ’Evangile
quant au néant de toutes prétendues justices devant le Dieu trois
fois saint, et il ne faut rien perdre, non plus, de ses merveilleuses
déclarations quant a la puissance illimitée de la grice pour sauver
les plus indignes ; mais qu’on se garde bien de se représenter le Sei-
gneur tel que j’entendais un jour décrire — avec grande injustice,
du reste — une dame connue pour ses généreux efforts envers les
femmes perdues: « Quel dommage pour moin, me disait une brave
jeune fille qui passait alors par des moments trés difficiles, «quel
dommage que je me sois appliquée a rester toujours honnéte ! Je ne
puis compter sur aucune sympathie; si seulement j’avais fait la
cascade, Mme X*** gintéresserait activement a moin. '

Nulle part la Bible ne présente la débauche comme le chemin le
plus sir pour aboutir au salut; le chemin normal pour arriver a
cette humilité, qui est bien la condition nécessaire a ’acceptation
de la grice, c’est une vie morale, c’est une vie d’obéissance. L’Ancien
Testament est plein de cette pensée ; mais le Nouveau pareillement.
Ce méme Paul qui flagelle avec tant d’énergie toute confiance en
notre propre justice, ce méme Paul'qui (selon son énergique expres-
sion) a mis aux ordures tous ses avantages de pharisien fidele, avec
quelle conviction ne célébre-t-il pas, d’autre part, 'utilité de la loi
et de I’éducation qu’elle inculque a ceux qui, la connaissant, s’y
soumettent. Et Jésus, ce méme Jésus qui absolvait la femme adul-
tere, qui peignait si admirablement I’accueil fait par le pere au fils
prodigue effondré dans sa honte, Jésus n’a-t-il pas désigné un « cceur



54 PHILIPPE BRIDEL

honnéte et bon» comme le terrain vraiment préparé a recevoir la
semence de vie ! et quand il voyait venir a lui un Nathanaél, ne
saluait-il pas avec joie cet Israélite véritable, cet homme sans fraude ?

Le sel est une bonne chose, n’en laissons pas perdre la saveur;
mais trop de sel empoisonne ; ne prenons pas, comme Nietzsche, le
tétanos pour de ’énergie ; restons «sobres», c’est-a-dire fuyons les
exces ; ne nous imaginons pas que le christianisme sera plus vigou-
reux s’il cesse d’étre sage: il est divin, mais il est sage, ou plutdt
il est souverainement sage précisément parce qu’il est divin; Vinet
a eu raison de parler du « sublime bon-sens » de I’Evangile.

3. Le dualisme outré qui inspire toute la philosophie religieuse de
M. Brunner ne peut manquer d’avoir son aboutissement dans la chris-
tologie. Quelle que soit I'importance capitale de ce sujet, ou plutét
a cause de cette importance, nous ne saurions songer a le traiter
dignement ici. Pour apprécier d’une maniere équitable les idées de
notre auteur 2 cet égard, il faudrait analyser le grand ouvrage qu’il a
consacré au Médiateur, a sa personne et a son ceuvre (). Mais, sans mé-
connaitre les développements et explications que contient ce beau
livre, nous croyons pouvoir nous contenter de rattacher notre critique
a une déclaration péremptoire qui se lit dans la Religionsphilosophie.

Partant de I’idée que le sentiment du devoir n’appartient qu’au
régime de la nature pécheresse — tandis que nous y voyons pour
notre part une fonction inhérente a la conscience de toute volonté
subordonnée, et que c’est méme dans la persistance de ce sentiment
au fond de I’dme pécheresse que nous découvrons le lien qui, bon
gré mal gré, Pattache encore au Dieu saint —, M. Brunner déclare
que «la conscience» (c’est-a-dire le sentiment du devoir) n’exista pas
plus chez le Christ qu’elle ne subsiste chez le diable. Je laisse de
c6té la psychologie satanique, sur laquelle je n’ai pas de renseigne-
ments ; pour ce qui concerne notre Sauveur, les récits évangéliques
me paraissent en opposition manifeste avec la thése que soutient
M. Brunner ; car ils nous montrent Jésus « obéissant », obéissant jus-
qu’a la croix a une volonté supérieure a sa volonté personnelle, qu’il
distingue nettement de celleci et a laquelle il sait qu’il doit se sou-
mettre.

(%) Der Mittler. Zur Besinnung iiber den Christusglauben, Tiibingen 1927.



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 55

Dénier a Jésus la possession d’une conscience morale, c’est au fond
lui dénier la nature humaine; au reste comment la théologie du
dualisme radical échapperait-elle a ce désastre ? J’appelle cela : un
désastre ; car, si perdre la divinité du Christ, perdre 1’absoluité du
christianisme, perdre ce que M. Brunner appelle fort bien le dmaZ de
Pincarnation de la Parole, cela signifie certainement la ruine de notre
foi et de toute I’Eglise, d’autre part, perdre la réelle humanité du
Sauveur, n’avoir plus en Jésus celui qui fut «semblable & nous en
toutes choses a Pexception du péché », celui dont nous sommes desti-
nés a reproduire 'image — de telle sorte qu’il soit notre frére « ainé »,
PAdam dont nous serons la race —, c’est assurément n’avoir plus de
médiateur véritable, puisqu’alors la main qui nous est tendue d’en-
haut ne descend plus jusqu’a saisir la nétre ; c’est en un mot voir
s’évanouir entre Jésus et nous cette intime parenté, garantie de
notre salut éternel, qu’expriment ces paroles mises par le quatriéme
évangile dans la bouche du Sauveur: «Il y a des chambres nom-
breuses dans la maison de mon Pére»; il est « votre pére» aussi;
«je vous prendrai avec moi, afin que la ot je serai vous vy
soyez . |

Retenir ensemble, retenir aussi bien 'un que 'autre ces deux ter-
mes également indispensables & notre rédemption : la divinité et
I’humanité du Christ, tel est a jamais le devoir de toute théologie
évangélique ; essayer d’en opérer la conciliation, telle est la tiche de
cette théologie. TAche difficile, que sans doute elle n’arrivera jamais
a accomplir d’une fagon tout a fait satisfaisante (aussi faut-il user
d’une bienveillante indulgence dans Pappréciation des divers essais
qui peuvent étre tentés a cet égard), mais tiche qu’il ne faut pas
esquiver en éliminant 'un des termes du probleme, et qu’il ne faut
pas non plus rendre absolument impossible en mettant ces deux
termes en irréductible opposition 'un envers I’autre.

Or, c’est 1a ce qu’ont fait les anciens conciles lorsque, plagant le
probléme sur le terrain d’une métaphysique étrangére aux intuitions
bibliques, ils proclamerent 'unité d’essence entre le Pére et le Fils,
en négligeant-de remarquer que ’humanité, elle aussi (prise en la
pureté de sa création, prise en sa destination véritable), est d’essence
divine. Il aurait fallu comprendre que c’est parce que ’homme fut
jadis «fait a 'image de Dieu», que le Fils de 'homme a pu étre
«I’image empreinte » du Pere céleste : ouvrant a la foule des humains,



56 PHILIPPE BRIDEL

par sa perfection rédemptrice, la voie capable de les mener a devenir
a leur tour «conformes a I'image » du Fils de Dieu @,

Substituer cette métaphysique biblique a celle des conciles grecs ;
s’en tenir au langage du Nouveau Testament ot le nom de Dieu est
toujours synonyme de Pére, ot le Fils est désigné comme « Seigneur »
et médiateur («il y a un seul Dieu et un seul médiateur entre Dieu et
les hommes : un homme, Jésus-Christ»); enfin, contrairement a ce
qu’a fait si longtemps la théologie, donner toute I'importance qui lui
appartient a la doctrine du Saint-Esprit, du Dieu «esprit», qui
vient habiter dans les 4mes avec ’ambition de les remplir de toute
sa plénitude, ce sera rompre avec les vieux errements trinitaires,
dont la Réforme — tout évangélique qu’elle voulfit étre — n’a pas
su se dégager et qul encombrent encore notre marche.

Contre les erreurs qui furent commises par certains théologiens de
gauche, on nous propose aujourd’hui de retourner a ces traditions
déplorables. Essayera-t-on de les sauver sous la forme mitigée, tres
ingénieuse, féconde a plus d’un égard, mais en définitive intenable,
qui eut naguere un grand succes chez nous : la théorie de la kénose ?
C’est plutét a la reprise du calvinisme primitif que, de divers cotés,
on nous invite, a la reprise de cette théologie dans laquelle Jésus
demeure sans unité personnelle et toujours flotte en des états contra-
dictoires : sachant tout, en tant que Dieu, au méme moment ou il
ignore beaucoup de choses, en tant qu’homme ; doué du pouvoir
souverain, en tant que Dieu, pendant qu’il est accessible a la tenta-

(1) M. Brunner est d’avis (The Theology of Crisis, 1929, p. 12) que, tandis que le
stoicisme et le néo-platonisme croyaient a la continuité entre Dieu et 'homme, en
un mot, étalent monistes, la religion biblique professe la discontinuité, le dualisme,
puisqu’elle enseigne la doctrine de la création. Nous pensons que la vérité est préci-
sément inverse ; tous les systémes grecs, méme sous leurs formes les plus raffinées,
ont été dualistes ; d’aprés eux 1l y a toujours, en face 'un de l'autre, le divin et la
matiére, U'infini et le fini, 'étre et le un Ov; entre les deux termes opposés pas de
communion possible; et, s’1ly a une délivrance pour le fini, elle ne saurait consister qu’a
s’absorber et disparaitre dans I'infini. Au contraire, Dieu ayant vraiment créé, il n'y
a aucune incompatibilité métaphysique et fatale entre Lui et ses créatures. 8'il en
est qu'il ait dotées de libre choix, il se pourra qu’elles commettent la folie d’opposer
leurs volontés a la sienne ; ce sera la une révolte coupable, un tragique conflit, mais
d’ordre spirituel, d’ordre moral et, partant, susceptible de réparation. Entre la per-
sonne du Dieu créateur et les personnes humaines il n’y a pas d’autre obstacle &
la communion que le péché.. Etant donnée une personne humaine non affectée de
cette tare (et ce don la est celul que nous a accordé la grice souveraine), cette
personne pourra dire en toute vérité: « Je suls en mon pére, et mon pére est en
moi ».



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 57

tion, en tant qu’homme ; priant, en tant qu’homme, celui qu’il
appelle «mon Dieu et votre Dieu», tandis que lui-méme est Dieu.

Quant a M. Brunner, sa fagon d’entendre I’incarnation raméne
celle-ci & étre un «masque » sous lequel se cache la Parole divine ; il
emploie volontiers & ce propos un mot qu’il emprunte 4 Kierkegaard,
celui d’tncognito. Or ce sont 1a des concepts directement opposés au
langage biblique ; bien loin de nous présenter la personne humaine de
Jésus comme ayant dissimulé la plénitude de la divinité qui y rési-
dait, le Nouveau Testament nous déclare tout juste le contraire :
« La Parole a été faite chair, elle a habité parmi nous, pleine de grace
et de vérité, et nous avons contemplé sa gloire, gloire de Fils unique ».
A Philippe, qui voudrait que le Pere lui fit « montré », Jésus déclare :
« Il y alongtemps que je suis avec vous... or, quim’a vu a vu le Pére ».
Quand Jean se rappelle les jours ol avec ses compagnons il suivait
le Sauveur sur les sentiers de la terre, il proclame : « La vie a été
manifestée, nous ’avons vue... et ce que nous annongons, c’est ce
que nous avons entendu, contemplé de nos yeux, touché de nos
mains ». A coup sfir, pour discerner en Jésus la Parole divine, il
fallait qu’au regard physique se joignit l’intelligence spirituelle
(comme, pour saisir la beauté de la madone de Holbein a Dresde, il ne
suffit, pas d’avoir un ceil matériellement normal) ; toutefois c’est bien
dans les faits et gestes du Sauveur et non en dépit d’eux que qui-
conque 1’a « contemplé » de la bonne manitre a «vu le Pere». —
Etrange théorie que celle de M. Brunner : qui insiste (& bon droit)
sur le caractére «historique », contingent, local et temporel de la
supréme révélation de Dieu, mais qui déclare, d’autre part, que ce
qui tenait a ce caractere local et temporel — bref tout le c6té humain
du fait — loin d’exprimer la Parole, la dissimulait !

Les théologiens qui, au XIXe¢ siécle, ont tenté de construire leur
christologie en partant de la personne humaine de Jésus étaient dans
la bonne voie. Sileurs travaux n’ont pas été parfaits, si quelques-uns
méme ont compromis la cause par de graves défauts, c’est néanmoins
sur cette base, seule solide, qu’il faut nous tenir. Reconnaitre que le
Christ appartient a notre race ne nous empéchera point de proclamer
qu’il est le don supréme que Dieu a fait 4 I’humanité, ’étre excep-
tionnel en qui le Pére lui-méme s’est définitivement révélé a nous et
qu’il nous a assigné comme Seigneur en méme temps que Sauveur.
Constater que le Christ a été envoyé pour faire de nous tous des fils
de son Pere céleste ne nous portera point a oublier qu’il est néan-



58 PHILIPPE BRIDEL

moins le « fils unique » — non pas, il est vrai, en ce sens qu’il soit,
lui, fils de Dieu métaphysiquement, alors que nous ne pourrions le
devenir que spiritullement (pas trace de pareille distinction dans le
langage scripturaire ; Jean xvii, 11, 21) ; mais, lui seul est fils direct,
lui seul fut toujours fils bien-aimé, et nous ne pouvons, nous, enfants
rebelles, redevenir des fils d’adoption que grice a samédiation rédemp-
trice. Premier-né entre tous, éternellement destiné a cette gloire
souveraine, c’est 4 sa personne que furent et que restent suspendusla
création du monde et tous les destins de ’humanité. Nous prétendons
maintenir énergiquement ainsi Pabsoluité du christianisme, le ég’
armaZ de l'incarnation. Remarquer que le général fait partie de
PParmée qu’il commande, ce n’est point le traiter en simple soldat, le
faire «rentrer dans le rang» (selon l’expression qu’on a parfois
appliquée aux idées que nous venons de défendre) ; remarquer que le
centre fait partie intégrante du cercle qui pivote autour de lui, ce
n’est point dire qu’il en soit un point quelconque, et lui rien enlever
de son exceptionnel privilege.

4. Demandons-nous enfin ce que peut étre la vie chrétienne, au
point de vue du dualisme enseigné par M. Brunner.

Tout comme, en ce systéme, la Parole divine ne fait que se voiler
pour quelque temps derriere une chair humaine mais ne s’incorpore
pas réellement a humanité, de méme parait-il que, dans la per-
sonne du croyant, il ne puisse y avoir de pénétration effective de sa
foi dans sa vie naturelle. M. Brunner, cela va sans dire, repousse
de telles conséquences; dans sa Theology of Crisis, s’il dénonce
comme pernicieuse la conception «méthodiste» qui présente la
conversion comme opérant de fait (actually) la transformation d’un
pécheur en un chrétien (p. 21), il n’en affirme pas moins avec énergie
(p- 109) que la foi se manifeste en une vie nouvelle, si bien que les
paiens eux-mémes s’en apercoivent et que les effets en sont grands
dans le monde. Mais il ne nous montre pas quel lien vient rattacher
ainsi deux domaines qu’il n’a cessé de déclarer étrangers ’un a autre.

De méme, apres avoir déclaré que tout ce qui peut étre fait dans
lordre du bien moral ou social n’a aucune valeur quant au salut du
monde et a la venue du royaume des cieux, il affirme néanmoins que
le chrétien ne saurait manquer de collaborer avec zele aux efforts
pour I'amélioration de P’humanité (p. 84 et suiv.): de nature tout
eschatologique, la foi n’en est pas moins, dit-il, agressive et prati-



LA PHILOSOPHIE DE LA RELIGION DE M. BRUNNER 59

quement conquérante. — Mais, encore un coup, ol donc est le
lien entre ceci et cela ? On a trop bien «taillén, impossible de
« recoudre » ! _

Et pourquoi a-t-on si fort « taillé » ? Par réaction, par une réaction
naturelle mais excessive contre certaines tendances dont Pexpression,
en effet, ne fut pas toujours sage. Elles-mémes, hélas, ces tendances
étaient nées pour réagir contre le déficit que présentaient alors: les
convictions de beaucoup de chrétiens. Par opposition a une piété
trop exclusivement intérieure et individualiste, il ’agissait de ne pas
laisser oublier que ’Evangile est « une religion éminemment pratique
et sociale » @ ; et Pon vit surgir des discours et deslivres oul’avéne-
ment du régne de Dieu semblait trop se confondre avec le progres
de la civilisation ou s’identifier avec le triomphe de la justice
économique. _

C’est donc a bon droit, pensons-nous, que 1’école a laquelle appar-
tient M. Brunner vient nous rappeler avec énergie que I’Evangile est
bien autre chose qu’un simple programme de morale humaine ou
d’organisation sociale, et que ’ceuvre de la grace divine vise un but
qui dépasse les bornes de I’histoire terrestre de notre race. Nous
aussi, nous réclamons qu’on ne confonde point le domaine de la vie
spirituelle, de la vie éternelle, de la divine charité, avec le domaine
de la justice rationnelle, et — il faut I’ajouter — avec celui de la force
naturelle, de la science et de P’industrie. Nous aussi, nous jetons
Pancre de notre espérance au dela du voile, pour nous cramponner
au roc éternel ; nous aussi, nous tenons «le ciel» pour notre véritable
patrie et nous sentons ici-bas « étranger et voyageur». Mais, si le
cadre de notre existence présente n’est que provisoire, ceux qui s’y
meuvent avec nous, nos semblables, sont comme nous destinés a
faire partie de la famille du Pére céleste ; et deés lors rien de ce qui
peut contribuer a fortifier et & purifier les liens de la solidarité hu-
maine ne nous parait indifférent au triomphe de la cause supréme :
tout effort pour dissiper les erreurs, pour affermir la maitrise de la
volonté humaine sur les énergies sauvages de la nature, pour mettre
plus d’ordre dans les relations réciproques des individus et des peuples,
fait 4 nos yeux partie intégrante de la tiche confiée aux croyants,
appelés a collaborer avec Dieu. Ce n’est pas a c6té de notre vie
chrétienne, mais comme nous acquittant de fonctions inhérentes a

(%) Viner, Liberté religieuse et questions ecclésiastiques, p. 600.



60 PHILIPPE BRIDEL

cette vie méme, que nous prendrons notre part aux travaux de la
science, a ’industrie ou a la politique.

Il faut, ici encore, se garder de se laisser séduire par les para-
doxes de Kierkegaard, de cet intransigeant solitaire qui, par consé-
quente application de ses principes, s’est interdit la vie de famille
(comment, disait-il, un chrétien sincére voudrait-1l contribuer a
propager la race des pécheurs 1), s’est tenu a ’écart des choses de la
cité et n’a voulu voir, de I’Eglise et de ce qu’elle offre comme moyens
de grice, que les miséres, — toujours a quelque degré, hélas! présentes
dans ce que les hommes organisent. Un dualisme radical, accom-
pagné d’une conception tout eschatologique de la rédemption, ne
peut mener logiquement qu’a I’abstentionisme pratique : 1’ceil fixé
sur ’horizon, ou il attend de voir poindre enfin Paurore (et c’est
mieux, a coup sfr, que de ticher de faire venir «le grand soir»), le
croyant laisse alors aller le monde, incurablement mauvais. Quand
sévit la guerre, il n’y a rien a faire pour en limiter les horreurs :
«Cest la guerre!l..» Quand liniquité déborde dans le monde
industriel ou commercial, inutile de tenter de moraliser les affaires :
« businesses are businesses!» etc.

Dans un écrit que j’ai mentionné déja, M. Thurneysen admire
que Dostojewski ait pris soin de faire périr la plupart de ses
héros lorsque, du fond de I’abime, ils viennent de voir luire enfin le
rayon d’en-haut ; le romancier, dit-il, veut nous laisser en présence
de cette intervention divine, sans s’exposer a la tentation d’en tirer
quelque chose de définissable, ou puisse reparaitre P’action humaine.
Qu’est-ce a dire, sinon que le romancier esquive ainsi la difficulté de
décrire les effets qu’une conversion — si c’en est bien une — doit
produire chez un ivrogne invétéré, chez un criminel, chez une gour-
gandine. Qu’est-ce a dire, sinon que M. Thurneysen lui-méme, peut-
étre, ainsi que M. Brunner, enfermés dans I'impasse du dualisme
qu’ils ont adopté, sont fort en peine pour faire sortir de la foi telle
qu’ils la congoivent une pleine et féconde vie chrétienne, la vie d’un
homme dont le cceur soit changé, mais de qui le cceur batte en
pleine poitrine. Ils nous disent — je le rappelais tout a ’heure —:
le croyant ne posséde rien... qu’une promesse pour l'avenir. Je
réponds : le chrétien posséde des maintenant, avec la paix du par-
don, «les prémices » de ’Esprit, de cet esprit qui constitue « le gage
de notre héritage », les arrhes de la fortune complete qui nous doit
échoir un jour. Or cette merveilleuse dotation provisoire ne demeure



LA PHILOSOPHIE DE L4 RELIGION DE M. BRUNNER 61

point inerte; c’est un capital qui s’accroit par l'usage, c’est un
germe fécond, c’est un moteur qui déploie ses effets dans toutes les
régions de la vie du chrétien. La rédemption qui est en Christ ne se
borne pas a étre une révélation de la grice, elle est une source de
régénération.

Malheureusement un vrai salut, une vraie régénération ne sau-
raient trouver place dans un systéme de dualisme absolu. Dans une
telle conception le surnaturel vient s’opposer et se superposer a la
nature, il ne peut y pénétrer de manitre a la guérir et la revivifier.
Tout différent est notre point de vue: nous pensons que, par sa
grice rédemptrice, Dieu reprend en sous-ceuvre son plan créateur
qu’a troublé le péché, et qu’il s’agit de rétablir, d’abord, pour le.
mener finalement a chef.

M. Brunner rejette la formule de Thomas d’Aquin: gratia non
tollit naturam sed perficit; et il est certain que cette these peut
favoriser de graves erreurs : elle risque de faire croire qu’il appartient
a ’homme d’accumuler d’abord, par ses forces naturelles, un trésor
convenable de mérites que Dieu viendra couronner en y ajoutant
par bienveillance ce qu’il y peut manquer encore; elle risque aussi de
faire oublier que, travaillant sur une nature corrompue, la grice n’y
saurait pénétrer sans la soumettre 3 de nécessaires rigueurs, sans
Pagiter de douloureux besoins, sans humilier, sans lui imposer, pour
tout dire, des renoncements qui sont pour elle une mort, mais vivi-
fiante comme celle du grain qui ne succombe que pour ressusciter
rajeuni et cent fois enrichi. La sentence scolastique ne demande point
a étre contredite, mais elle doit étre complétée: gratia non tollit
naturam, sed reparat et perficit.

Pa. BRIDEL.



	La philosophie protestante de la religion : d'après M. Emil Brunner

