Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: Ernest Martin : et sa théologie de I'expérience
Autor: Barth, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNEST MARTIN
ET SA THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE

Le 3 février 1910, sur la place du Grand-Mézel, & Geneve, une foule
de professeurs et d’étudiants, d’ouvriers aussi, rendaient les der-
niers honneurs a celui qui avait été le pasteur et professeur Ernest
Martin et qui s’en allait, & soixante et un ans, «sans s’étre douté,
comme P’écrivit un de ses biographes, «de ce qu’il était pour sa grande
famille spirituelle ». Fils moi-méme, par la pensée et le cceur, de
cet homme dont la valeur n’avait d’égale que I’extraordinaire humi-
lité, j’accomplis un devoir de piété en cherchant a préciser ici ’orien-
tation de son enseignement, la méthode théologique qui est apparue
dés ses premiéres publications, et a laquelle il est resté inébranla-
blement fidele.

Dans le combat d’idées que se livrent a P’heure actuelle les fils
de la Réforme calviniste, je me flatte que la voix d’un maitre qui
fut aussi un authentique disciple de Calvin mérite d’étre entendue,
et son point de vue dogmatique pris en sérieuse considération.

Au moment ou Martin quittait la Faculté de théologie, en 1873,
les sciences expérimentales, en pleine possession de leur méthode
inductive, attiraient l’attention sur elles, émerveillant le monde
par audace et 'importance de leurs découvertes. Pour ne citer
qu’un nom parmi les plus grands — et par ailleurs les plus sym-
pathiques aux phénomenes de la vie spirituelle —, Louis Pasteur



290 FERNAND BARTH

venait d’imposer, par ses recherches patientes et couronnées de
succes sur les fermentations et les maladies des vers a soie, le pro-
cédé de investigation directe, de ’observation rigoureuse des faits,
par opposition au systéme déductif et apriorique dont la science
n’était pas encore compleétement guérie.

La these de baccalauréat de Martin (1873) porte la marque des pré-
occupations du jour. Sous un titre modeste : Coup &’ @il sur Peuvre
de Fésus avant sa mort d’aprés Pévangile de Marc, le jeune candidat
avait la prétention d’examiner sur quelle réalité objective repose la
certitude chrétienne. « Aujourd’hui», écrivait-il, «les chrétiens sont
requis avec insistance et non pas sans ironie, de montrer sur quoi
s’appuie leur foi, et s’ils ne produisent pas des faits clairs, nombreux,
mais surtout des faits et non des raisonnements, ils ne seront pas
écoutés. »

Le candidat s’appliquera donc a mettre en lumiere les faits évan-
géliques, quelques-uns d’entre eux, tout au moins, et il ira les cher-
cher dans D’évangile de Marc, « témoin simple et pour ainsi dire
élémentaire », auquel il posera la question suivante: «Quelle fut
Peeuvre que Jésus accomplit auprés de ceux qui le connurent et
Papprochérent pendant sa vie ?» On le voit : ce qui intéresse déja
le futur professeur d’exégese et de théologie du Nouveau Testament,
ce n’est pas ce qui pourrait s’appeler I’histoire anecdotique, le simple
narré critique des événements, c’est la répercussion de ces événements
sur les 4mes des auditeurs et spectateurs, le contre-coup psycholo-
gique des faits et gestes de ’Educateur unique que fut Jésus de
Nazareth. Aussi ne fait-il pas de critique au sens négatif du terme.
Il ne cherche pas a distinguer chez Marc les récits qui sont le mieux
attestés de ceux ou le témoignage manque peut-étre de fermeté. Il
prend ce témoignage tel qu’il est, et s’inquitte seulement de savoir
Pinfluence que Jésus a eue sur ses contemporains : sur la foule qui
admirait, sur les adversaires qui s’irritaient, sur les disciples, dont
le Maitre s’est appliqué a faire ’éducation soit en répondant a leurs
questions, soit en leur faisant des remontrances, soit encore en leur
conflant une mission. |

Ce premier essai, « pour chercher a fixer le point de départ de la
science théologique », ne satisfit pas son auteur. Il Pavoua lui-méme
dans la préface de sa thése de licence, parue deux ans plus tard, en
1875 : « Nous nous sommes aper¢u que la base sur laquelle s’¢leve
la science du christianisme ne peut étre cherchée dans Phistoire...



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 291

Pour écrire T’histoire, il faut avoir une conception du sujet... Pour
exposer la vie du Christ et lui donner son véritable caractere, il
faut partir du point de vue commandé par la nature du Christ. La
prétention de P’aborder sans conception générale est tout a fait
chimérique ; il faudra s’occuper, non pas d’étre table rase, de chasser
toute idée dominante, mais d’avoir ’idée qui correspond au sujet et
au personnage. On ne peut raconter fidélement la vie du Christ
que du point de vue de la régénération, car il est venu pour opérer
le salut de 'humanité par la régénération de I’individu. C’est donc
la régénération qui est la base subjective de la science théologique ».

Cette thése de licence, intitulée La science du christianisme et
PInstitution de Calvin, avec, en sous-titre : Recherches sur la méthode
de la science théologique, porte comme épigraphe ces mots de Vinet :
« Le christianisme est un fait de conscience aussi bien qu’un fait
de révélation ». Martin va plus loin que Vinet et veut montrer que
le christianisme est un fait de conscience provoqué par la révélation.
Sur la base de ce fait de conscience, sans lequel il n’y a pas de chris-
tianisme ni de chrétiens dignes de ce nom, il construira, non une
dogmatique ni une apologétique — cette tiche était réservée a son
futur collégue et ami Gaston Frommel — mais une philosophie des
études théologiques. Dix ans avant que César Malan fils n’écrivit
son livre sur la Conscience morale, et un quart de siécle avant que
ne pariit VExpérience religieuse de William James, Ernest Martin
affirmait que ce qui importe en théologie historique c’est 1’état
d’4me des hommes qui ont construit les systémes d’autrefois, la
nature de leurs relations avec Dieu, et que ce qui importe pour la
dogmatique d’aujourd’hui, c’est la nature des relations qu’entre-
tiennent avec ce méme Dieu les chrétiens, spécialement les théolo-
giens.

Quelle révolution ! La théologie est donc une science qui donnera
des résultats d’autant meilleurs que ceux qui la pratiquent seront
plus prés du Dieu dont ils parlent, qu’ils seront plus chrétiens. Elle
cesse d’étre un exercice — ou un jeu! — de esprit pour devenir
une activité consciente, provoquée et entretenue par un travail
intérieur de ’Ame. Si le simple fidele n’est pas appelé a exercer la
fonction du théologien, le théologien, lui, ne saurait se dispenser
d’avoir la méme piété que le simple fidtle. Par la piété a la science,
par Pexpérience subjective 4 la connaissance objective : telles sont
les prémisses qui ont inspiré tous les travaux de notre maitre, et



292 FERNAND BARTH

spécialement sa méthodologie. Certes, il ne contestait pas qu’on pht
faire des études de théologie comme d’autres études historiques et
philosophiques, mais il niait qu’on ft capable de saisir le vrai
sens des faits qui sont objet de ces études sans un a priori de sym-
pathie. Cet a priori est fourni, sans doute, par ’histoire et la tra-
dition, mais il permet de revenir a ’histoire et a ’expérience d’autrui
avec un principe directeur, le seul qui donne toute sécurité, le fait
de conscience de la régénération personnelle. A vrai dire, c’est ce
fait de lordre le plus intime qui donne la définition du christianisme
et fournit en méme temps le point de départ de la science théologique.

Confrontant une dogmatique bien définie, celle de Calvin, avec
ce qu’il estime étre la saine science du christianisme, Martin met
dans la bouche du réformateur — et pas seulement de celui de
Genéve — les paroles suivantes adressées a la conscience d’un cha-
cun: « Tu ne te connais pas toi-méme, tu es au-dessous de toi-méme,
ta vie est appauvrie, releve-toi; apprends que tu es fait pour Péter-
nité et que tu es enfant de Dieu... Apprends, pauvre étre délaissé et
dégradé, qu’il y a au-dessus de ’humanité un Etre qui donne la vie
a tout, qui a été de tout temps et qui ne mourra jamais ; cet Etre
t’aime d’un amour infini, il vient a toi et veut te rendre la dignité
que tu as perdue. Vois ce qu’il a fait pour toi!» Le mérite des cham-
pions de la Réforme est d’avoir tenu ce langage aux « povres con-
sciences », beaucoup plus que d’avoir bati des systémes qui, d’ail-
leurs, n’ont pas résisté a 'usure des siécles. Grace a eux, le pécheur
a pu de nouveau faire ’expérience cardinale de D’existence et de
I’amour de Dieu, du Dieu de Jésus, auquel la Bible rend un si vivant
témoignage. C’est cela qui donne, non seulement la paix du ceeur,
mais la certitude préalable a toute recherche de la pensée théolo-
gique. Cette certitude est bannie du monde étranger a la révélation
parce que la relation normale entre ’homme et Dieu a été rompue
par le péché. La régénération est la seule source de la certitude
supréme ; elle en donne du moins le principe, car, pour étre absolue,
elle supposerait une régénération achevée, qui n’est le fait de per-
sonne ici-bas. C’est bien ce que Paul entendait quand il écrivait :
« Nous marchons par la foi — certitude premitre, fondamentale —
et non par la vue — certitude derniére, consommée ».

Encore une fois c’était, pour ’époque surtout, une tentative
audacieuse de donner aux recherches historico-théologiques, aux

\

constructions dogmatiques, a toute la philosophie chrétienne une



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 293

base psychologique et religieuse. Le jeune novateur se rendit bien
compte qu’on lui ferait des objections de deux cétés a la fois et il
prit a tiche d’y répondre d’avance. Aux contradicteurs de gauche,
aux savants qui ne manqueraient pas de dénoncer I’a priori, il fai-
sait remarquer que «les sciences d’observation ont aussi leurs axio-
mes qui, pour étre d’ordinaire sous-entendus, n’en sont pas moins
réels et faciles a indiquer. Pour faire des observations dans le champ
de la nature vivante ou inorganique, il faut admettre que la nature
existe et que nous pouvons la connaitre. Voila deux axiomes bien
caractérisés ». A tout prendre, ce sont des actes de foi. Le posi-
tiviste et le rationaliste croient 4 la science, a la raison. « Ils sont
impuissants a prouver leur foi devant le sceptique et cependant ils
continuent a travailler en vertu d’une conviction qui est dans leur
dme, qui nait de leur vie et qu’on ne saurait leur arracher. » L’axiome
du chrétien, invérifiable pour qui n’a pas fait ’expérience de la régéné-
ration, est que «tout ce qui existe dépend de Dieu et que pour les étres
spirituels ce lien de dépendance devient un lien d’amour ». Axiome
pour axiome, celui du théologien vaut celui du naturaliste, tout
en en différant par la nature de DPexpérience qui le fonde en
certitude.

Se tournant ensuite vers la droite, du c6té des chrétiens et des
théologiens qui redoutent d’ébranler Pautorité de I’Eglise ou de
PEcriture au profit d’une nouvelle norme de foi en laquelle ils n’ont
pas confiance, Martin continue: « La certitude est un fait de con-
science ; ni ’Eglise qui est une institution, ni la Bible qui est un
livre ne peuvent tenir lieu d’un fait de conscience. L’Eglise, fiit-
elle infaillible comme elle le prétend, la Bible fit-clle écrite par
Dieu lui-méme dans ses propres termes, comme quelques-uns le
disent, ni I'une ni Pautre n’aurait, par cela seul, rendu la certitude
absolue dans les 4mes ; il s’agirait de produire une soumission absolue
a PEglise ou a la Bible, et cette soumission ne serait pas encore une
certitude. L’Eglise et la Bible sont des moyens d’éducation et non
des garanties de certitude ».

Etant ainsi en possession d’un principe de systématisation qu’il
avait tout lieu de croire juste et fécond, le nouveau licencié se sentit
poussé a l’appliquer a lensemble des disciplines théologiques, et
cette contre-épreuve lui parut assez concluante pour qu’il en fit le
sujet d’une these de doctorat, parue en 1883 : Introduction d Pétude
de la théologie protestante.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. $., t. XviI1 (N® 77, 1930). 19



294 FERNAND BARTH

*
* *

Nous sommes ici au centre de la pensée martinienne. C’est dans
cet ouvrage de trois cents pages — le plus long qui soit sorti de sa
plume — que notre bienheureux professeur a développé sa méthode et
systématisé son enseignement. Et c’est bien par cette méthode si per-
sonnelle, si neuve a ’époque, si adéquate a son objet, que I'enseigne-
ment de Martin, par ailleurs un peu timoré et manquant d’éclat, a pro- »
duit une impression durable sur bon nombre de ses étudiants.

Qu’il nous soit donc permis d’exposer les grandes lignes de cette
méthodologie si caractéristique a laquelle le regretté Louis Emery
accordait de sortir des «sentiers battus», tout en doutant qu’elle
efit « beaucoup de chances de trouver des partisans ».

Et tout d’abord, quels sont ceux que le candidat au bonnet de
docteur veut imtroduire dans les arcanes de la reine des sciences ?
Des étudiants en théologie, sans doute, des jeunes gens qui se pré-
parent a DPexercice du pastorat. Mais P’ambition de Pauteur est
plus haute. « N’est-il pas opportun », écrit-il dans son avant-propos,
«de viser aussi un public plus étendu qui ne posseéde, en fait de
théologie, que des notions éparses, incomplétes et trop souvent
inexactes ? Serait-il téméraire de croire que quelques esprits au
moins se laisseront introduire puis diriger dans ce domaine a ’entrée
duquel ils sont arrétés par des scrupules, des craintes ou des répu-
gnances !... Beaucoup de faits et d’idées ont maintenant cours
parmi les théologiens, tandis que les laiques instruits d’ailleurs et
trés capables de se les approprier, les ignorent au détriment de leur
foi... Les sujets religieux sont fréquemment abordés dans les con-
versations et ’on se trouve faire de la théologie sans le savoir. Faute
de réflexion, et faute de connaissances précises, cette théologie est
souvent trés défectueuse. »

Une autre préoccupation domine la pensée du théologien genevois,
celle de réconcilier la science et la foi en leur révélant 4 toutes deux
leur véritable visage et, conséquemment, la parenté profonde qui
les unit. Pourquoi, en effet, la science et la foi s’opposeraient-elles
irréductiblement ou s’ignoreraient-elles de fagon systématique?
Seule une incompréhension réciproque peut les tenir éloignées 'une
de Pautre. Qu’est-ce, en effet, que la foi ? Cest le point le plus favo-
rable a Dobservation des phénomeénes de Iunivers spirituel. Et

(*) Louis EMERY, Introduction d I'étude de la théologie protestante, p. 36.



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 295

qu’est-ce que la science, dans Pordre théologique, sinon cette obser-
vation elle-méme, ’examen minutieux que nous sommes appelés a
faire de tout ce qui constitue le monde moral et religieux ? Il ne
pourrait y avoir conflit que si 'une ou lautre de ces activités de
notre esprit — ou toutes les deux — transgressaient leurs limites
respectives, la foi dégénérant en un intellectualisme autoritaire, et
la science cessant d’étre désintéressée pour se mettre au service
d’une cause différente de celle de la vérité.

Le point de départ de la théologie, le prius hors duquel elle se déve-
loppe par voie de croissance organique, c’est, nous le savons déja,
le fait de conscience de la régénération personnelle, autrement dit
la foi, la foi chrétienne. .

Mais pourquoi isoler ce fait moral de tous les faits du méme ordre
et le dresser a D’entrée de D’édifice théologique en une maniére de
majestueux portique sous lequel quiconque veut faire de saine théo-
logie soit obligé de passer ? A cette critique qu’on ne manquera pas
de lui faire, notre auteur répond : parce que

la foi a sa date d’origine dans Phistoire ;

elle donne naissance a une vie d’un caractére spécifique, la vie
éternelle ;

cette vie est 4 son tour génératrice d’une science nouvelle, celle
des choses de Pesprit.

On le voit, la marche est toujours la méme : par I’histoire évangé-
lique a Pexpérience de la foi, et par ’expérience religieuse a la con-
naissance interne des faits historiques. ‘

Comme un bon stratege qui surveille sans cesse sa base d’opéra-
tions, Martin est revenu souvent aux éléments fondamentaux de
son systéme méthodologique. Vingt ans aprés avoir fait paraitre
PIntroduction, il publiait, dans la Revue de théologie et de philosophie,
une étude fouillée sur Le sens de Pexpérience chrétienne dans les
discussions actuelles :

« L’expérience chrétienne », écrivait-il alors — c’était en 1894 —
~ «est Pacte par lequel nous unissons notre vie a la vie du Christ,
notre personne a sa personne vivante pour parvenir d la vie éter-
nelle en communion avec le Dieu saint. »

Que si Pon estimait abusif ’emploi du langage scientifique dans
le domaine religieux, et injustifiées les conclusions de la théologie
expérimentale, Martin n’éprouvait aucune difficulté a faire les
distinctions nécessaires :



296 FERNAND BARTH

« Ce qu’on appelle 'expérience chrétienne est de tout autre nature
que les expériences scientifiques ; dans le fait chrétien, I'individu
n’est pas spectateur, il entre lui-méme dans la cornue et se soumet 2
Paction des réactifs ; il y reste jusqu’a la vie éternelle ; ’expérience
ne se termine pas ici-bas. La fol est donc une expérience inachevée
dans laquelle on entre par une résolution énergique ; cette résolution
est nécessaire pour demeurer dans les conditions de Pexpérience ;
toutes les tentations ont pour objet de nous en faire sortir. »

Alors, direz-vous, I’édifice élevé par la pensée théologique repose
de tout son poids sur un phénomene essentiellement subjectif ?
Oui, certes, en tant que la foi, certitude initiale de la régénération
personnelle, est elle-méme un fait subjectif. Or, comment pourrait-
elle étre autre chose, sans renier son nom ! Mais remarquez qu’en
affirmant notre fol subjective, nous affirmons du méme coup celui
qui en est ’objet supréme : Jésus-Christ.

Ces deux noms : Jésus-Christ, expriment a eux seuls un jugement
sur la personne historique du fils de Marie, la conclusion d’une expé-
rience dont il est ’objet. En disant donc que j’ai foi en Jésus-Christ,
je répete, mais avec Paccent de la conviction personnelle, ce que
d’autres ont dit avant moi, 4 savoir qu’ils ont reconnu en lui «l’en-
voyé de Dieu, le fondateur de la vraie humanité, le destructeur du
mal, celui qui réconcilie la créature avec le Créateur, en un mot le
Sauveur». « La fol en Jésus-Christ n’est pas autre chose que latti-
tude des hommes qui subissent ’ascendant du Saint et du Juste.»

Au surplus, la foi se sert de la science objective, qu’elle soit his-
torique, psychologique, voire médicale, « pour rectifier son propre
langage et pour parler plus dignement de ses propres expériences ».

Voila donc de quoi dissiper les scrupules ou les craintes des anti-
subjectivistes. L’expérience religieuse, au sens martinien, ne s’iden-
tifie pas avec un quelconque mysticisme nébuleux qui s’isolerait de
toutes les contingences et prétendrait reconstruire a lui seul toute
la révélation salutaire. Elle suppose lhistoire objective, documen-
taire, du salut par Jésus-Christ, elle y retourne constamment pour y
trouver des expériences déja faites et s’enrichir elle-méme au con-
tact de ces normes séculaires de la foi.

La théologie, telle que Martin la congoit, comprend trois parties
principales : la science, I’éducation, la philosophie.

A. — Au premier rang des disciplines scientifiques est ’histoire
de la Révélation.



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 297

Pourquoi employer ce mot de révélation ? N’est-il pas conven-
tionnel? Ou, tout au moins, plutét que d’étre posé au point de départ,
ne devrait-il pas apparaitre comme une conclusion ! Oui, sans
doute, comme une conclusion, mais de la foi et non de la science,
comme un postulat de ’expérience chrétienne personnelle. Jésus
nous est d’abord connu par les récits de sa vie et par notre imagina-
tion qui s’empare de ces récits, aprés quoi, si nous sommes résolus
a faire I’acte indispensable de la foi, s’inaugure avec Christ une rela-
tion personnelle qui, par lui, s’étend a Dieu lui-méme. Quiconque a
parcouru ces étapes spirituelles est obligé par sa propre expérience
de dire que Dieu s’est fait connaitre a lui dans les pages du Nouveau
Testament. Ainsi se justifie le terme initial de révélation, a savoir
« une série de faits historiques dont P'effet est d’établir entre ’homme
et Dieu cette relation qui porte le nom de foi chrétienne ».

B. — Aprés la science, 'éducation, qu’on pourrait 'aussi appeler
Pédification.

Il s’agit du « maniement raisonné, conscient et judicieux de tous
les moyens propres a agir sur les dmes pour qu’elles réalisent le
bien dans les faits». C’est un art, le grand art, pourrait-on dire,
celui de «faire des chrétiens ». Or, ce qui manque 3 notre protestan-
tisme, c’est une théorie rationnelle et compléte de ’éducation. L’Eglise
catholique a des personnes, des institutions toutes prétes pour répon-
dre aux natures et aux situations diverses ; elle intervient régulie-
rement dans la vie des fidtles en leur prescrivant de fréquents exer-
cices de piété. Nos Eglises protestantes, elles, ont remplacé cette
tutelle par ’autorité des confessions de foi, «mais cette autorité a
été battue en breche, elle n’a plus d’empire sur ’opinion du grand
nombre, et il n’est plus rien resté pour guider les esprits et les dmes.
En second lieu, PEglise, qu’on s’était habitué a considérer comme
la gardienne de I’autorité, n’a plus de raison d’étre depuis que 1’au-
torité est renversée, aussi n’a-t-on plus conscience de la nature
propre et de la vraie mission des Eglises ».

Il nous faut un systéme d’éducation basé sur la science théologique.

Parmi les moyens éducatifs que I’Eglise peut et doit employer,
Martin assigne une place prépondérante a la dogmatique, qu"il cesse
de considérer avant tout sous l’angle spéculatif, pour en faire,
seul parmi tous ses confréres encyclopédistes, un instrument propre
a former les consciences. «Car la dogmatique», écrit-il, «n’est pas une
science, elle est le langage de la fol. »



208 FERNAND BARTH

C. — La Révélation, qui atteint ’homme tout d’abord sous ’angle
de la volonté, ne dispense pas pour autant sa pensée d’accomplir la
tache qui lui est propre. Or, celle-ci consiste a4 ramener a Punité les
faits qui sont a la base de la science et les principes qui régissent
le ministere de P’éducation. Qu’une philosophie chrétienne se cons-
truise donc par apport de tous, et que la spéculation religieuse aide
a faire la revision nécessaire des doctrines que ’Eglise a le devoir
de professer !

La question doctrinale est une de celles qui ont le plus préoccupé
notre maitre. I1 ’avait déja abordée en 1875, dans sa these de licence,
a laquelle e désire revenir maintenant pour quelques instants.

Etudiant PInstitution de Calvin dans ses rapports avec la science
du christianisme, Martin montrait que la dogmatique calvinienne
repose d’aplomb sur Pexpérience religieuse de son auteur, et que ce
fut le tort des générations suivantes de transformer les puissantes
affirmations du réformateur en «arches saintes auxquelles on ne
pouvait toucher sans sacrilége ». Or, il arrive toujours un moment,
apres les grandes périodes de création spirituelle, ou 'on s’apercoit
qu’il n’est pas possible de vivre éternellement des souvenirs du passé
ni d’exprimer la vie de chaque génération dans les formules qui tra-
duisirent la foi des initiateurs. Ainsi, dans un édifice comme I’Ins-
titution, nous sommes amenés aujourd’hui a distinguer le fonds
expérimental, qui est solide et permanent, des conclusions scienti-
fiques qui sont souvent inacceptables pour la pensée contemporaine.

« Les doctrines déterministes de Calvin, celles de la Providence et
de I’élection, sont issues du sentiment qu’il a de la souveraineté de
Dieu ; seulement, la souveraineté morale de Dieu n’est pas distinguée
de sa souveraineté métaphysique ; son autorité est confondue avec
sa causalité... Entrainé par un besoin impérieux de conscience,
Calvin ne s’apercoit pas qu’il tranche une question de métaphysique
ou la conscience n’est plus compétente. »

Ce n’est pas par trop de science que péche le capital ouvrage de
la Rétorme francaise, c’est, au contraire, par défaut de rigueur scien-
tifique, parce que Calvin affirme plus qu’il n’analyse, parce que la
chaleur de la lutte ne lui laissait pas le loisir de pousser ses inves-
tigations aussi loin qu’il aurait fallu, et surtout parce qu’avec tous



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 299

les réformateurs il a déplacé 'axe de 1’autorité, la faisant reposer
sur la Bible en tant qu’elle serait I’infaillible Parole de Dieu.

Mais « quels que puissent étre les déficits de la théologie de Calvin,
surtout au point de vue scientifique, on ne peut se refuser 4 y voir
les traces profondes d’une expérience religieuse sincére et vigoureuse ».

Toute la question fut reprise par Martin en 1892, dans son étude
présentée a la Société pastorale suisse : L’influence du dogme réformé
sur la moralité.

Le dogme réformé, c’est, par excellence, celui de la prédestination,
formulé par Calvin lui-méme en ces termes :

«Nous appelons prédestination le conseil éternel de Dieu par le-
quel il a déterminé ce qu’il voulait faire d’un chacun homme. Car il
ne les crée pas-tous en pareille condition, mais ordonne les uns a la
vie éternelle, les autres a éternelle damnation. »

Dans cette affirmation aux angles coupants, Martin voit, non
une these abstraite a retenir telle quelle, mais un agent d’éducation
chrétienne, destiné a créer une obéissance nouvelle 4 Dieu lui-méme
aussi et plus absolue que ne P’était celle qu’on devait censément au
pape. Il y a, a la base du dogme prédestinatien « deux prémisses
expérimentales : la foi en Christ, sans laquelle il est impossible
de rien dire ni de rien savoir quant au salut, puis ’autorité de Dieu,
sans laquelle le monde moral n’existe pas ». Mais «séparé de ce qui
P’a produit, envisagé comme these philosophique, le dogme en ques-
tion fait de Dieu un étre capricieux qui, sans aucune raison, traite
les uns avec une faveur qu’il refuse aux autres, et, dans ’homme,
détruit la responsabilité en attribuant tout a la causalité divine ».

Ce qui montre a I’évidence que les prémisses valent mieux que la
these et que ce sont celles-la plutét que celle-ci qui ont agi sur les
consciences, c’est que le type réformé, qui existe bel et bien, identique
a lui-méme sous les différences d’ordre ethnique ou linguistique, est
précisément caractérisé en premier lieu par le sentiment de la res-
ponsabilité personnelle. Calvin lui-méme n’a-t-il pas été un repré-
sentant éminent de cette race d’hommes asservis au devoir, tout
court ! «Ce n’est pas par le bras que Farel le saisit, c’est par la
conscience. »

Le trait principal et générique des enfants de la Réforme, c’est
la résolution fondamentale de la foi.

« Le réformé par hérédité domine la nature en qualité d’ouvrier, de
colon, d’ingénieur ou de trafiquant; le réformé par régénération



300 FERNAND BARTH

s’attaque 4 la nature humaine en lui et hors de lui pour la transformer
par Pesprit de Dieu qu’il a regu : il est ’homme de la grice qui
triomphe de la nature pour la faire servir a la gloire de Dieu. »

Si, dans sa these de baccalauréat, Martin avait jugé opportun de
laisser de c6té les scénes de la Passion, il combla cette lacune par
une étude, parue en 1889, sur La mort de Fésus, et se montra 13, dans
Pexpression de sa pensée, plus hardi qu’il n’osait I’étre d’ordinaire.

La question est de suite posée sur le terrain dogmatique : « Com-
ment la mort de Jésus conduit-elle au salut ? »

Le péché est une offense a Dieu, sans doute, mais aussi un pré-
judice porté au pécheur lui-méme. La conscience réveillée demande
réparation. « L’offense a Dieu peut étre réparée ou expiéde, ce qui
revient au méme, par I’aveu, le repentir, ’humiliation, la condamna-
tion de soi-méme : c’est la seule vraie expiation. » Mais la réparation
compléte n’est plus possible, parce que la conscience a été mortel-
lement atteinte par le péché et que Phumiliation salutaire, celle qui
surmonte la faute, est désormais hors de portée du pécheur. Que fait
donc Jésus ? Il accomplit, lui qui en était seul capable, ’acte de
Phumiliation volontaire totale, au nom et au profit de "humanité
coupable. Voyez-le en Gethsémané: «Ce qui provoque ses angoisses,
ce n’est pas le coup qui va le frapper, c’est la pensée qui dirige le
coup... A cette heure de ténebres, il ira jusqu’au bout, il fera Pexpia-
tion, la seule vrale, la seule efficace: il s’humilie, il se repent de la
faute que les autres commettent surlui; il n’est plus lui, il est tout
entier dans les hommes ». A Golgotha, «le sacrifice n’est pas dans sa
mort, mais dans son 4me qui, en mourant, se confond avec celle
des pécheurs et se repent pour ceux qui ne se repentent pas ». Ainsi
«s’acheve le baptéme de repentance accepté, demandé par Jésus a
Jean, non par imitation, ni par substitution, mais par identification.
Jésus n’a pas subi passivement la malédiction divine méritée par le
péché des hommes. Il Pa sentie peser sur sa conscience, devenue
la conscience du genre humain. La condamnation n’est pas tombée
fatalement sur lui, il ’a prononcée de lui-méme sur lui-méme. Jésus
peut, par une sympathie sans limite, réparer la faute au moment
méme ou elle se commet. Il y a un homme qui fait pénitence, il y a
une conscience qui veille, et c’est par la que la mort de Jésus, le



ERNEST MARTIN ET SA THEOLOGIE 3o1

plus grand des crimes, devient le sacrifice rédempteur. Maintenant,
toute conscience peut se condamner a son tour, a la vue et sous ’em-
pire de ’humiliatian de Jésus ».

Ici le théologien remarque, en effet, non sans finesse, que le «tout
est accompli» dit plus que le TeréheoTar du texte sacré, lequel est
mieux rendu par 'allemand : es ist vollbrachs.

« Ainsi le Sauveur a pleinement satisfait a la justice divine, il a
présenté a Dieu la condamnation du péché prononcée par une con-
science humaine, il a reconnu P’autorité divine, la violation de la
loi, et il a souffert de cet aveu. De plus, il a ouvert la voie a Phumi-
liation de tous les pécheurs. Il ne serait pas conforme a la justice
que personne fiit dispensé de souffrir pour ses fautes en les décla-
rant contraires a la volonté de Dieu ; aussi le sacrifice de Jésus n’é-
quivaut-il pas a une dispense; au contraire, il permet a chaque
pécheur de présenter ’expiation morale de ses propres péchés et de
s’associer par la a ’expiation humaine. »

Cet essai d’interprétation du «mystére de piété» paraitra sans
doute a plusieurs se distinguer par trop de subtilité; on trouvera
qu’a vouloir intérioriser tout le drame de la rédemption, auteur en
a sacrifié outre mesure les éléments extérieurs et concrets. Il reste
que, derriere le théologien, apparait encore et toujours la figure
de ’homme dont la conscience a été sensibilisée par Paction du
Rédempteur lui-méme et qui fait de la foi, née de la rencontre de
Pame avec son Sauveur, le critere par excellence de la vérité théo-
logique.

Appelé, des 1891, a professer sur le Nouveau Testament, le théo-
logien porta de plus en plus son attention et ses recherches, comme
il était naturel, sur le probléme biblique en général, et christologique
en particulier. Mais le professeur resta toujours pasteur dans ’Ame,
ainsi qu’en témoigne la série de six discours prononcés, en 1894,
dans des cultes-instructions, et qu’il réunit en un petit volume inti-
tulé: La valeur du Nouveau Testament. Sous une forme trés con-
densée, on y trouve le résumé de sa théologie et les lignes directrices
de son enseignement néo-testamentaire.

La foi est toujours au point de départ, la foi qui «sait que celui
en qui elle a cru est au-dessus des atteintes de la pure critique his-
torique ». D’autre part, «nul ne peut inventer Jésus-Christ, il faut



302 FERNAND BARTH

donc que nous soyons conduits & lui par ceux qui ’ont connu avant
nous et qui savent lui rendre témoignage ; parmi nos contemporains,
beaucoup sont en état de nous parler de lui et de nous montrer
qu’ils vivent de lui, mais aucun d’eux ne croit pouvoir le dépeindre
mieux que ne ’ont fait les auteurs du Nouveau Testament».

La foi, secondée par la critique historique et observation psycho-
logique, retrouve donc dans le recueil sacré sa propre image, beau-
coup plus nette, beaucoup plus achevée que nulle part ailleurs. Et,
des lors, le Nouveau Testament se développe organiquement de la
fagon suivante :

1. L’objet de la foi, «1’&tre proposé a la conscience dans une vie
et une activité terrestres, Jésus» — les Synoptiques.

2. «La foi agissant au dehors dans Pespacen» — les Actes,

«dans le temps » — PApocalypse.

3. «La foi prenant possession de son objet par des expériences
intimes» — les Epitres.

4. «La foi rendant 4 son objet le témoignage qui lui est dfl, Jésus
devenant le Christ » — Fean.

La théologie de ’expérience, telle que I’a congue et exposée Ernest
Martin, procéde — on s’en est rendu compte dés le début de cette
é¢tude — de la pensée de Vinet. Et ce n’est pas un pur hasard que
les premiéres pages que le futur théologien ait publiées, étant encore
étudiant, fussent consacrées a Vinet et 4 son ceuvre morale et poli-
tique . Comme D’écrivait excellemment Francis Chaponniére, en
1910 : « Ce que le jeune débutant louait surtout chez I'illustre pen-
seur, c’était d’avoir préché 'amour de la vérité, dépouillée de toutes
les ombres dont nos passions peuvent la revétir; d’avoir insisté
sur le devoir de se faire des convictions personnelles, dégagées de la
contrainte de toute tradition autoritaire, d’avoir professé le chris-
tianisme avec une « franchise simple et naturelle », d’avoir donné une
apologétique fondée sur la satisfaction que ’Evangile apporte aux
besoins de ’Ame, d’avoir enseigné aux chrétiens a4 poursuivre la
perfection, enfin d’avoir émis le veeu que la société religieuse fat
reconstituée sur la base de 1’adhésion volontaire, et d’avoir montré

(1) Voir Feuille centrale de Zofingue, mars et avril 1870.



ERENST MARTIN ET SA THEOLOGIE 303

que la séparation du temporel et du spirituel est un idéal 4 pour-
suivre pour assurer la réalisation de ce progrés ».

Notons encore la parenté spirituelle de Martin avec Ch. Secrétan —
dont il a cité cette pensée dans sa these de licence : « De tout temps,
on s’est attaché plut6t a concilier I’Evangile avec des idées précon-
cues qu’a ’expliquer par lui-méme » —, avec César Malan fils, ’homme
de l’obligation de conscience, et surtout avec Gaston Frommel,
dont la mission particuliere fut d’analyser plus complétement cette
expérience chrétienne dont il entendait faire, lui aussi, la pierre angu-
laire de son édifice théologique.

A coup sfir, Ernest Martin ne fut pas un chef d’école. Il n’y pré-
tendit jamais, étant beaucoup trop modeste et se connaissant trop
bien lui-méme. Dirai-je qu’il fut mieux que cela ? Oui : un éducateur,
au plein sens du mot, un de ces hommes trop rares, faits, selon les
termes de sa propre définition, « de clairvoyance et d’espoir indomp-
table, de rigueur morale et d’affection pénétrante, d’ambition élevée
et d’humilité ». Nous sommes plusieurs aujourd’hui, qui avons lar-
gement atteint notre maturité d’4ge et qui pouvons dire, avec ’ac-
cent de la plus profonde reconnaissance : Ernest Martin a fait I’édu-
cation de notre conscience, il nous a appris le discernement moral,
il nous a élevés spirituellement & la hauteur suffisante et fait des-
cendre assez bas dans ’humiliation pour nous permettre de saluer
en Jésus de Nazareth notre Sauveur et le restaurateur de notre
volonté.

Fernand BARTH.



	Ernest Martin : et sa théologie de l'expérience

