
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: Ernest Martin : et sa théologie de l'expérience

Autor: Barth, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERNEST MARTIN

ET SA THÉOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE

Le 3 février 1910, sur la place du Grand-Mézel, à Genève, une foule
de professeurs et d'étudiants, d'ouvriers aussi, rendaient les
derniers honneurs à celui qui avait été le pasteur et professeur Ernest
Martin et qui s'en allait, à soixante et un ans, «sans s'être douté»,

comme l'écrivit un de ses biographes, «de ce qu'il était pour sa grande
famille spirituelle ». Fils moi-même, par la pensée et le cœur, de

cet homme dont la valeur n'avait d'égale que l'extraordinaire humilité,

j'accomplis un devoir de piété en cherchant à préciser ici l'orientation

de son enseignement, la méthode théologique qui est apparue
dès ses premières publications, et à laquelle il est resté inébranla-
blement fidèle.

Dans le combat d'idées que se livrent à l'heure actuelle les fils
de la Réforme calviniste, je me flatte que la voix d'un maître qui
fut aussi un authentique disciple de Calvin mérite d'être entendue,
et son point de vue dogmatique pris en sérieuse considération.

Au moment où Martin quittait la Faculté de théologie, en 1873,
les sciences expérimentales, en pleine possession de leur méthode

inductive, attiraient l'attention sur elles, émerveillant le monde

par l'audace et l'importance de leurs découvertes. Pour ne citer

qu'un nom parmi les plus grands — et par ailleurs les plus
sympathiques aux phénomènes de la vie spirituelle —, Louis Pasteur



290 FERNAND BARTH

venait d'imposer, par ses recherches patientes et couronnées de

succès sur les fermentations et les maladies des vers à soie, le
procédé de l'investigation directe, de l'observation rigoureuse des faits,

par opposition au système déductif et apriorique dont la science

n'était pas encore complètement guérie.
La thèse de baccalauréat de Martin (1873) portela marque des

préoccupations du jour. Sous un titre modeste : Coup d'œil sur l'œuvre

de Jésus avant sa mort d'après l'évangile de Marc, le jeune candidat
avait la prétention d'examiner sur quelle réalité objective repose la
certitude chrétienne. « Aujourd'hui », écrivait-il, « les chrétiens sont

requis avec insistance et non pas sans ironie, de montrer sur quoi
s'appuie leur foi, et s'ils ne produisent pas des faits clairs, nombreux,
mais surtout des faits et non des raisonnements, ils ne seront pas
écoutés. »

Le candidat s'appliquera donc à mettre en lumière les faits
évangéliques, quelques-uns d'entre eux, tout au moins, et il ira les chercher

dans l'évangile de Marc, « témoin simple et pour ainsi dire
élémentaire », auquel il posera la question suivante : « Quelle fut
l'œuvre que Jésus accomplit auprès de ceux qui le connurent et
l'approchèrent pendant sa vie » On le voit : ce qui intéresse déjà
le futur professeur d'exégèse et de théologie du Nouveau Testament,
ce n'est pas ce qui pourrait s'appeler l'histoire anecdotique, le simple
narré critique des événements, c'est la répercussion de ces événements

sur les âmes des auditeurs et spectateurs, le contre-coup psychologique

des faits et gestes de l'Educateur unique que fut Jésus de

Nazareth. Aussi ne fait-il pas de critique au sens négatif du terme.
Il ne cherche pas à distinguer chez Marc les récits qui sont le mieux
attestés de ceux où le témoignage manque peut-être de fermeté. Il
prend ce témoignage tel qu'il est, et s'inquiète seulement de savoir
l'influence que Jésus a eue sur ses contemporains : sur la foule qui
admirait, sur les adversaires qui s'irritaient, sur les disciples, dont
le Maître s'est appliqué à faire l'éducation soit en répondant à leurs

questions, soit en leur faisant des remontrances, soit encore en leur
confiant une mission.

Ce premier essai, « pour chercher à fixer le point de départ de la
science théologique », ne satisfit pas son auteur. Il l'avoua lui-même
dans la préface de sa thèse de licence, parue deux ans plus tard, en

1875 : «Nous nous sommes aperçu que la base sur laquelle s'élève
la science du christianisme ne peut être cherchée dans l'histoire...



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 291

Pour écrire l'histoire, il faut avoir une conception du sujet... Pour

exposer la vie du Christ et lui donner son véritable caractère, il
faut partir du point de vue commandé par la nature du Christ. La

prétention de l'aborder sans conception générale est tout à fait
chimérique ; il faudra s'occuper, non pas d'être table rase, de chasser

toute idée dominante, mais d'avoir l'idée qui correspond au sujet et

au personnage. On ne peut raconter fidèlement la vie du Christ

que du point de vue de la régénération, car il est venu pour opérer
le salut de l'humanité par la régénération de l'individu. C'est donc

la régénération qui est la base subjective de la science théologique ».

Cette thèse de licence, intitulée La science du christianisme et

l'Institution de Calvin, avec, en sous-titre : Recherches sur la méthode

de la science théologique, porte comme épigraphe ces mots de Vinet :

« Le christianisme est un fait de conscience aussi bien qu'un fait
de révélation ». Martin va plus loin que Vinet et veut montrer que
le christianisme est un fait de conscience provoqué par la révélation.
Sur la base de ce fait de conscience, sans lequel il n'y a pas de

christianisme ni de chrétiens dignes de ce nom, il construira, non une

dogmatique ni une apologétique — cette tâche était réservée à son

futur collègue et ami Gaston Frommel — mais une philosophie des

études théologiques. Dix ans avant que César Malan fils n'écrivît
son livre sur la Conscience morale, et un quart de siècle avant que
ne parût VExpérience religieuse de William James, Ernest Martin
affirmait que ce qui importe en théologie historique c'est l'état
d'âme des hommes qui ont construit les systèmes d'autrefois, la

nature de leurs relations avec Dieu, et que ce qui importe pour la

dogmatique d'aujourd'hui, c'est la nature des relations qu'entretiennent

avec ce même Dieu les chrétiens, spécialement les théologiens.

Quelle révolution La théologie est donc une science qui donnera
des résultats d'autant meilleurs que ceux qui la pratiquent seront
plus près du Dieu dont ils parlent, qu'ils seront plus chrétiens. Elle
cesse d'être un exercice — ou un jeu — de l'esprit pour devenir

une activité consciente, provoquée et entretenue par un travail
intérieur de l'âme. Si le simple fidèle n'est pas appelé à exercer la
fonction du théologien, le théologien, lui, ne saurait se dispenser
d'avoir la même piété que le simple fidèle. Par la piété à la science,

par l'expérience subjective à la connaissance objective : telles sont
les prémisses qui ont inspiré tous les travaux de notre maître, et



292 FERNAND BARTH

spécialement sa méthodologie. Certes, il ne contestait pas qu'on pût
faire des études de théologie comme d'autres études historiques et

philosophiques, mais il niait qu'on fût capable de saisir le vrai
sens des faits qui sont l'objet de ces études sans un a priori de

sympathie. Cet a priori est fourni, sans doute, par l'histoire et la
tradition, mais il permet de revenir à l'histoire et à l'expérience d'autrui
avec un principe directeur, le seul qui donne toute sécurité, le fait
de conscience de la régénération personnelle. A vrai dire, c'est ce

fait de l'ordre le plus intime qui donne la définition du christianisme
et fournit en même temps le point de départ de la science théologique.

Confrontant une dogmatique bien définie, celle de Calvin, avec
ce qu'il estime être la saine science du christianisme, Martin met
dans la bouche du réformateur — et pas seulement de celui de

Genève — les paroles suivantes adressées à la conscience d'un chacun

: «Tu ne te connais pas toi-même, tu es au-dessous de toi-même,
ta vie est appauvrie, relève-toi ; apprends que tu es fait pour l'éternité

et que tu es enfant de Dieu... Apprends, pauvre être délaissé et

dégradé, qu'il y a au-dessus de l'humanité un Etre qui donne la vie
à tout, qui a été de tout temps et qui ne mourra jamais ; cet Etre
t'aime d'un amour infini, il vient à toi et veut te rendre la dignité
que tu as perdue. Vois ce qu'il a fait pour toi » Le mérite des champions

de la Réforme est d'avoir tenu ce langage aux « povres
consciences », beaucoup plus que d'avoir bâti des systèmes qui,
d'ailleurs, n'ont pas résisté à l'usure des siècles. Grâce à eux, le pécheur
a pu de nouveau faire l'expérience cardinale de l'existence et de

l'amour de Dieu, du Dieu de Jésus, auquel la Bible rend un si vivant
témoignage. C'est cela qui donne, non seulement la paix du cœur,
mais la certitude préalable à toute recherche de la pensée théologique.

Cette certitude est bannie du monde étranger à la révélation

parce que la relation normale entre l'homme et Dieu a été rompue
par le péché. La régénération est la seule source de la certitude
suprême ; elle en donne du moins le principe, car, pour être absolue,
elle supposerait une régénération achevée, qui n'est le fait de

personne ici-bas. C'est bien ce que Paul entendait quand il écrivait :

« Nous marchons par la foi — certitude première, fondamentale —
et non par la vue —¦ certitude dernière, consommée ».

Encore une fois c'était, pour l'époque surtout, une tentative
audacieuse de donner aux recherches historico-théologiques, aux
constructions dogmatiques, à toute la philosophie chrétienne une



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 293

base psychologique et religieuse. Le jeune novateur se rendit bien

compte qu'on lui ferait des objections de deux côtés à la fois et il
prit à tâche d'y répondre d'avance. Aux contradicteurs de gauche,

aux savants qui ne manqueraient pas de dénoncer l'a priori, il
faisait remarquer que « les sciences d'observation ont aussi leurs axiomes

qui, pour être d'ordinaire sous-entendus, n'en sont pas moins
réels et faciles à indiquer. Pour faire des observations dans le champ
de la nature vivante ou inorganique, il faut admettre que la nature
existe et que nous pouvons la connaître. Voilà deux axiomes bien
caractérisés ». A tout prendre, ce sont des actes de foi. Le
positiviste et le rationaliste croient à la science, à la raison. « Ils sont

impuissants à prouver leur foi devant le sceptique et cependant ils
continuent à travailler en vertu d'une conviction qui est dans leur
âme, qui naît de leur vie et qu'on ne saurait leur arracher. » L'axiome
du chrétien, invérifiable pour qui n'a pas fait l'expérience de la régénération,

est que « tout ce qui existe dépend de Dieu et que pour les êtres

spirituels ce lien de dépendance devient un lien d'amour ». Axiome

pour axiome, celui du théologien vaut celui du naturaliste, tout
en en différant par la nature de l'expérience qui le fonde en
certitude.

Se tournant ensuite vers la droite, du côté des chrétiens et des

théologiens qui redoutent d'ébranler l'autorité de l'Eglise ou de

l'Ecriture au profit d'une nouvelle norme de foi en laquelle ils n'ont

pas confiance, Martin continue : « La certitude est un fait de
conscience ; ni l'Eglise qui est une institution, ni la Bible qui est un
livre ne peuvent tenir lieu d'un fait de conscience. L'Eglise, fût-
elle infaillible comme elle le prétend, la Bible fût-elle écrite par
Dieu lui-même dans ses propres termes, comme quelques-uns le

disent, ni l'une ni l'autre n'aurait, par cela seul, rendu la certitude
absolue dans les âmes ; il s'agirait de produire une soumission absolue

à l'Eglise ou à la Bible, et cette soumission ne serait pas encore une
certitude. L'Eglise et la Bible sont des moyens d'éducation et non
des garanties de certitude ».

Etant ainsi en possession d'un principe de systématisation qu'il
avait tout lieu de croire juste et fécond, le nouveau licencié se sentit
poussé à l'appliquer à l'ensemble des disciplines théologiques, et

cette contre-épreuve lui parut assez concluante pour qu'il en fît le

sujet d'une thèse de doctorat, parue en 1883 : Introduction à l'étude

de la théologie protestante.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVII1 (n° 77, I930). I9



294 FERNAND BARTH

Nous sommes ici au centre de la pensée martinienne. C'est dans

cet ouvrage de trois cents pages — le plus long qui soit sorti de sa

plume — que notre bienheureux professeur a développé sa méthode et

systématisé son enseignement. Et c'est bien par cette méthode si
personnelle, si neuve à l'époque, si adéquate à son objet, que l'enseignement

de Martin, par ailleurs un peu timoré et manquant d'éclat, a produit

une impression durable sur bon nombre de ses étudiants.
Qu'il nous soit donc permis d'exposer les grandes lignes de cette

méthodologie si caractéristique à laquelle le regretté Louis Emery
accordait de sortir des « sentiers battus », tout en doutant qu'elle
eût « beaucoup de chances de trouver des partisans »fe).

Et tout d'abord, quels sont ceux que le candidat au bonnet de

docteur veut introduire dans les arcanes de la reine des sciences

Des étudiants en théologie, sans doute, des jeunes gens qui se

préparent à l'exercice du pastorat. Mais l'ambition de l'auteur est

plus haute. « N'est-il pas opportun », écrit-il dans son avant-propos,
« de viser aussi un public plus étendu qui ne possède, en fait de

théologie, que des notions éparses, incomplètes et trop souvent
inexactes Serait-il téméraire de croire que quelques esprits au
moins se laisseront introduire puis diriger dans ce domaine à l'entrée

duquel ils sont arrêtés par des scrupules, des craintes ou des

répugnances Beaucoup de faits et d'idées ont maintenant cours

parmi les théologiens, tandis que les laïques instruits d'ailleurs et
très capables de se les approprier, les ignorent au détriment de leur
foi... Les sujets religieux sont fréquemment abordés dans les
conversations et l'on se trouve faire de la théologie sans le savoir. Faute
de réflexion, et faute de connaissances précises, cette théologie est

souvent très défectueuse. »

Une autre préoccupation domine la pensée du théologien genevois,
celle de réconcilier la science et la foi en leur révélant à toutes deux
leur véritable visage et, conséquemment, la parenté profonde qui
les unit. Pourquoi, en effet, la science et la foi s'opposeraient-elles
irréductiblement ou s'ignoreraient-elles de façon systématique?
Seule une incompréhension réciproque peut les tenir éloignées l'une
de l'autre. Qu'est-ce, en effet, que la foi C'est le point le plus favorable

à l'observation des phénomènes de l'univers spirituel. Et

(') Louis Emery, Introduction à l'étude de la théologie protestante, p. 36.



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 295

qu'est-ce que la science, dans l'ordre théologique, sinon cette
observation elle-même, l'examen minutieux que nous sommes appelés à

faire de tout ce qui constitue le monde moral et religieux Il ne

pourrait y avoir conflit que si l'une ou l'autre de ces activités de

notre esprit — ou toutes les deux — transgressaient leurs limites
respectives, la foi dégénérant en un intellectualisme autoritaire, et
la science cessant d'être désintéressée pour se mettre au service

d'une cause différente de celle de la vérité.
Le point de départ de la théologie, le prius hors duquel elle se

développe par voie de croissance organique, c'est, nous le savons déjà,
le fait de conscience de la régénération personnelle, autrement dit
la foi, la foi chrétienne.

Mais pourquoi isoler ce fait moral de tous les faits du même ordre

et le dresser à l'entrée de l'édifice théologique en une manière de

majestueux portique sous lequel quiconque veut faire de saine théologie

soit obligé de passer A cette critique qu'on ne manquera pas
de lui faire, notre auteur répond : parce que

la foi a sa date d'origine dans l'histoire ;

elle donne naissance à une vie d'un caractère spécifique, la vie
éternelle ;

cette vie est à son tour génératrice d'une science nouvelle, celle
des choses de l'esprit.

On le voit, la marche est toujours la même : par l'histoire évangélique

à l'expérience de la foi, et par l'expérience religieuse à la
connaissance interne des faits historiques.

Comme un bon stratège qui surveille sans cesse sa base d'opérations,

Martin est revenu souvent aux éléments fondamentaux de

son système méthodologique. Vingt ans après avoir fait paraître
l'Introduction, il publiait, dans la Revue de théologie et de philosophie,
une étude fouillée sur Le sens de Vexpérience chrétienne dans les

discussions actuelles :
« L'expérience chrétienne », écrivait-il alors — c'était en 1894 —

« est l'acte par lequel nous unissons notre vie à la vie du Christ,
notre personne à sa personne vivante pour parvenir à la vie
éternelle en communion avec le Dieu saint. »

Que si l'on estimait abusif l'emploi du langage scientifique dans

le domaine religieux, et injustifiées les conclusions de la théologie
expérimentale, Martin n'éprouvait aucune difficulté à faire les

distinctions nécessaires :



296 FERNAND BARTH

« Ce qu'on appelle l'expérience chrétienne est de tout autre nature

que les expériences scientifiques ; dans le fait chrétien, l'individu
n'est pas spectateur, il entre lui-même dans la cornue et se soumet à

l'action des réactifs ; il y reste jusqu'à la vie éternelle ; l'expérience
ne se termine pas ici-bas. La foi est donc une expérience inachevée
dans laquelle on e'ntre par une résolution énergique ; cette résolution
est nécessaire pour demeurer dans les conditions de l'expérience ;

toutes les tentations ont pour objet de nous en faire sortir. »

Alors, direz-vous, l'édifice élevé par la pensée théologique repose
de tout son poids sur un phénomène essentiellement subjectif
Oui, certes, en tant que la foi, certitude initiale de la régénération
personnelle, est elle-même un fait subjectif. Or, comment pourrait-
elle être autre chose, sans renier son nom Mais remarquez qu'en
affirmant notre foi subjective, nous affirmons du même coup celui

qui en est l'objet suprême : Jésus-Christ.
Ces deux noms : Jésus-Christ, expriment à eux seuls un jugement

sur la personne historique du fils de Marie, la conclusion d'une
expérience dont il est l'objet. En disant donc que j'ai foi en Jésus-Christ,
je répète, mais avec l'accent de la conviction personnelle, ce que
d'autres ont dit avant moi, à savoir qu'ils ont reconnu en lui «

l'envoyé de Dieu, le fondateur de la vraie humanité, le destructeur du

mal, celui qui réconcilie la créature avec le Créateur, en un mot le

Sauveur ». « La foi en Jésus-Christ n'est pas autre chose que l'attitude

des hommes qui subissent l'ascendant du Saint et du Juste. »

Au surplus, la foi se sert de la science objective, qu'elle soit
historique, psychologique, voire médicale, « pour rectifier son propre
langage et pour parler plus dignement de ses propres expériences ».

Voilà donc de quoi dissiper les scrupules ou les craintes des anti-
subjectivistes. L'expérience religieuse, au sens martinien, ne s'identifie

pas avec un quelconque mysticisme nébuleux qui s'isolerait de

toutes les contingences et prétendrait reconstruire à lui seul toute
la révélation salutaire. Elle suppose l'histoire objective, documentaire,

du salut par Jésus-Christ, elle y retourne constamment pour y
trouver des expériences déjà faites et s'enrichir elle-même au contact

de ces normes séculaires de la foi.
La théologie, telle que Martin la conçoit, comprend trois parties

principales : la science, l'éducation, la philosophie.
A. — Au premier rang des disciplines scientifiques est l'histoire

de la Révélation.



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 297

Pourquoi employer ce mot de révélation N'est-il pas
conventionnel? Ou, tout au moins, plutôt que d'être posé au point de départ,
ne devrait-il pas apparaître comme une conclusion Oui, sans

doute, comme une conclusion, mais de la foi et non de la science,

comme un postulat de l'expérience chrétienne personnelle. Jésus

nous est d'abord connu par les récits de sa vie et par notre imagination

qui s'empare de ces récits, après quoi, si nous sommes résolus

à faire l'acte indispensable de la foi, s'inaugure avec Christ une relation

personnelle qui, par lui, s'étend à Dieu lui-même. Quiconque a

parcouru ces étapes spirituelles est obligé par sa propre expérience
de dire que Dieu s'est fait connaître à lui dans les pages du Nouveau
Testament. Ainsi se justifie le terme initial de révélation, à savoir
« une série de faits historiques dont l'effet est d'établir entre l'homme
et Dieu cette relation qui porte le nom de foi chrétienne ».

B. — Après la science, l'éducation, qu'on pourrait aussi appeler
l'édification.

Il s'agit du « maniement raisonné, conscient et judicieux de tous
les moyens propres à agir sur les âmes pour qu'elles réalisent le

bien dans les faits ». C'est un art, le grand art, pourrait-on dire,
celui de « faire des chrétiens ». Or, ce qui manque à notre protestantisme,

c'est une théorie rationnelle et complète de l'éducation. L'Eglise
catholique a des personnes, des institutions toutes prêtes pour répondre

aux natures et aux situations diverses ; elle intervient régulièrement

dans la vie des fidèles en leur prescrivant de fréquents exercices

de piété. Nos Eglises protestantes, elles, ont remplacé cette
tutelle par l'autorité des confessions de foi, «mais cette autorité a

été battue en brèche, elle n'a plus d'empire sur l'opinion du grand
nombre, et il n'est plus rien resté pour guider les esprits et les âmes.

En second lieu, l'Eglise, qu'on s'était habitué à considérer comme
la gardienne de l'autorité, n'a plus de raison d'être depuis que
l'autorité est renversée, aussi n'a-t-on plus conscience de la nature

propre et de la vraie mission des Eglises ».

Il nous faut un système d'éducation basé sur la science théologique.
Parmi les moyens éducatifs que l'Eglise peut et doit employer,

Martin assigne une place prépondérante à la dogmatique, qu'il cesse
de considérer avant tout sous l'angle spéculatif, pour en faire,
seul parmi tous ses confrères encyclopédistes, un instrument propre
à former les consciences. «Car la dogmatique», écrit-il, «n'est pas une
science, elle est le langage de la foi. »



298 FERNAND BARTH

C. — La Révélation, qui atteint l'homme tout d'abord sous l'angle
de la volonté, ne dispense pas pour autant sa pensée d'accomplir la
tâche qui lui est propre. Or, celle-ci consiste à ramener à l'unité les

faits qui sont à la base de la science et les principes qui régissent
le ministère de l'éducation. Qu'une philosophie chrétienne se
construise donc par l'apport de tous, et que la spéculation religieuse aide
à faire la revision nécessaire des doctrines que l'Eglise a le devoir
de professer

La question doctrinale est une de celles qui ont le plus préoccupé
notre maître. Il l'avait déjà abordée en 1875, dans sa thèse de licence,
à laquelle e désire revenir maintenant pour quelques instants.

Etudiant VInstitution de Calvin dans ses rapports avec la science

du christianisme, Martin montrait que la dogmatique calvinienne

repose d'aplomb sur l'expérience religieuse de son auteur, et que ce

fut le tort des générations suivantes de transformer les puissantes
affirmations du réformateur en « arches saintes auxquelles on ne

pouvait toucher sans sacrilège». Or, il arrive toujours un moment,
après les grandes périodes de création spirituelle, où l'on s'aperçoit
qu'il n'est pas possible de vivre éternellement des souvenirs du passé
ni d'exprimer la vie de chaque génération dans les formules qui
traduisirent la foi des initiateurs. Ainsi, dans un édifice comme
l'Institution, nous sommes amenés aujourd'hui à distinguer le fonds

expérimental, qui est solide et permanent, des conclusions scientifiques

qui sont souvent inacceptables pour la pensée contemporaine.
« Les doctrines déterministes de Calvin, celles de la Providence et

de l'élection, sont issues du sentiment qu'il a de la souveraineté de

Dieu ; seulement, la souveraineté morale de Dieu n'est pas distinguée
de sa souveraineté métaphysique ; son autorité est confondue avec
sa causalité... Entraîné par un besoin impérieux de conscience,
Calvin ne s'aperçoit pas qu'il tranche une question de métaphysique
où la conscience n'est plus compétente. »

Ce n'est pas par trop de science que pèche le capital ouvrage de

la Réforme française, c'est, au contraire, par défaut de rigueur
scientifique, parce que Calvin affirme plus qu'il n'analyse, parce que la
chaleur de la lutte ne lui laissait pas le loisir de pousser ses

investigations aussi loin qu'il aurait fallu, et surtout parce qu'avec tous



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 299

les réformateurs il a déplacé l'axe de l'autorité, la faisant reposer
sur la Bible en tant qu'elle serait l'infaillible Parole de Dieu.

Mais « quels que puissent être les déficits de la théologie de Calvin,
surtout au point de vue scientifique, on ne peut se refuser à y voir
les traces profondes d'une expérience religieuse sincère et vigoureuse ».

Toute la question fut reprise par Martin en 1892, dans son étude

présentée à la Société pastorale suisse : L'influence du dogme réformé

sur la moralité.
Le dogme réformé, c'est, par excellence, celui de la prédestination,

formulé par Calvin lui-même en ces termes :

« Nous appelons prédestination le conseil éternel de Dieu par
lequel il a déterminé ce qu'il voulait faire d'un chacun homme. Car il
ne les crée pas tous en pareille condition, mais ordonne les uns à la
vie éternelle, les autres à éternelle damnation. »

Dans cette affirmation aux angles coupants, Martin voit, non
une thèse abstraite à retenir telle quelle, mais un agent d'éducation
chrétienne, destiné à créer une obéissance nouvelle à Dieu lui-même
aussi et plus absolue que ne l'était celle qu'on devait censément au

pape. Il y a, à la base du dogme prédestinatien « deux prémisses

expérimentales : la foi en Christ, sans laquelle il est impossible
de rien dire ni de rien savoir quant au salut, puis l'autorité de Dieu,
sans laquelle le monde moral n'existe pas ». Mais « séparé de ce qui
l'a produit, envisagé comme thèse philosophique, le dogme en question

fait de Dieu un être capricieux qui, sans aucune raison, traite
les uns avec une faveur qu'il refuse aux autres, et, dans l'homme,
détruit la responsabilité en attribuant tout à la causalité divine ».

Ce qui montre à l'évidence que les prémisses valent mieux que la
thèse et que ce sont celles-là plutôt que celle-ci qui ont agi sur les

consciences, c'est que le type réformé, qui existe bel et bien, identique
à lui-même sous les différences d'ordre ethnique ou linguistique, est

précisément caractérisé en premier lieu par le sentiment de la

responsabilité personnelle. Calvin lui-même n'a-t-il pas été un
représentant eminent de cette race d'hommes asservis au devoir, tout
court « Ce n'est pas par le bras que Farel le saisit, c'est par la
conscience. »

Le trait principal et générique des enfants de la Réforme, c'est
la résolution fondamentale de la foi.

« Le réformé par hérédité domine la nature en qualité d'ouvrier, de

colon, d'ingénieur ou de trafiquant ; le réformé par régénération



300 FERNAND BARTH

s'attaque à la nature humaine en lui et hors de lui pour la transformer

par l'esprit de Dieu qu'il a reçu : il est l'homme de la grâce qui
triomphe de la nature pour la faire servir à la gloire de Dieu. »

Si, dans sa thèse de baccalauréat, Martin avait jugé opportun de

laisser de côté les scènes de la Passion, il combla cette lacune par
une étude, parue en 1889, sur La mort de Jésus, et se montra là, dans

l'expression de sa pensée, plus hardi qu'il n'osait l'être d'ordinaire.
La question est de suite posée sur le terrain dogmatique : « Comment

la mort de Jésus conduit-elle au salut »

Le péché est une offense à Dieu, sans doute, mais aussi un
préjudice porté au pécheur lui-même. La conscience réveillée demande

réparation. « L'offense à Dieu peut être réparée ou expiée, ce qui
revient au même, par l'aveu, le repentir, l'humiliation, la condamnation

de soi-même : c'est la seule vraie expiation. » Mais la réparation
complète n'est plus possible, parce que la conscience a été mortellement

atteinte par le péché et que l'humiliation salutaire, celle qui
surmonte la faute, est désormais hors de portée du pécheur. Que fait
donc Jésus Il accomplit, lui qui en était seul capable, l'acte de

l'humiliation volontaire totale, au nom et au profit de l'humanité
coupable. Voyez-le en Gethsémané: «Ce qui provoque ses angoisses,

ce n'est pas le coup qui va le frapper, c'est la pensée qui dirige le

coup... A cette heure de ténèbres, il ira jusqu'au bout, il fera l'expiation,

la seule vraie, la seule efficace : il s'humilie, il se repent de la

faute que les autres commettent sur lui ; il n'est plus lui, il est tout
entier dans les hommes ». A Golgotha, «le sacrifice n'est pas dans sa

mort, mais dans son âme qui, en mourant, se confond avec celle
des pécheurs et se repent pour ceux qui ne se repentent pas ». Ainsi
« s'achève le baptême de repentance accepté, demandé par Jésus à

Jean, non par imitation, ni par substitution, mais par identification.
Jésus n'a pas subi passivement la malédiction divine méritée par le

péché des hommes. Il l'a sentie peser sur sa conscience, devenue
la conscience du genre humain. La condamnation n'est pas tombée
fatalement sur lui, il l'a prononcée de lui-même sur lui-même. Jésus

peut, par une sympathie sans limite, réparer la faute au moment
même où elle se commet. Il y a un homme qui fait pénitence, il y a

une conscience qui veille, et c'est par là que la mort de Jésus, le



ERNEST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 301

plus grand des crimes, devient le sacrifice rédempteur. Maintenant,
toute conscience peut se condamner à son tour, à la vue et sous l'empire

de l'humiliatian de Jésus ».

Ici le théologien remarque, en effet, non sans finesse, que le «tout
est accompli » dit plus que le T€TéXeo"Tai du texte sacré, lequel est
mieux rendu par l'allemand : es ist vollbracht.

« Ainsi le Sauveur a pleinement satisfait à la justice divine, il a

présenté à Dieu la condamnation du péché prononcée par une
conscience humaine, il a reconnu l'autorité divine, la violation de la

loi, et il a souffert de cet aveu. De plus, il a ouvert la voie à l'humiliation

de tous les pécheurs. Il ne serait pas conforme à la justice

que personne fût dispensé de souffrir pour ses fautes en les déclarant

contraires à la volonté de Dieu ; aussi le sacrifice de Jésus

n'équivaut-il pas à une dispense ; au contraire, il permet à chaque
pécheur de présenter l'expiation morale de ses propres péchés et de

s'associer par là à l'expiation humaine. »

Cet essai d'interprétation du « mystère de piété » paraîtra sans

doute à plusieurs se distinguer par trop de subtilité ; on trouvera
qu'à vouloir intérioriser tout le drame de la rédemption, l'auteur en

a sacrifié outre mesure les éléments extérieurs et concrets. Il reste

que, derrière le théologien, apparaît encore et toujours la figure
de l'homme dont la conscience a été sensibilisée par l'action du

Rédempteur lui-même et qui fait de la foi, née de la rencontre de

l'âme avec son Sauveur, le critère par excellence de la vérité
théologique.

Appelé, dès 1891, à professer sur le Nouveau Testament, le

théologien porta de plus en plus son attention et ses recherches, comme
il était naturel, sur le problème biblique en général, et christologique
en particulier. Mais le professeur resta toujours pasteur dans l'âme,
ainsi qu'en témoigne la série de six discours prononcés, en 1894,
dans des cultes-instructions, et qu'il réunit en un petit volume intitulé

: La valeur du Nouveau Testament. Sous une forme très
condensée, on y trouve le résumé de sa théologie et les lignes directrices
de son enseignement néo-testamentaire.

La foi est toujours au point de départ, la foi qui « sait que celui

en qui elle a cru est au-dessus des atteintes de la pure critique
historique ». D'autre part, « nul ne peut inventer Jésus-Christ, il faut



302 FERNAND BARTH

donc que nous soyons conduits à lui par ceux qui l'ont connu avant
nous et qui savent lui rendre témoignage ; parmi nos contemporains,
beaucoup sont en état de nous parler de lui et de nous montrer
qu'ils vivent de lui, mais aucun d'eux ne croit pouvoir le dépeindre
mieux que ne l'ont fait les auteurs du Nouveau Testament ».

La foi, secondée par la critique historique et l'observation
psychologique, retrouve donc dans le recueil sacré sa propre image, beaucoup

plus nette, beaucoup plus achevée que nulle part ailleurs. Et,
dès lors, le Nouveau Testament se développe organiquement de la
façon suivante :

1. L'objet de la foi, «l'être proposé à la conscience dans une vie
et une activité terrestres, Jésus » — les Synoptiques.

2. «La foi agissant au dehors dans l'espace» — les Actes,
« dans le temps » — l'Apocalypse.

3. «La foi prenant possession de son objet par des expériences
intimes» — les Epîtres.

4. « La foi rendant à son objet le témoignage qui lui est dû, Jésus
devenant le Christ » — Jean.

La théologie de l'expérience, telle que l'a conçue et exposée Ernest

Martin, procède — on s'en est rendu compte dès le début de cette
étude —¦ de la pensée de Vinet. Et ce n'est pas un pur hasard que
les premières pages que le futur théologien ait publiées, étant encore

étudiant, fussent consacrées à Vinet et à son œuvre morale et
politique fe). Comme l'écrivait excellemment Francis Chaponnière, en

1910 : «Ce que le jeune débutant louait surtout chez l'illustre
penseur, c'était d'avoir prêché l'amour de la vérité, dépouillée de toutes
les ombres dont nos passions peuvent la revêtir ; d'avoir insisté

sur le devoir de se faire des convictions personnelles, dégagées de la
contrainte de toute tradition autoritaire, d'avoir professé le
christianisme avec une « franchise simple et naturelle », d'avoir donné une

apologétique fondée sur la satisfaction que l'Evangile apporte aux
besoins de l'âme, d'avoir enseigné aux chrétiens à poursuivre la

perfection, enfin d'avoir émis le vœu que la société religieuse fût
reconstituée sur la base de l'adhésion volontaire, et d'avoir montré

Voir Feuille centrale de Zofingue, mars et avril 1870.



ERENST MARTIN ET SA THÉOLOGIE 303

que la séparation du temporel et du spirituel est un idéal à

poursuivre pour assurer la réalisation de ce progrès ».

Notons encore la parenté spirituelle de Martin avec Ch. Secrétan —
dont il a cité cette pensée dans sa thèse de licence : « De tout temps,
on s'est attaché plutôt à concilier l'Evangile avec des idées préconçues

qu'à l'expliquer par lui-même » —-, avec César Malan fils, l'homme
de l'obligation de conscience, et surtout avec Gaston Frommel,
dont la mission particulière fut d'analyser plus complètement cette
expérience chrétienne dont il entendait faire, lui aussi, la pierre angulaire

de son édifice théologique.
A coup sûr, Ernest Martin ne fut pas un chef d'école. Il n'y

prétendit jamais, étant beaucoup trop modeste et se connaissant trop
bien lui-même. Dirai-je qu'il fut mieux que cela Oui : un éducateur,
au plein sens du mot, un de ces hommes trop rares, faits, selon les

termes de sa propre définition, « de clairvoyance et d'espoir indomptable,

de rigueur morale et d'affection pénétrante, d'ambition élevée

et d'humilité ». Nous sommes plusieurs aujourd'hui, qui avons

largement atteint notre maturité d'âge et qui pouvons dire, avec l'accent

de la plus profonde reconnaissance : Ernest Martin a fait
l'éducation de notre conscience, il nous a appris le discernement moral,
il nous a élevés spirituellement à la hauteur suffisante et fait
descendre assez bas dans l'humiliation pour nous permettre de saluer

en Jésus de Nazareth notre Sauveur et le restaurateur de notre
volonté.

Fernand BARTH.


	Ernest Martin : et sa théologie de l'expérience

