Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: “Le fils de Joseph" : étude sur Jean 1,45 et VI,42
Autor: Menoud, Philippe-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« LE FILS DE JOSEPH »

ETUDE SUR JEAN I, 45 ET VI, 42.

Le probléme du quatriéme évangile parait entrer, depuis quelques
années, dans une voie nouvelle. Beaucoup plus qu’au début du siecle,
on est disposé aujourd’hui a mettre ’accent sur les indices nombreux
qui rendent vraisemblable son origine syrienne ou méme palestinienne.
Que I’on s’occupe de la langue, de la pensée théologique ou des tradi-
tions historiques de ’évangile, on tend a le rapprocher du théatre des
événements qu’il raconte et qu’il commente. Pour ce qui concerne en
particulier la question des traditions historiques, le développement
des études sur les synoptiques a été favorable au quatrieme évangile.
Du moment que ’on ne considere plus la tradition synoptique comme
un bloc homogene, en opposition comme tel avec les données johan-
niques, P’alternative : synoptiques ou quatriéme évangile, se borne
a la mesure d’une construction académique. Il est alors possible
d’examiner le quatriéme évangile pour lui-méme et de lui rendre
justice. On admet aujourd’hui qu’il a conservé sur ’histoire de Jésus
des traditions anciennes, parfois excellentes, qu’il importe de dégager
et d’apprécier, soit que l’on s’attache au probleme littéraire de
P’évangile, soit que ’on cherche a préciser sa valeur historique. Pour
ne citer qu'un exemple, il est significatif qu’a I’heure actuelle un
nombre de plus en plus grand d’éxégétes adopte la date johannique
de la mort de Jésus, revisant ainsi le sévere jugement de Jiilicher @
que le quatridme évangile ne nous apporte de connaissances spéciales
sur aucun point de la vie de Jésus.

() JUricHER, Einleitung in das Neue Testament, 5. u. 6. Aufl., p. 379.



276 PHILIPPE-H. MENOUD

Le titre de «fils de Joseph» donné a Jésus a deux reprises (1,45
et v1, 42) par le quatri¢me évangile nous parait appartenir au groupe
des traditions palestiniennes. On a, depuis longtemps, souligné
P’importance de ces deux passages, en traitant soit le probléme des
fréres de Jésus, soit la question de savoir si Jean connait ou ne
connait pas la naissance virginale, mais on s’est peu préoccupé de la
conception originale de la filiation de Jésus qu’ils présentent, par
rapport aux qualifications similaires des synoptiques (Marc vi, 3;
Mat. xii1, §5 ; Luc 1v, 22). L’étude comparée des données johan-
niques et synoptiques sur ce point particulier est, pensons-nous, digne
d’intérét. C’est 4 ce probleme de critique littéraire et historique que
nous consacrerons les lignes qui suivent.

On lit dans la scéne de la vocation des premiers disciples : « Philippe
trouva Nathanaél et lui dit : Nous avons trouvé celui dont a écrit
Moise dans la loi, et les prophetes; Jésus, fils de Joseph, celui de
Nazareth » (Jean 1, 45). Apres le discours de Jésus sur le pain de vie,
les « Juifs », c’est-a-dire, dans le cas particulier, les Galiléens adver-
saires de Jésus (), s’arrétent a cette parole de Jésus : « Je suis le pain
de vie descendu du ciel», et s’écrient (v, 42) : « Celui-ci n’est-il pas
Jésus, le fils de Joseph, dont nous connaissons le pére et la mérer? (2)

En dehors de ces deux passages, le quatrieme évangile semble
préoccupé de détacher Jésus le plus possible de sa famille charnelle ®).
Joseph n’est mentionné que 1, 45 et v, 42. Marie n’apparait qu’aux
noces de Cana (11, 1, 3, 5, I2) et a la crucifixion (x1x, 25-26), et son
nom n’est pas donné ; ’évangéliste dit simplement : la mére de Jésus,
et il n’est pas impossible que dans sa pensée elle ait un réle allégo-
rique. Il n’est pas parlé des sceurs. Les fréres sont mentionnés 11, 12 ;
viL, 3, §, 10; XX, I7 et XXI, 23 ; mais «fréres» a manifestement le sens
de «disciples » dans les deux derniers de ces passages, et a sans doute
le méme sens dans les deux premiers aussi @, car avant de mourir

(1) Cf. W. Lurcert, Die Fuden im Fobannesevangelium, in Neutestamentliche
Studien G. Heinrici zu seinem 7o, Geburistag dargebrachr, p. 147. — (2) Le fait que
'article défini se rencontre dans I'un des passages et manque dans |'autre nous parait
sans importance pour notre sujet. — (3) Il importe de noter que la tendance
générale de I'évangéliste 4 détacher Jésus de sa famille terrestre n’est pas en con-
tradiction avec sa notion trés ferme de 'humanité réelle du Verbe incarné. Il y a
la deux questions différentes. — (4) Cf. WeLLHAUSEN, Das Evangelrum Fobannis,



«LE FILS DE FOSEPH » 277

Jésus confie sa meére au disciple bien-aimé (x1x, 26), ce qui suppose
que Marie n’avait pas d’autre enfant qui pft prendre soin d’elle.
Nos deux indications sur la filiation de Jésus apparaissent donc
comme des éléments isolés dans I’évangile, et en contradiction avec
la tendance générale de I’évangéliste. Leur étroite parenté suggere
I’idée de voir en elles les représentants d’'une méme tradition, et de
les étudier ensemble (.

La seconde partie du verset 1, 45, ou Philippe présente Jésus a
Nathanaél, n’est pas homogene, mais comprend deux éléments
distincts : d’abord un commentaire dogmatique destiné a expliquer
la personnalité de celui qui est présenté (Ov &ypagev Mwiofg év
TW vOpw Kol ol mpo@fitan) c’est une paraphrase du mot « Messien ;
et ensuite le nom du personnage lui-méme : ’Incodv 010v 100 ‘lwone
tov amd NoZapér. Remarquons ici que ce nom est indiqué en parfait
accord avec 'usage juif, qui nommait une personne par son nom a
elle, par le nom de son pere, et par le nom de sa tribu ou de son lieu
d’origine ; c’est méme le seul passage des évangiles ou Jésus soit
désigné aussi exactement.

Il importe de noter que les deux propositions ne répondent pas
I'une a Tautre. Celui que les Ecritures ont annoncé, n’est pas le fils
de Joseph et ne vient pas de Nazareth, comme le pressent justement
Nathanaél; il est au contraire « &k 100 Omépuorog Adaveid » et
il vient de Bethléhem, la ville de David (vii, 42). Origéne déja s’est
apercu de ce hiatus, et il Pexplique ainsi :

«ov To0TO d¢ eimelv Bovhetar, 6T1 of mpoefitor oUTwg Eypapav 0Tt
‘Incodg €otar 6 vidg ‘lwong amd Nalopér, &N é&vti Tod > Tov
lwofe vidy < > 1oV &md NaZapét < toltov ebprikauev OvTo ékeivov

mepl o0 Mwuofig e év T vouw xal oi mpogftor eimov (2.

Beaucoup de modernes ®), aprés Calvin @, ont pensé qu’il fallait
distinguer entre la pensée de 1’évangéliste, pour lequel Jésus est
p- 35. M. GogueL (Notes d’bistoire évangélique, I111. La venue de Fésus d Férusalem
pour la féte des Tabernacles, p. 4-5), admet cette explication pour 1, 12, et déclare
que pour le chapitre vir «’hypothése mérite d’étre sérieusement envisagée».

(1) H.-H. WenprT, Die Schichten im wierten Evangelium, attribue vi, 42 2 la
couche plus ancienne des discours (p. 126), et 1, 45 a la couche narrative (p. 114).

Cest méconnaitre 'étroite parenté de ces expressions, uniques dans le corps de
Pévangile, ou elles se présentent comme des blocs erratiques de méme carac-

tére, et apparemment de méme valeur. — (2) Bruchstiicke aus Catenen, XXIV,
Origenes Werke, t. IV, éd. Preuschen, p. 503. — (3) Cf. les commentaires de GopET,
Lutnarot, MEYER, PLUMMER, ZAHN, T1LLMANN, LAGRANGE, BERNARD. — (4) Com-

mentarius in evangelium Fobannis in Calv. Op., XLVII, 33.

KEV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. $., t. xvi (NO 76, 1930). 18



278 PHILIPPE-H. MENOUD

le Verbe incarné, accomplissant les prophéties messianiques, et celle
de Philippe, auquel Jésus n’avait pas encore révélé sa messianité, et
qui, par conséquent, pouvait sincérement, comme le fera tout a
I’heure Nathanaél, ne voir en lui que le fils de Joseph et un habitant
de Nazareth. Cette distinction peut paraitre subtile et artificielle, et
Pon peut estimer que la pensée de ’évangéliste, recouvrant celle de
Philippe, signifie ceci : pour les Juifs, le Verbe incarné n’a jamais été
que Jésus, le fils de Joseph, de Nazareth ™. Si méme on Padmettait,
cette distinction n’expliquerait pas lorigine de cette qualification
s1 précise de la personne humaine de Jésus. Or cette qualification est
mal relie a la premiere partie de 1, 45°, qui sous sa forme actuelle
n’est pas cohérent. La seule maniere de résoudre la difficulté est
d’admettre que la référence a ’Ecriture est de I’évangéliste, et que
la description de Jésus vient d’une source. L’évangéliste ’aura re-
produite sans la mettre en parfaite harmonie avec les mots destinés
a Pintroduire.

Le second passage vi, 42, parait au premier abord plus simple. On
montre a 'envi combien ’expression « fils de Joseph» est naturelle
dans la bouche des « Juifs », qui s’obstinent a ne pas voir en Jésus la
manifestation du Verbe. Mais la fin de Papostrophe des « Juifs » est
plus difficile ; ils affirment connaitre le pere et la meére de Jésus, alors
que Joseph a disparu de ’évangile, et que Marie n’y parait qu’a de
rares occasions. Rigoureusement interprété, notre verset veut dire
que Joseph vit encore, tout aussi bien que Marie, que chacun les
connait bien, et on l’aurait sans doute entendu en ce sens, si 'on
interprétait notre passage pour lui-méme, et non en fonction du
reste de Pévangile et de la tradition évangélique tout entiére, d’aprés
laquelle Joseph a disparu au moment ou commence le ministére
public de Jésus. L’opinion commune parmi les exégetes estime apres
Bengel @ que «ofdauev n’indique pas nécessairement que Joseph
vivait encore ; on savait que Jésus était le fils de Joseph qu’on avait
connu»®@), Il est néanmoins légitime de penser qu’ici aussi notre
évangéliste a connu une tradition ancienne, que les synoptiques n’ont
pas connue ou qu’ils ont écartée, selon laquelle Joseph n’était pas
mort 4). Méme si Joseph avait disparu de la scéne de Phistoire, la

(1) Cf. les commentaires de W. BAugr (2. Aufl., p. 38) et de Loisy (2¢ éd., p. 134).
— (2) « Josephus erat mortuus, sed memoria ejus manebat », Gromon Novi Testa-
mentt, 1860, p. 341. — (3) LAGRANGE, Fean, p. 180. Cf. PLUMMER, Fob#, in Cambridge

Bible, p. 152 ; ZauN, p. 343 ; BERNARD, Intern. Crit. Comm., 1, 73 et 203. —
(4) Cf. MEvER (trad. angl.), I, 387.



«LE FILS DE ¥0OSEPH » 279

double mention du pere de Jésus est frappante ici, puisqu’ailleurs,
nous Pavons indiqué, P’évangéliste n’est nullement embarrassé de
n’introduire dans son récit que la mere de Jésus. On peut donc con-
clure que 1’évangéliste reproduit une source sans doute de méme
origine que celle qu’il a utilisée au verset 1, 45 (), selon laquelle Jésus
était connu et désigné comme le fils de Joseph.

En résumé, Jean 1, 45 et vI, 42 semblent attester ’existence d’une
tradition affirmant que Jésus était le fils de Joseph, de Nazareth, et
qu’en Galilée, on connaissait son peére et sa mere. Cette tradition ne
parlait ni de ses freres, ni de ses sceurs. Il nous faut confronter
maintenant les données de cette tradition avec ce que nous savons
par ailleurs de la famille et particulierement de la filiation de Jésus.

Quoique nos deux passages n’aient pas de paralleles directs dans
les synoptiques, un rapport s’impose cependant avec la réponse des
Galiléens a la prédication de Jésus & Nazareth (Marc vi, 3 ; Mat.
x11, §§; Luc 1v, 22). Jean parle aussi de la venue de Jésus parmi
+ ses compatriotes (1v, 43-46) et de fagon qui suppose qu’il a connu non
seulement les récits synoptiques, mais aussi leurs sources ) ; pour-
tant il ne donne pas la parole aux gens de Nazareth ; il reporte cette
parole a vi, 42 ou elle avait un contexte qui la mettait mieux en
valeur. On peut donc considérer comme des éléments semblables
Jean vi, 42 et Marc vi, 3 ; Mat. xmm, 55 ; Luc 1v, 22.

Les trois textes synoptiques sont différents. Nous les examinerons
dans P’ordre officiel : Marc, Matthieu et Luc.

Nous lisons dans Marc vi, 3 : «Celui-ci n’est-il pas artisan, le fils
de Marie, et frére de Jacques et Jose et Jude et Simon, et ses sceurs
ne sont-elles pas ici parmi nous ».

Le texte de Marc doit étre étudié de pres. Il nous faut d’abord
choisir entre deux lecons : 4) « 6 TékTwy, 6 VidG TG Mapidg », arti-
san, le fils de Marie» (ABCDL etc., quelques manuscrits latins, et
Pplusieurs versions), et 4) «0 T00 TékTovog vidg kal Mapidg», «le fils
de Partisan et de Marie», que l’on rencontre, avec des variantes
dans divers manuscrits grecs et latins ®. On peut estimer que cette

(1) Cif. O. HoLrzmaNN, The life of Fesus, p. 46 n.1; J. GriLr, Untersuchungen
tiber die Entstebung des vierten Evangeliums, II, 27 n. 69 et 179 n. §36. —
(?) Cf. M. GoGuEL, Le rejet de Fésus d Nazareth, Z. N. W., XII (1911) p. 321-324. —
- (3) Cf. A. Merx, Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ltesten bekannten
Texte. 11, Erliuterung, 2z, Die Evangelien des Markus und Lukas, p. 49-50. Cf
aussi TiscHENDORF, Novum Testamentum Grece, 1,268 ; von SopEN, Die Schriften
des N. T., I1, 148.



280 " PHILIPPE-H. MENOUD

seconde legon, qui est a premiére vue plus naturelle que Pautre,
et qui parait expliquer plus facilement les textes de Matthieu («le
fils de I’artisan et de Marie ») et de Luc («le fils de Joseph»), est la
lecon primitive ; ’autre serait alors une correction dogmatique @ ;
cette legon fut vraisemblablement la seule connue d’Origéne, lequel
afirme, dans sa réponse a Celse qui reprochait a Jésus d’avoir été
un artisan, que « Ovdopod TV év Talg éxkAnololg @epouévwy
evayyeMwy TékTwy 0dTog 6 ‘Incodg dvayéypamtoi» (). Pourtant il
est plus simple de considérer cette lecon comme une correction
de Marc d’aprés Matthieu, dans un désir d’harmonisation. Si «le
fils de P’artisan et de Marie» est le texte primitif, qu’une fol plus
exigeante a transformé en «’artisan, le fils de Marie », nous avons
ici le seul cas ou la tradition en se développant a amplifié la per-
sonne humaine de Jésus, a souligné plus vigoureusement ’humilité
de sa condition humaine, ce qui est contraire a I'intention méme qui
a dicté cette correction. C’est pourquoi nous préférons la lecon des
grands manuscrits, dont Pautorité n’est pas négligeable. Nous ajou-
tons que I’étrangeté méme de la formule «le fils de Marie » nous parait
étre le plus sfir garant de son antériorité .

L’expression «fils de Marie »® a depuis longtemps paru étrange
aux exégetes. Désigner un personnage par le nom de sa mere, méme

(1) Ainsi KrostERMANN (Mc¢, in Lietzmann, Handbuch, 1907) p. 46; Loisy,
Les évang. synop., 1907-08, 1, 832 sq; M. GoguELr, L'évangile de Marc, p. 120, et
Introd. au N. T., 1, 186 ; GUuiGNEBERT, La vie cachée de Fésus, p. 192-193 ; MoNTE-
FIORE, The synopiic gospels, 2d ed., 1, 119; H. Winpiscu, Fobannes und die Synop-
tiker, p. 101 n. 1. — (2) Contra Celsum, V1, 16, Origenes Werke, t. 11, ed. Keetschau,
p. 106. Il est plus probable, pensons-nous, qu’Origéne eut sous les yeux un manus-
crit de Marc semblable & Matthieu; plutét que de lu attribuer une distinction subtile
entre la pensée des gens de Nazareth et des évangélistes (WesTcorr-HORT, SWETE).
Notons aussi que les témoignages de Justin Martyr (kai é\86vrog t0d ‘Ingod émi
tov lopddvny kol vouZouévou lwone Tod TékTovog viod Udpxew kol Gewdoic,
We al ypagol éxrpuccov, @owouévou, kai Téxtovog vomZopévou, Dialogue,
LXXXVIII, 8, éd. Archambault, II, 76-77) et des Actes de Pierre (« Simon autem
dixit (Petro) : Audaciam habes loqui de Jesu Nazareno fabri filio et ipsum fabrum,
cujus genus in Judza positum est », Acta Vercellenses, XXIII, éd. Vouaux, p. 366)
ne peuvent viser que le passage Marc vi, 3, et dans la lecon inconnue d’Origéne.
— (3) L’antériorité de cette legon est admise par la grande majorité des exégétes et
critiques. Cependant K.-L. Scamint, Der Rabmen der Geschichte Fesu, p. 154-155,
estime que ni I'état des manuscrits, ni des considérations historiques ne nous per-
mettent de décider avec certitude entre les deux lecons. — (4) Remarquons que le
mot TékTwv est lui-méme bizarre. Le mot est un «hapax legomenon » dans le
Nouveau Testament, o on ne le rencontre qu’ici et dans le passage paralléle de
Matthieu, pour qualifier Joseph. Il est fréquent dans la Septante. Ce terme assez



«LE FILS DE FOSEPH » 281

si le pere est mort, n’est pas conforme a I'usage, et nous n’en avons
pas d’exemple dans le Nouveau Testament. Actes xir1, 12 (« Apres
réflexion, il [Pierre] se rendit a la maison de Marie, mere de Jean
surnommé Marc, ot un assez grand nombre [de fréres] étaient réunis
et priaient ») ne peut pas étre comparé a notre passage, parce que
Marie n’y est pas mentionnée pour distinguer un Jean-Marc, fils
de Marie, d’un autre Jean-Marc, mais parce qu’elle est la propriétaire
de la maison ou Pon se réunit. Pris tel quel, le texte de Marc suppo-
serait une survivance d’un régime matriarcal, c’est-a-dire de des-
cendance utérine, ce qui serait un anachronisme. La désignation
juive d’un personnage comportait, au contraire, le nom du personnage
lui-méme, le nom de son peére, qu’il fut vivant ou non, et le nom de
sa tribu ou de son lieu d’origine ou de résidence (cf. Jean 1, 45) (™.

général peut désigner tout travailleur manuel, et la tradition qui fit de Jésus un
charpentier en a restreint le sens. (Cf. outre les commentaires ad loca : H. HéPEL,
Nonne bic est fabri filius? Biblica (1923), 1v, 41-55; C. C. McCown, « O TEKTQN »,
Studies in Early Christianity, ed. by S. J. Case, presented to F. C. Porter and
B. W. Bacon, p. 173-189; et le résumé hatif de W. K. LowrnEr CLARKE, New
Testament Problems, p. 31-34). Sa rareté dans le Nouveau Testament est d’au-
tant plus remarquable, que son sens était étendu. Il semble ressortir de Marc et
Matthieu que Jésus et Joseph étaient les seuls & Nazareth a exercer ce métier, ce
qui est peu vraisemblable. Il y aurait lieu de rechercher si I'expression « tekton »
et «fils de tekton » n’aurait pas un sens métaphorique (cf. E. A. ABotT, The four-
fold Gospel, 1V (Diatessarica X, 4), p. 120-124), sans d’ailleurs 'entendre nécessaire-
ment au sens de «magicien», avec certaines traditions juives (The Fewish Encyclo-
pedia VII, 171), reprises et développées par R. EisLer (IHZOYZ BAZIAEYZ OY
BAZIAEYZAZ, II, 188 sq).

() Le systéme selon lequel la descendance se marquait par la femme paralt avoir
précédé le patriarcat chez les primitifs (cf. E. WesTERMARCK, The bistory of human
marriage, sth ed., I, 275 sq ; R. BRirravurt, The Mothers, 1, 434), mais les traces que
’on a cru en découvrir parfois 4 'origine de la civilisation israélite ne sont que « des
survivances sans valeur » (F. BuHi, Die sozialen Verbeltnisse der Israceliten, p. 29).
Juges x1, 1 rapporte un cas spécial, ou la femme n’était en réalité qu'une concubine
(C. F. BurnEey, The book of Fudges, p. 265), et ou les enfants demeuraient dans le
clan de la mére ; cf. Lev. xx1v, 11. La reégle était que le nom du pére, chef de la
famille, fit une partie de la désignation d’un individu (cf. BENzINGER, Hebreische
Archeologie, 3. Aufl., p. 124 ; L.-G. LEvy, La famille dans I' antiquité israélite, p. 116 ;
Ed. MeYER, Die Entstehung des Fudentums, p. 138 ; STRACK-BIiLLERBECK, Kommen-
tar zum N. T. aus Talmud und Midrasch, 1, 63, et 11, 107-108, 712 ; The Fewish
Encyclopedia, IX, 153). Il en était de méme en Gréce et & Rome (cf. FUSTEL DE
CouLANGES, La cité antique, 108 éd., p. 123). Pourtant le bassin oriental de la Médi-
terranée doit avoir connu le régime matriarcal 4 une époque reculée. Platon (Rép.
575¢) et Plutarque (An seni respublica gerenda sit, cap. 17) rappellent qu’en Créte
on appelait aussi « unTplc» ce qu’ailleurs on nommait «matpic», patrie. Clest la
une survivance qui durait encore au temps des Doriens envahisseurs, et jusqu’en



282 PHILIPPE-H. MENOUD

C’est pourquoi ’opinion, couramment admise ™, que notre expres-
sion s’explique tout naturellement par la mort de Joseph et qu’il n’y
a pas de probléme a soulever a propos de la formule de Marc, est
inadmissible. Cette opinion a en outre contre elle le témoignage que
nous avons rencontré chez Jean, lequel entend que le pere de Jésus
était aussi bien connu que sa mere. Il n’y a, pensons-nous, que deux
maniéres de résoudre la difficulté: ou bien admettre que le texte
actuel de Marc n’est pas la reproduction littérale de la source, qui
aurait mentionné Joseph (et dans ce cas la lecon que nous avons
considérée tout a ’heure comme une influence de Matthieu sur Marc
serait un retour a la forme premiere de la tradition), ou bien admettre
que Marc a usé d’une formule exceptionnelle, parce qu’il voulait,
de propos délibéré, exprimer qu’une relation exceptionnelle unissait
Jésus a Marie sa mere.

Nous ne nous arréterons pas longtemps a ’opinion qui estime que
«le fils de Marie » est une correction dogmatique, et que la source de
Marc aurait dit: « Le fils de [Joseph] I’artisan et de Marie ». Nous
avons déja noté qu’une telle supposition ne trouve que fort peu
d’appui dans la critique textuelle, puisque la lecon de Marc, qui
semble au premier abord Pappuyer, est une correction d’apres Mat-
thieu. Le fait que Joseph n’apparait pas dans I’évangile de Marc, et
qu’on ne le rencontre dans Matthieu et Luc, en dehors des passages
paralltles a Marc vi, 3, que dans les récits de ’enfance, incline a
pleine époque classique d’'un état antérieur, ol la mére donnait évidemment le
nom 2 son enfant. Chez les Lyciens, que la tradition faisait proches parents des
Crétois, Hérodote (I, 173 et 174) trouvait le matriarcat en pleine vigueur, mais il a
soin de relever le caractére unique de ce phénoméne. (Cf. Grorz, La civilisation
égéenne (L' évolution de I'bumanité, g), p. 168 s. ; R. BRIFFAULT, op. cit., I, 345 8.
et les textes rassemblés en traduction allemande par J.-]J. Bacuoren, Das Muater-
recht, 2. Aufl.)

(*) Entre autres par H.-J. HorrzmanN, LaGranGe, REuss, SweTE, J. WEIss,
WOHLENBERG, dans leurs commentaires de Marc; BENGEL, McNEILE, MICKLEM,
PLUMMER, ZAHN, dans leurs commentaires de Matthieu ; et B. We1ss, Das Markus-
evangelium und seine synoptischen Parallelen, p. 201 n. 1; Zann, Forschungen, VI,
330 ; A. MEnziEs, The earliest Gospel, p. 133 ; O. HoLTZMANN, o0p. cit., p- 895 J. M.
TuompsoN, Fesus according to St. Mark, 2¢ ed., p. 34 ; H. PErNOT, Pages choisies
des évangiles, p. 123 5 J. KLausNeRr, Fesus of Nazareth, p. 235; et les articles « Jo-
seph» dans Catholic Encyclopedia, Dict. de théol. cath.; Dict. of the Bible 5 Dict. of
Christ and the Gospels. MevER et Loisy dans leurs commentaires de Marc, ALLEN
dans son commentaire de Matthieu, GUIGNEBERT, o0p. cit., p. 105, admettent aussi
cette opinion sous différentes réserves. WELLHAUSEN, Das Evangelium Marci, p.

45, sans se prononcer sur la mort de Joseph, ne croit pas que l'on puisse tirer
‘de conclusion de notre passage.



«LE FILS DE JOSEPH » 283

croire que la tradition primitive des synoptiques s’est complétement
désintéressée du peére de Jésus, et qu’il n’est réapparu que lorsque la
foi eut besoin de reconstruire les circonstances de la naissance du
Christ. On a supposé parfois que la source que Marc aurait eue sous
les yeux portait : «le fils de Partisan », reproduction littérale de P’ara-
méen ‘15; A2 au sens de «l’artisan», de méme que «un fils ’hommen»
signifie « un homme », et que Marc aurait compris correctement sa
source ™. Quelle que soit sa vraisemblance, cette supposition ne sert
qu’a appuyer notre idée que Joseph était également absent de la
source, et que si Marc mentionne spécialement Marie, c’est dans un
but précis : mettre Paccent sur le lien spécial qui unissait Jésus a
Marie. L’esprit simple et primesautier de Marc s’est naturellement
arrété au texte «le fils de Marie », parce que le caractére inusité de ce
texte lui suffisait 4 mettre la filiation de Jésus en opposition avec
celle de tout autre homme. Mais la formule, par son étrangeté méme,
allait bientdt n’étre plus comprise, et les changements que la tra-
dition subséquente y apporta, comme aussi les spéculations qu’elle
engendra sur la naissance virginale, montrent qu’il vint un moment
ou il fut nécessaire de ’expliquer et de la commenter. On peut dire
aussi, et cela Marc ne I’avait évidemment pas prévu, qu’elle allait
offrir un point de mire aux insinuations juives sur I’illégitimité de la
naissance de Jésus.

Bref, la tradition synoptique sous sa forme la plus ancienne fait
déja allusion a la naissance virginale, ou pour dire le moins, ’annonce
et la prépare®, et par conséquent, et ceci est le point capital pour

(1) Cf. R.-A. Horrmann, Das Marcusevangelium und seine Quellen, p. 240
GUIGNEBERT, 0p. cit., p. 80; T. K. CHEYNE, Fosepb, in Encycl. Biblica, 11, col. 2597-
2598. Cheyne semble méme mettre en doute I'historicité de Joseph ; il entend les
passages de Jean au sens de « Jésus, un membre de la maison de Joseph » (cf. Zach.
x, 6), et met cette expression en rapport avec l'idée d’un Messie fils de Joseph,
précurseur du Messie fils de David. Mais cette idée ne remonte pas au dela d’Hadrien
(cf. LAGRANGE, Le messianisme chez les JFuifs, p. 256 ; G. F. Moore, Fudaism, 2¢ éd.,
11, 370). — (2) Ainsi: LAGRANGE, RawLiNsoN, ALLEN, dans leurs commentaires de
Marc; cf. W. BussMANN, Synoptische Studien, I, 160. On sait que Seitrta, Liicken im
Markusevangelium (Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums, 111, 2) p. 120-
121, renforce par l'autorité de notre texte I’hypothése que Marc contenait primiti-
vement un récit de la naissance virginale. Notre fagon d’entendre le passage exclut
une telle supposition. Marc vi, 3 suffit & combler 'abime qui & premiére vue semble
séparer le deuxiéme évangile de Matthieu et de Luc sous le rapport de la christologie,
et prépare la voie aux récits de la naissance, qui apparaissent alors comme le déve-
loppement naturel de I'idée de Marc vi, 3. Dans Marc lui-méme, les mots «fils de
Dieu» de 1, 1 et vv, 39 font écho a vi, 3.



284 PHILIPPE-H. MENOUD

notre étude, est orientée dans une autre direction que la source de
Jean 1, 45 et vi, 42.

Il nous reste 4 examiner les formes ultérieures de la tradition sy-
noptique, c’est-a-dire, les textes de Matthieu et de Luc.

Matthieu donne a ’apostrophe des gens de Nazareth une forme
voisine de celle de Marc, que 'on considére comme sa seule source.
Il dit : « Celui-ci n’est-il pas le fils de Partisan, sa meére ne s’ap-
pelle-t-elle pas Marie, et ses freéres Jacques et Joseph et Simon et
Juda, et ses sceurs ne sont-elles pas toutes parmi nous?» (x11i,
55). La lecon de Matthieu elle aussi est peu naturelle, en soi; de
plus il est étonnant qu’elle ne reproduise pas littéralement Marc,
d’autant plus que le récit de la naissance virginale, auquel Matthieu
consacre deux chapitres, fait disparaitre I’équivoque qui pouvait
exister chez Marc, qu’aucune histoire de la naissance ne prépare.
Matthieu nomme Marie comme mere de Jésus dans les deux pre-
miers chapitres (1, 16-20 ; 11, 11-14 et 20-21) ; dans le reste de ’évan-
gile, sauf notre passage, son nom n’est pas indiqué (cf. x11, 46-47).
Joseph est cité nommément, plutét comme époux de Marie que pere
de Jésus; en fait Joseph n’est jamais appelé «pere de Jésus», ni
Jésus «fils de Joseph» (cf. 1, 16-24 ; 11, 13, 19). L’absence du nom
de Joseph dans xi111, 55, alors que le nom du personnage était fourni
a Pauteur par la tradition qu’il utilisa pour les deux premiers cha-
pitres, ne s’explique que par attachement aux éléments de Marc :
« artisan » et « Marie ». Ces éléments, Matthieu les a retouchés cepen-
dant, mais sans les compléter, ce qui exclut ’emploi d’une source
extérieure 2 Marc. Matthieu se sera rendu compte que désigner un
fils par le seul nom de sa meére ne répondait pas a 'usage et pouvait
étre mal interprété ™. Il lui suffisait, pour échapper a la difficulté,
de faire de Jésus le fils de Dartisan, ce qui paraissait d’autant plus
simple que les fils exercaient habituellement le métier des peres @), et
de relacher, sans le briser, le lien qui unissait la mére au fils. Matthieu
ne retranchait rien, et n’ajoutait rien a ce que disait son prédécesseur,
tout en Otant la pierre d’achoppement qu’il cachait. Clest ainsi
que le mot «I’artisan » est devenu ’expression « le fils de I’artisan» @),

(1) Sur I'idée juive de 'illégitimité de la naissance de Jésus, cf. The Fewish Ency-
clopedia, VII, 170, et la bibliographie de la question, 14id., p. 173. — (2) KrausNER,
op. cit., p. 233. — (3) La supposition assez courante que Matthieu a répugné a
attribuer le métier d’artisan a Jésus (ALLEN, Maithew, p. 155 ; PLuMMmER, Matthew,
P- 199; Loisy, Ev. syn., I, 835; O. Hortzmanw, op. ciz., p. 89; WERNLE, Die



« LE FILS DE FOSEPH » 28sg

qui évite P’accusation d’illégitimité, mais qui est, autant que Marc,
contraire a I'usage courant : on ne désignait pas un fils par le métier
de son pére, surtout si ce pere n’était pas nommé lui-méme ; et on
peut se demander s’il n’y avait vraiment qu’un seul « TékTwv» 2
Nazareth (). Les mots «le fils de Marie » sont devenus la proposition :
«sa mere ne s’appelle-t-elle pas Marie », dont on a souvent souligné
le caractére artificiel, en regard de I’étonnement naturellement ex-
primé par Marc. Matthieu n’a donc pas recueilli sur le pere de Jésus
de tradition indépendante ; il apparait comme une correction un peu
maladroite de Marc 2.

Luc, qui place notre épisode plus tét dans la vie publique de
Jésus, fait dire simplement aux gens de Nazareth : « Celui-ci n’est-il
pas le fils de Joseph?» (1v, 22). Marie, les fréres et les sceurs ont
disparu. L’absence des freres est déja frappante; elle ne peut pas
s’expliquer par un développement de la mariolatrie, puisque au verset
vii, 19, paralléle de Marc 11, 31 et de Mat. xi11, 46, Luc n’hésite
pas a mentionner la mere et les fréres de la méme fagon que Marc et
Matthieu ®, On s’étonne davantage encore de I’absence de Marie,
puisque Luc est celui des synoptiques qui fait la plus large place a
Marie dans évangile de ’enfance, ou elle occupe le centre du tableau
et ou elle est désignée nommément comme la mere de Jésus a trois
reprises (11, 33 s. ; 11, 48 ; 11, 51). Joseph n’apparait au contraire que
rarement, et presque toujours avec Marie (11, 33; 11, 48; 11, 41),
et seulement une fois, en dehors de 1v, 22, comme pere de Jésus, a
111, 23, ou il est le premier terme de la généalogie ; or auteur ajoute

synoptische Frage, p. 165), est écartée avec raison par McNewe (Mar., p. 207) et
Zaun (Mat., p. 503 n. 70) parce qu'en d’autres circonstances Matthieu n’hésite
pas a rapporter des traits encore plus défavorables a Jésus; cf. par exemple xi,
19 et xi1, 24. D’ailleurs Justin Martyr (Dial., LXXXVIII, 8b, éd. Archam-
bault, II, 77 s.) témoigne qu’on n’avait pas honte de rappeler que Jésus avait
travaillé de ses mains.

(1) Cf. MErx, op. cit., 11, 1, Das Evangelium Maittheus, p. 224 : « Gab es in Naza-
reth nur einen Zimmermann ? » — (2) Ce que nous venons de dire de Mat. xi11, 55
nous parait s’opposer a ’hypothése de C.-G. MONTEFIORE, op. cit., II, 216, que «le fils
de Joseph» est peut-étre la lecture originale. On peut voir par contre une rémi-
niscence plus ou moins consciente et voulue du nom du pére de Jésus dans le nom
du deuxiéme frére que Marc appelle TwofTog et Matthieu lwong. — (3) Cela nous
parait exclure également 'explication de Loisy: « Luc ne parle pas de la mére ni
des fréres et sceurs de Jésus parce qu’il ne veut pas mentionner les parents dans une
circonstance ou 'on se souviendrait d’eux a leur détriment» (Ev. syn., I, 843 ; cf.
L’évangile selon Luc, p. 158). Alors, pourquoi la mére et les fréres n’ont-ils pas été
supprimés aussi a viiI, 19-20 ?



286 PHILIPPE-H. MENOUD

cette importante restriction : « fils de Joseph, comme on le croyait »,
wg évopiZeto. Si Luc n’a pas mis en scéne a 1v, 22 le personnage de
Marie, qui cadrait parfaitement avec sa conception de la personne
de Jésus, il eut pour agir ainsi, outre les motifs qu’eut Matthieu,
une raison spéciale; ou bien, il a connu pour P’épisode de Jésus
a Nazareth une tradition particuliere, comme le contexte différent
dans lequel ’épisode est inséré peut le suggérer ; ou bien il a parlé de
Joseph dans le méme sens que plus haut, et il faut sous-entendre ici
le wg évouileto qui est écrit a 111, 23. On peut hésiter entre les
deux termes de I’alternative. Toutefois, la forme bréve de la réplique
des gens de Nazareth est plutdt en faveur du second. Luc introduit
I’épisode entier en disant que Jésus vint a Nazareth ou il avait été
élevé (1v, 16), engageant implicitement son lecteur a se reporter au
récit de Penfance (cf. 11, 39), tandis que Marc (vi, 1) et Matthieu
(x111, 54) disent que Jésus vint « dans sa patrie ». Par ce changement
Luc laisse entendre qu’il s’est expliqué plus haut sur tout ce qui
concerne 'origine humaine de Jésus, et qu’il ne reprendra pas le sujet.
De 1a son laconisme, si surprenant a premiere vue ™, La disparition
de la mere, des fréres et des sceurs est alors naturelle ; nommer Joseph
suffit 4 résumer « ce qu’on pensait » des relations de Jésus a sa famille
charnelle @,

Luc ne reflete donc pas de tradition originale sur la filiation de
Jésus, et, en dépit de son parallélisme formel avec nos textes johan-
niques, n’est que le point d’aboutissement logique de la tradition
synoptique, puisque chez lui D’expression est un renvoi a peine
déguisé a I'idée de la naissance virginale.

En résumé, la tradition synoptique dans son ensemble ne nous
donne pas de tradition primitive sur le pere charnel de Jésus, dont
elle a presque perdu le souvenir et qu’en fait elle ne connait pas en
dehors de ’évangile de ’enfance, parce qu’elle a d’emblée expli-
qué la divinité de Jésus-Christ par la notion de la naissance surna-
turelle @,

(1) Ci. Serrra, Die synoptische Grundschrift in threr Ucberlieferung durch das
Lukasevangelium, p. 50 : « An sich kénnte ja freilich die Frage ob der bewunderte
Redner nicht Josephs Sohn sei, sehr wohl zu der vorher geschilderten Stimmung
passen, obwohl man nach der Schilderung des Entziickens der Leute von Nazareth
andere Worte hatte erwarten sollen als jene Frage nach der Herkunft Jesu» —
(2) Cf. Loisy, Ev. syn., I, 835. — (3) Ceci ne diminue pas la valeur des données
de la tradition synoptique concernant les fréres et sceurs de Jésus (cf. J. WEiss,
Das elteste Evangelium, p. 198 ; H. ZiMmmerMANN, Der bistorische Wert der @ltesten



« LE FILS DE _7OSEPH » 287

Nous avons vu que le quatriéme évangile, au contraire, a conservé
une tradition qui désignait Jésus comme le fils de Joseph, de Naza-
reth, et qui connaissait le pere et la mére de Jésus. Tandis que la tra-
dition synoptique attribue d’emblée 4 Marie un 1éle exceptionnel,
le quatritme évangile place le pere et la mere sur le méme plan. La
tradition johannique ne peut donc vraisemblablement pas dériver
de la tradition synoptique @), et il est par conséquent permis de la
considérer comme une donnée palestinienne originale ).

Le caractére méme de cette tradition nous autorise a pousser plus
avant et a tirer deux conclusions :

1. Puisque la tradition synoptique, sous la forme la plus ancienne
que nous connaissions, apparait déja dominée par I’idée que la filia-
tion de Jésus est différente de celle de tout autre étre humain — idée
qui par un développement logique conduit aux spéculations nom-
breuses des évangiles apocryphes et aboutit a faire de la naissance de
Jésus Pobjet de définitions dogmatiques —, la tradition recueillie
par Jean, qui admet implicitement que les relations qui unissent
Jésus a ses parents sont des relations toutes naturelles, ne peut étre
qu’antérieure a la tradition synoptique.

2. Puisque le quatridme évangéliste est en mesure d’incorporer a
son ceuvre une tradition qui ne reconnait aucun caractére particulier
a la filiation de Jésus, c’est que I’idée de la naissance virginale lui
est inconnue, ou du moins est en dehors de ses préoccupations ; il a
dans la notion du Verbe incarné une explication suffisante de la di-
vinité de Jésus-Christ. Il est orienté sur ce point dans une autre direc-
tion que tous les autres témoins de la tradition évangélique ®).

Nous pouvons donc considérer Jean 1, 45 et v, 42 comme se rat-

Ueberlieferungen von der Geschichie Fesu tm Markusevangelium, p. 32 ; E. WENDLING,
Die Entstebung des Markus-Evangeliums, p. 53). L’idée de la virginité perpétuelle de
" Marie ne vint que plus tard.

() L’opinion contraire est soutenue par J. REviLie, Le quairiéme évangile,
28 éd., p. 131-132 (« Jésus est le fils de Joseph et il a des fréres tout comme dans la
premiére forme de la tradition synoptique »), et aussi par WeNDT (The Gospel accord-
ing to St. Jobn, p. 30 n. 1) et E. MEYER (Ursprung und Anfenge des Christentums,
1, 66, 325) qui établissent un rapport entre Jean et Luc. — (2) Il y a un certain
parallélisme entre vi, 42, qui témoigne de I'incapacité des Juifs & comprendre Jésus,
et 11,20 (les quarante-six ans de la construction du temple), o les Juifs prennent
également en un sens matériel Uenseignement de Jésus ; 11, 20 est attribué généra-
lement A une ancienne tradition. — (3) Il y a icl un argument qui, uni 4 quelques
autres, pourrait conduire a diminuer l'intervalle que 'on suppose d’ordinaire entre
les dates de composition des synoptiques et de Jean.



288 PHILIPPE-H. MENOUD

tachant au cycle de traditions palestiniennes originales que renferme
le quatritme évangile, et qui montre que «’évangile spirituel» est
beaucoup moins éloigné qu’on I’a souvent prétendu du domaine des
faits positifs. C’est 14 un point important pour le probléme de la
valeur historique de I’évangile et des contributions originales qu’il
peut légitimement apporter a notre connaissance de la vie de Jésus.

New York City. Philippe-H. MENOUD.



	"Le fils de Joseph" : étude sur Jean I,45 et VI,42

