
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 77

Artikel: "Le fils de Joseph" : étude sur Jean I,45 et VI,42

Autor: Menoud, Philippe-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


;LE FILS DE JOSEPH»
ÉTUDE SUR JEAN I, 45 ET VI, 42.

Le problème du quatrième évangile paraît entrer, depuis quelques
années, dans une voie nouvelle. Beaucoup plus qu'au début du siècle,

on est disposé aujourd'hui à mettre l'accent sur les indices nombreux

qui rendent vraisemblable son origine syrienne ou même palestinienne.
Que l'on s'occupe de la langue, de la pensée théologique ou des traditions

historiques de l'évangile, on tend à le rapprocher du théâtre des

événements qu'il raconte et qu'il commente. Pour ce qui concerne en

particulier la question des traditions historiques, le développement
des études sur les synoptiques a été favorable au quatrième évangile.
Du moment que l'on ne considère plus la tradition synoptique comme

un bloc homogène, en opposition comme tel avec les données

johanniques, l'alternative : synoptiques ou quatrième évangile, se borne
à la mesure d'une construction académique. Il est alors possible
d'examiner le quatrième évangile pour lui-même et de lui rendre

justice. On admet aujourd'hui qu'il a conservé sur l'histoire de Jésus
des traditions anciennes, parfois excellentes, qu'il importe de dégager

et d'apprécier, soit que l'on s'attache au problème littéraire de

l'évangile, soit que l'on cherche à préciser sa valeur historique. Pour

ne citer qu'un exemple, il est significatif qu'à l'heure actuelle un
nombre de plus en plus grand d'éxégètes adopte la date johannique
de la mort de Jésus, revisant ainsi le sévère jugement de Jülicher fe>

que le quatrième évangile ne nous apporte de connaissances spéciales

sur aucun point de la vie de Jésus.

(') Jülicher, Einleitung in das Neue Testament, 5. u. 6. Aufl., p. 379.



276 PHILIPPE-H. MENOUD

Le titre de « fils de Joseph » donné à Jésus à deux reprises (1,45
et vi, 42) par le quatrième évangile nous paraît appartenir au groupe
des traditions palestiniennes. On a, depuis longtemps, souligné
l'importance de ces deux passages, en traitant soit le problème des

frères de Jésus, soit la question de savoir si Jean connaît ou ne
connaît pas la naissance virginale, mais on s'est peu préoccupé de la

conception originale de la filiation de Jésus qu'ils présentent, par
rapport aux qualifications similaires des synoptiques (Marc vi, 3 ;

Mat. xm, 55 ; Luc iv, 22). L'étude comparée des données johanniques

et synoptiques sur ce point particulier est, pensons-nous, digne
d'intérêt. C'est à ce problème de critique littéraire et historique que
nous consacrerons les lignes qui suivent.

On lit dans la scène de la vocation des premiers disciples : « Philippe
trouva Nathanaël et lui dit : Nous avons trouvé celui dont a écrit
Moïse dans la loi, et les prophètes ; Jésus, fils de Joseph, celui de

Nazareth » (Jean 1, 45). Après le discours de Jésus sur le pain de vie,
les « Juifs », c'est-à-dire, dans le cas particulier, les Galiléens adversaires

de Jésus fe), s'arrêtent à cette parole de Jésus : « Je suis le pain
de vie descendu du ciel», et s'écrient (vi, 42) : «Celui-ci n'est-il pas
Jésus, le fils de Joseph, dont nous connaissons le père et la mère»? fe)

En dehors de ces deux passages, le quatrième évangile semble

préoccupé de détacher Jésus le plus possible de sa famille charnelle fe).

Joseph n'est mentionné que 1, 45 et vi, 42. Marie n'apparaît qu'aux
noces de Cana (11, 1, 3, 5, 12) et à la crucifixion (xix, 25-26), et son

nom n'est pas donné ; l'évangéliste dit simplement : la mère de Jésus,

et il n'est pas impossible que dans sa pensée elle ait un rôle allégorique.

Il n'est pas parlé des sœurs. Les frères sont mentionnés 11, 12 ;

vu, 3, 5, 10 ; xx, 17 et xxi, 23 ; mais «frères» a manifestement le sens
de « disciples » dans les deux derniers de ces passages, et a sans doute
le même sens dans les deux premiers aussi fe), car avant de mourir

(') Cf. W. Lütgert, Die Juden im Johannesevangelium, in Neutestamentliche
Studien G. Heinrici zu seinem 70. Geburtstag dargebracht, p. 147. — (2) Le fait que
l'article défini se rencontre dans l'un des passages et manque dans l'autre nous paraît
sans importance pour notre sujet. — (3) Il importe de noter que la tendance

générale de l'évangéliste à détacher Jésus de sa famille terrestre n'est pas en
contradiction avec sa notion très ferme de l'humanité réelle du Verbe incarné. Il y a

là deux questions différentes. — (4) Cf. Wellhausen, Das Evangelium Johannis,



« LE FILS DE JOSEPH » 277

Jésus confie sa mère au disciple bien-aimé (xix, 26), ce qui suppose

que Marie n'avait pas d'autre enfant qui pût prendre soin d'elle.
Nos deux indications sur la filiation de Jésus apparaissent donc

comme des éléments isolés dans l'évangile, et en contradiction avec
la tendance générale de l'évangéliste. Leur étroite parenté suggère
l'idée de voir en elles les représentants d'une même tradition, et de

les étudier ensemble fe).

La seconde partie du verset 1, 45, où Philippe présente Jésus à

Nathanaël, n'est pas homogène, mais comprend deux éléments

distincts : d'abord un commentaire dogmatique destiné à expliquer
la personnalité de celui qui est présenté (ov eYpaopev MuJuo"n.ç èv

Tip vó|uiij Kai oi TrpocpfJTai) c'est une paraphrase du mot « Messie » ;

et ensuite le nom du personnage lui-même : 'InffoOv ùiòv toû 'luJCTfjqp

TÒv emò Na£ccpÉT. Remarquons ici que ce nom est indiqué en parfait
accord avec l'usage juif, qui nommait une personne par son nom à

elle, par le nom de son père, et par le nom de sa tribu ou de son lieu

d'origine ; c'est même le seul passage des évangiles où Jésus soit

désigné aussi exactement.
Il importe de noter que les deux propositions ne répondent pas

l'une à l'autre. Celui que les Ecritures ont annoncé, n'est pas le fils
de Joseph et ne vient pas de Nazareth, comme le pressent justement
Nathanaël ; il est au contraire « èie toû OTrépuaTOç, Aaueib » et
il vient de Bethlehem, la ville de David (vu, 42). Origene déjà s'est

aperçu de ce hiatus, et il l'explique ainsi :

« où toûto ôè eirteîv ßovJXeTai, ori oî rrpoepfircu oî/ruuç, eypacpav ort
'Iqffoûç ëffTou o uioç 'lujfffjcp arcò NaCapéT, ctW <xvt\ toû >Tov
lujffrjqp uìòv < >tòv arcò Not£apèT< toûtov eùpnKauev ëvTa èiceîvov

Ttepi où Muuucrfjç, Te èv tùj volhjj koù oî TrpoqpfJTai eîYrov (2).

Beaucoup de modernes fe), après Calvin fe), ont pensé qu'il fallait
distinguer entre la pensée de l'évangéliste, pour lequel Jésus est

p. 35. M. Goguel (Notes d'histoire évangélique, III. La venue de Jésus à Jérusalem

pour la fête des Tabernacles, p. 4-5), admet cette explication pour u, 12, et déclare

que pour le chapitre vu « l'hypothèse mérite d'être sérieusement envisagée ».

(») H.-H. Wendt, Die Schichten im vierten Evangelium, attribue vi, 42 à la
couche plus ancienne des discours (p. 126), et 1, 45 à la couche narrative (p. 114).

C'est méconnaître l'étroite parenté de ces expressions, uniques dans le corps de

l'évangile, où elles se présentent comme des blocs erratiques de même caractère,

et apparemment de même valeur. — (2) Bruchstücke aus Catenen, XXIV,
Origenes Werke, t. IV, éd. Preuschen, p. 503. — (3) Cf. les commentaires de Godet,
Luthardt, Meyer, Plummer, Zahn, Tillmann, Lagrange, Bernard. — (4)
Commentario in evangelium Johannis in Calv. Op., XLVII, 33.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 76, I930). l8



278 PHILIPPE-H. MENOUD

le Verbe incarné, accomplissant les prophéties messianiques, et celle
de Philippe, auquel Jésus n'avait pas encore révélé sa messianité, et

qui, par conséquent, pouvait sincèrement, comme le fera tout à

l'heure Nathanaël, ne voir en lui que le fils de Joseph et un habitant
de Nazareth. Cette distinction peut paraître subtile et artificielle, et
l'on peut estimer que la pensée de l'évangéliste, recouvrant celle de

Philippe, signifie ceci : pour les Juifs, le Verbe incarné n'a jamais été

que Jésus, le fils de Joseph, de Nazareth(l). Si même on l'admettait,
cette distinction n'expliquerait pas l'origine de cette qualification
si précise de la personne humaine de Jésus. Or cette qualification est

mal reliée à la première partie de 1, 45 b, qui sous sa forme actuelle
n'est pas cohérent. La seule manière de résoudre la difficulté est
d'admettre que la référence à l'Ecriture est de l'évangéliste, et que
la description de Jésus vient d'une source. L'évangéliste l'aura
reproduite sans la mettre en parfaite harmonie avec les mots destinés
à l'introduire.

Le second passage vi, 42, paraît au premier abord plus simple. On

montre à l'envi combien l'expression « fils de Joseph » est naturelle
dans la bouche des « Juifs », qui s'obstinent à ne pas voir en Jésus la
manifestation du Verbe. Mais la fin de l'apostrophe des « Juifs » est

plus difficile ; ils affirment connaître le père et la mère de Jésus, alors

que Joseph a disparu de l'évangile, et que Marie n'y paraît qu'à de

rares occasions. Rigoureusement interprété, notre verset veut dire

que Joseph vit encore, tout aussi bien que Marie, que chacun les

connaît bien, et on l'aurait sans doute entendu en ce sens, si l'on
interprétait notre passage pour lui-même, et non en fonction du

reste de l'évangile et de la tradition évangélique tout entière, d'après
laquelle Joseph a disparu au moment où commence le ministère

public de Jésus. L'opinion commune parmi les exégètes estime après

Bengel fe) que « oïoaf^ev n'indique pas nécessairement que Joseph
vivait encore ; on savait que Jésus était le fils de Joseph qu'on avait
connu » fe). Il est néanmoins légitime de penser qu'ici aussi notre
évangéliste a connu une tradition ancienne, que les synoptiques n'ont
pas connue ou qu'ils ont écartée, selon laquelle Joseph n'était pas
mort fe). Même si Joseph avait disparu de la scène de l'histoire, la

(') Cf. les commentaires de W. Bauer (2. Aufl., p. 38) et de Loisy (2e éd., p. 134).

— (2) « Josephus erat mortuus, sed memoria ejus manebat », Gnomon Novi
Testamenti, i860, p. 341.— (3) Lagrange, Jean, p. 180. Cf. Plummer, John, in Cambridge
Bible, p. 152 ; Zahn, p. 343 ; Bernard, Intern. Crit. Comm., I, 73 et 203. —
(4) Cf. Meyer (trad, angl.), I, 387.



« LE FILS DE JOSEPH » 279

double mention du père de Jésus est frappante ici, puisqu'ailleurs,
nous l'avons indiqué, l'évangéliste n'est nullement embarrassé de

n'introduire dans son récit que la mère de Jésus. On peut donc
conclure que l'évangéliste reproduit une source sans doute de même

origine que celle qu'il a utilisée au verset 1,45 fe), selon laquelle Jésus
était connu et désigné comme le fils de Joseph.

En résumé, Jean 1, 45 et vi, 42 semblent attester l'existence d'une
tradition affirmant que Jésus était le fils de Joseph, de Nazareth, et

qu'en Galilée, on connaissait son père et sa mère. Cette tradition ne

parlait ni de ses frères, ni de ses sœurs. Il nous faut confronter
maintenant les données de cette tradition avec ce que nous savons

par ailleurs de la famille et particulièrement de la filiation de Jésus.

Quoique nos deux passages n'aient pas de parallèles directs dans

les synoptiques, un rapport s'impose cependant avec la réponse des

Galiléens à la prédication de Jésus à Nazareth (Marc vi, 3 ; Mat.

xm, 55 ; Luc iv, 22). Jean parle aussi de la venue de Jésus parmi
ses compatriotes (iv, 43-46) et de façon qui suppose qu'il a connu non
seulement les récits synoptiques, mais aussi leurs sources fe) ; pourtant

il ne donne pas la parole aux gens de Nazareth ; il reporte cette
parole à vi, 42 où elle avait un contexte qui la mettait mieux en
valeur. On peut donc considérer comme des éléments semblables

Jean vi, 42 et Marc vi, 3 ; Mat. xm, 55 ; Luc iv, 22.
Les trois textes synoptiques sont différents. Nous les examinerons

dans l'ordre officiel : Marc, Matthieu et Luc.
Nous lisons dans Marc vi, 3 : «Celui-ci n'est-il pas l'artisan, le fils

de Marie, et frère de Jacques et Jose et Jude et Simon, et ses sœurs

ne sont-elles pas ici parmi nous ».

Le texte de Marc doit être étudié de près. Il nous faut d'abord
choisir entre deux leçons : a) « ó TeKTiuv, ó uioç Tfjç Mapidç », l'artisan,

le fils de Marie » (ABCDL etc., quelques manuscrits latins, et

plusieurs versions), et b) «0 toû téktovoç uîoç K<x\ Mapictç», «le fils
de l'artisan et de Marie », que l'on rencontre, avec des variantes
dans divers manuscrits grecs et latins fe). On peut estimer que cette

(') Cf. O. Holtzmann, The life of Jesus, p. 46 n. i ; J. Grill, Untersuchungen
über die Entstehung des vierten Evangeliums, II, 27 n. 69 et 179 n. 536. —
(2) Cf. M. Goguel, Le rejet de Jésus à Nazareth, Z. N. W., XII (1911) p. 321-324. —
(3) Cf. A. Merx, Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten bekannten

Texte. II, Erläuterung, 2, Die Evangelien des Markus und Lukas, p. 49-50. Cf.
aussi Tischendorf, Novum Testamentum Grace, 1,268 ; von Soden, Die Schriften
des N. T., II, 148.



28o PHILIPPE-H. MENOUD

seconde leçon, qui est à première vue plus naturelle que l'autre,
et qui paraît expliquer plus facilement les textes de Matthieu (« le
fils de l'artisan et de Marie ») et de Luc (« le fils de Joseph »), est la

leçon primitive ; l'autre serait alors une correction dogmatique fe) ;

cette leçon fut vraisemblablement la seule connue d'Origène, lequel
affirme, dans sa réponse à Celse qui reprochait à Jésus d'avoir été

un artisan, que « Oùogilioû tûjv èv toûç èKK\q0imç çepopiévujv
eùcrrreXîiuv tcktiuv aÙTOç ó 'IncToûç ava-feYpcnrrai »(2). Pourtant il
est plus simple de considérer cette leçon comme une correction
de Marc d'après Matthieu, dans un désir d'harmonisation. Si « le
fils de l'artisan et de Marie » est le texte primitif, qu'une foi plus
exigeante a transformé en « l'artisan, le fils de Marie », nous avons
ici le seul cas où la tradition en se développant a amplifié la
personne humaine de Jésus, a souligné plus vigoureusement l'humilité
de sa condition humaine, ce qui est contraire à l'intention même qui
a dicté cette correction. C'est pourquoi nous préférons la leçon des

grands manuscrits, dont l'autorité n'est pas négligeable. Nous ajoutons

que l'étrangeté même de la formule « le fils de Marie » nous paraît
être le plus sûr garant de son antériorité fe).

L'expression « fils de Marie » fe) a depuis longtemps paru étrange
aux exégètes. Désigner un personnage par le nom de sa mère, même

Ainsi Klostermann (Me, in Lietzmann, Handbuch, 1907) p. 46; Loisy,
Les évang. synop., 1907-08, I, 832 sq ; M. Goguel, L'évangile le Marc, p. 120, et
Introi. au N. T., I, 186 ; Guignebert, La vie cachée ie Jésus, p. 192-193 ; Monte-
fiore, The synoptic gospels, 2d ed., I, 119; H. Windisch, Johannes uni die Synoptiker,

p. 101 n. 1. — (2) Contra Celsum, VI, 36, Origenes Werke, t. II, éd. Kcetschau,

p. 106. Il est plus probable, pensons-nous, qu'Origène eut sous les yeux un manuscrit

de Marc semblable à Matthieu ; plutôt que de lu attribuer une distinction subtile
entre la pensée des gens de Nazareth et des évangélistes (Westcott-Hort, Swete).
Notons aussi que les témoignages de Justin Martyr (koi è\60vxoç, toû 'IqcoO ètri
tòv ìopòavnv Kai vouiZouévou 'la>ör|cp toû tÉktovoç uîoû ùirâpxeiv Ka\ àeiooûç,
liiç ai Ypaqpai EKtjpurrcrov, cpatvouévou, Kai têktovoç vomZouivou, Dialogue,

LXXXVIII,8, éd. Archambault, II, 76-77) et des Actes de Pierre («Simon autem
dixit (Petro) : Audaciam habes loqui de Jesu Nazareno fabri filio et ipsum fabrum,
cujus genus in Judaea positum est», Acta Vercellenses, XXIII, éd. Vouaux, p. 366)

ne peuvent viser que le passage Marc vi, 3, et dans la leçon inconnue d'Origène.
— (3) L'antériorité de cette leçon est admise par la grande majorité des exégètes et

critiques. Cependant K.-L. Schmidt, Der Rahmen ier Geschichte Jesu, p. 154-155,
estime que ni l'état des manuscrits, ni des considérations historiques ne nous
permettent de décider avec certitude entre les deux leçons. — (4) Remarquons que le

mot tektuiv est lui-même bizarre. Le mot est un «hapax legomenon » dans le

Nouveau Testament, où on ne le rencontre qu'ici et dans le passage parallèle de

Matthieu, pour qualifier Joseph. Il est fréquent dans la Septante. Ce terme assez



« LE FILS DE JOSEPH » 281

si le père est mort, n'est pas conforme à l'usage, et nous n'en avons

pas d'exemple dans le Nouveau Testament. Actes xn, 12 («Après
réflexion, il [Pierre] se rendit à la maison de Marie, mère de Jean
surnommé Marc, où un assez grand nombre [de frères] étaient réunis

et priaient ») ne peut pas être comparé à notre passage, parce que
Marie n'y est pas mentionnée pour distinguer un Jean-Marc, fils
de Marie, d'un autre Jean-Marc, mais parce qu'elle est la propriétaire
de la maison où l'on se réunit. Pris tel quel, le texte de Marc supposerait

une survivance d'un régime matriarcal, c'est-à-dire de

descendance utérine, ce qui serait un anachronisme. La désignation
juive d'un personnage comportait, au contraire, le nom du personnage
lui-même, le nom de son père, qu'il fut vivant ou non, et le nom de

sa tribu ou de son lieu d'origine ou de résidence (cf. Jean 1, 45) fe).

général peut désigner tout travailleur manuel, et la tradition qui fit de Jésus un
charpentier en a restreint le sens. (Cf. outre les commentaires ad loca : H. Höpel,
Nonne hic est fabri filius? Biblica (1923), iv, 41-55 ; C. C. McCown, « 'O TEKTQN »,

Stuiies in Early Christianity, ed. by S. J. Case, presented to F. C. Porter and

B. W. Bacon, p. 173-189; et le résumé hâtif de W. K. Lowther Clarke, New
Testament Problems, p. 31-34). Sa rareté dans le Nouveau Testament est d'autant

plus remarquable, que son sens était étendu. Il semble ressortir de Marc et
Matthieu que Jésus et Joseph étaient les seuls à Nazareth à exercer ce métier, ce

qui est peu vraisemblable. Il y aurait lieu de rechercher si l'expression « tekton »

et « fils de tekton » n'aurait pas un sens métaphorique (cf. E. A. Abbott, The four-
foli Gospel, IV (Diatessarica X, 4), p. 120-124), sans d'ailleurs l'entendre nécessairement

au sens de «magicien», avec certaines traditions juives (The Jewish Encyclopedia

VII, 171), reprises et développées par R. Eisler (IHXOYZ BAXIAEYZ OY

BAI1AEYZAI, II, 188 sq).

(:) Le système selon lequel la descendance se marquait par la femme paraît avoir
précédé le patriarcat chez les primitifs (cf. E. Westermarck, The history of human

marriage, 5th ed., I, 275 sq ; R. Briffault, The Mothers, I, 434), mais les traces que
l'on a cru en découvrir parfois à l'origine de la civilisation israélite ne sont que « des

survivances sans valeur » (F. Buhl, Die sozialen Verhaltnisse ier Israeliten, p. 29).

Juges xi, i rapporte un cas spécial, où la femme n'était en réalité qu'une concubine
(C. F. Burney, The book of Juiges, p. 265), et où les enfants demeuraient dans le
clan de la mère ; cf. Lev. xxiv, 11. La règle était que le nom du père, chef de la
famille, fût une partie de la désignation d'un individu (cf. Benzinger, Hebräische

Archäologie, 3. Aufl., p. 124 ; L.-G. Lévy, La famille dans l'antiquité israélite, p. 116;
Ed. Meyer, Die Entstehung des Judentums, p. 138 ; Strack-Billerbeck, Kommentar

zum N. T. aus Talmud und Midrasch, I, 63, et II, 107-108, 712 ; The Jewish
Encyclopaedia, IX, 153). Il en était de même en Grèce et à Rome (cf. Fustel de
Coulanges, La cité antique, 10e éd., p. 123). Pourtant le bassin oriental de la
Méditerranée doit avoir connu le régime matriarcal à une époque reculée. Platon (Rép.
575e) et Plutarque (An seni respublica gerendo sit, cap. 17) rappellent qu'en Crète

on appelait aussi « ur|Tp{ç » ce qu'ailleurs on nommait « irarpiç », patrie. C'est là

une survivance qui durait encore au temps des Doriens envahisseurs, et jusqu'en



282 PHILIPPE-H. MENOUD

C'est pourquoi l'opinion, couramment admise fe), que notre expression

s'explique tout naturellement par la mort de Joseph et qu'il n'y
a pas de problème à soulever à propos de la formule de Marc, est
inadmissible. Cette opinion a en outre contre elle le témoignage que
nous avons rencontré chez Jean, lequel entend que le père de Jésus

était aussi bien connu que sa mère. Il n'y a, pensons-nous, que deux
manières de résoudre la difficulté : ou bien admettre que le texte
actuel de Marc n'est pas la reproduction littérale de la source, qui
aurait mentionné Joseph (et dans ce cas la leçon que nous avons
considérée tout à l'heure comme une influence de Matthieu sur Marc
serait un retour à la forme première de la tradition), ou bien admettre

que Marc a usé d'une formule exceptionnelle, parce qu'il voulait,
de propos délibéré, exprimer qu'une relation exceptionnelle unissait

Jésus à Marie sa mère.

Nous ne nous arrêterons pas longtemps à l'opinion qui estime que
« le fils de Marie » est une correction dogmatique, et que la source de

Marc aurait dit : « Le fils de [Joseph] l'artisan et de Marie ». Nous

avons déjà noté qu'une telle supposition ne trouve que fort peu
d'appui dans la critique textuelle, puisque la leçon de Marc, qui
semble au premier abord l'appuyer, est une correction d'après
Matthieu. Le fait que Joseph n'apparaît pas dans l'évangile de Marc, et

qu'on ne le rencontre dans Matthieu et Luc, en dehors des passages
parallèles à Marc vi, 3, que dans les récits de l'enfance, incline à

pleine époque classique d'un état antérieur, où la mère donnait évidemment le

nom à son enfant. Chez les Lyciens, que la tradition faisait proches parents des

Cretois, Hérodote (I, 173 et 174) trouvait le matriarcat en pleine vigueur, mais il a

soin de relever le caractère unique de ce phénomène. (Cf. Glotz, La civilisation
êgéenne (L'évolution de l'humanité, 9), p. 168 s. ; R. Briffault, op. cit., I, 345 s. ;

et les textes rassemblés en traduction allemande par J.-J. Bachofen, Das Mutterrecht,

2. Aufl.)
(') Entre autres par H.-J. Holtzmann, Lagrange, Reuss, Swete, J. Weiss,

Wohlenberg, dans leurs commentaires de Marc ; Bengel, McNeile, Micklem,
Plummer, Zahn, dans leurs commentaires de Matthieu ; et B. Weiss, Das
Markusevangelium und seine synoptischen Parallelen, p. 201 n. 1 ; Zahn, Forschungen, VI,
330 ; A. Menzies, The earliest Gospel, p. 133 ; O. Holtzmann, op. cit., p. 89 ; J. M.

Thompson, Jesus according to St. Mark, 2e ed., p. 34 ; H. Pernot, Pages choisies

des évangiles, p. 123 ; J. Klausner, Jesus of Nazareth, p. 235; et les articles
«Joseph» dans Catholic Encyclopaedia, Diet, de théol. cath.; Diet, of the Bible ; Diet, of
Christ and the Gospels. Meyer et Loisy dans leurs commentaires de Marc, Allen
dans son commentaire de Matthieu, Guignebert, op. cit., p. 105, admettent aussi

cette opinion sous différentes réserves. Wellhausen, Das Evangelium Marci, p.
45, sans se prononcer sur la mort de Joseph, ne croit pas que l'on puisse tirer
de conclusion de notre passage.



« LE FILS DE JOSEPH » 283

croire que la tradition primitive des synoptiques s'est complètement
désintéressée du père de Jésus, et qu'il n'est réapparu que lorsque la
foi eut besoin de reconstruire les circonstances de la naissance du
Christ. On a supposé parfois que la source que Marc aurait eue sous
les yeux portait : « le fils de l'artisan », reproduction littérale de l'araméen

13J "12. au sens de «l'artisan», de même que «un fils d'homme»

signifie « un homme », et que Marc aurait compris correctement sa

source fe). Quelle que soit sa vraisemblance, cette supposition ne sert

qu'à appuyer notre idée que Joseph était également absent de la

source, et que si Marc mentionne spécialement Marie, c'est dans un
but précis : mettre l'accent sur le lien spécial qui unissait Jésus à

Marie. L'esprit simple et primesautier de Marc s'est naturellement
arrêté au texte « le fils de Marie », parce que le caractère inusité de ce

texte lui suffisait à mettre la filiation de Jésus en opposition avec
celle de tout autre homme. Mais la formule, par son étrangeté même,
allait bientôt n'être plus comprise, et les changements que la
tradition subséquente y apporta, comme aussi les spéculations qu'elle
engendra sur la naissance virginale, montrent qu'il vint un moment
où il fut nécessaire de l'expliquer et de la commenter. On peut dire
aussi, et cela Marc ne l'avait évidemment pas prévu, qu'elle allait
offrir un point de mire aux insinuations juives sur l'illégitimité de la
naissance de Jésus.

Bref, la tradition synoptique sous sa forme la plus ancienne fait
déjà allusion à la naissance virginale, ou pour dire le moins, l'annonce

et la prépare fe), et par conséquent, et ceci est le point capital pour

(*) Cf. R.-A. Hoffmann, Das Marcusevangelium und seine Quellen, p. 240 ;

Guignebert, op. cit., p. 80 ; T. K. Cheyne, Joseph, in Encycl. Biblica, II, col. 2597-
2598. Cheyne semble même mettre en doute l'historicité de Joseph ; il entend les

passages de Jean au sens de « Jésus, un membre de la maison de Joseph » (cf. Zach.

x, 6), et met cette expression en rapport avec l'idée d'un Messie fils de Joseph,
précurseur du Messie fils de David. Mais cette idée ne remonte pas au delà d'Hadrien
(cf. Lagrange, Le messianisme chez les Juifs, p. 256 ; G. F. Moore, Judaism, 2e éd.,

II, 370). — (2) Ainsi : Lagrange, Rawlinson, Allen, dans leurs commentaires de

Marc; cf. W. Bussmann, Synoptische Studien,!, 160. On sait que Sfitta, Lücken im

Markusevangelium (Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums, III, 2) p. 120-

121, renforce par l'autorité de notre texte l'hypothèse que Marc contenait primitivement

un récit de la naissance virginale. Notre façon d'entendre le passage exclut
une telle supposition. Marc vi, 3 suffit à combler l'abîme qui à première vue semble

séparer le deuxième évangile de Matthieu et de Luc sous le rapport de la christologie,
et prépare la voie aux récits de la naissance, qui apparaissent alors comme le

développement naturel de l'idée de Marc vi, 3. Dans Marc lui-même, les mots « fils de

Dieu » de 1, 1 et > v, 39 font écho à vi, 3.



284 PHILIPPE-H. MENOUD

notre étude, est orientée dans une autre direction que la source de

Jean 1, 45 et vi, 42.
Il nous reste à examiner les formes ultérieures de la tradition

synoptique, c'est-à-dire, les textes de Matthieu et de Luc.
Matthieu donne à l'apostrophe des gens de Nazareth une forme

voisine de celle de Marc, que l'on considère comme sa seule source.
Il dit : « Celui-ci n'est-il pas le fils de l'artisan, sa mère ne s'ap-
pelle-t-elle pas Marie, et ses frères Jacques et Joseph et Simon et

Juda, et ses sœurs ne sont-elles pas toutes parmi nous » (xni,
55). La leçon de Matthieu elle aussi est peu naturelle, en soi ; de

plus il est étonnant qu'elle ne reproduise pas littéralement Marc,
d'autant plus que le récit de la naissance virginale, auquel Matthieu
consacre deux chapitres, fait disparaître l'équivoque qui pouvait
exister chez Marc, qu'aucune histoire de la naissance ne prépare.
Matthieu nomme Marie comme mère de Jésus dans les deux
premiers chapitres (1, 16-20 ; 11, 11-14 et 20-21) ; dans le reste de l'évangile,

sauf notre passage, son nom n'est pas indiqué (cf. xn, 46-47).
Joseph est cité nommément, plutôt comme époux de Marie que père
de Jésus; en fait Joseph n'est jamais appelé «père de Jésus», ni
Jésus «fils de Joseph» (cf. 1, 16-24; n> J3> I9)- L'absence du nom
de Joseph dans xm, 55, alors que le nom du personnage était fourni
à l'auteur par la tradition qu'il utilisa pour les deux premiers
chapitres, ne s'explique que par attachement aux éléments de Marc :

« artisan » et « Marie ». Ces éléments, Matthieu les a retouchés cependant,

mais sans les compléter, ce qui exclut l'emploi d'une source
extérieure à Marc. Matthieu se sera rendu compte que désigner un
fils par le seul nom de sa mère ne répondait pas à l'usage et pouvait
être mal interprété (l). Il lui suffisait, pour échapper à la difficulté,
de faire de Jésus le fils de l'artisan, ce qui paraissait d'autant plus
simple que les fils exerçaient habituellement le métier des pères <2), et
de relâcher, sans le briser, le lien qui unissait la mère au fils. Matthieu
ne retranchait rien, et n'ajoutait rien à ce que disait son prédécesseur,
tout en ôtant la pierre d'achoppement qu'il cachait. C'est ainsi

que le mot « l'artisan » est devenu l'expression « le fils de l'artisan » fe),

(') Sur l'idée juive de l'illégitimité de la naissance de Jésus, cf. The Jewish
Encyclopedia, VII, 170, et la bibliographie de la question, ibid., p. 173. — (2) Klausner,
op. cit., p. 233. — (3) La supposition assez courante que Matthieu a répugné à

attribuer le métier d'artisan à Jésus (Allen, Matthew, p. 155 ; Plummer, Matthew,
p. 199; Loisy, Ev. syn., I, 835; O. Holtzmann, op. cit., p. 89; Wernle, Die



« LE FILS DE JOSEPH » 285

qui évite l'accusation d'illégitimité, mais qui est, autant que Marc,
contraire à l'usage courant : on ne désignait pas un fils par le métier
de son père, surtout si ce père n'était pas nommé lui-même ; et on

peut se demander s'il n'y avait vraiment qu'un seul « tÉktuiv » à

Nazareth/1). Les mots « le fils de Marie » sont devenus la proposition :

« sa mère ne s'appelle-t-elle pas Marie », dont on a souvent souligné
le caractère artificiel, en regard de l'étonnement naturellement
exprimé par Marc. Matthieu n'a donc pas recueilli sur le père de Jésus
de tradition indépendante ; il apparaît comme une correction un peu
maladroite de Marc (2).

Luc, qui place notre épisode plus tôt dans la vie publique de

Jésus, fait dire simplement aux gens de Nazareth : « Celui-ci n'est-il

pas le fils de Joseph? » (iv, 22). Marie, les frères et les sœurs ont
disparu. L'absence des frères est déjà frappante ; elle ne peut pas
s'expliquer par un développement de la mariolâtrie, puisque au verset

vm, 19, parallèle de Marc ni, 31 et de Mat. xn, 46, Luc n'hésite

pas à mentionner la mère et les frères de la même façon que Marc et
Matthieu fe). On s'étonne davantage encore de l'absence de Marie,
puisque Luc est celui des synoptiques qui fait la plus large place à

Marie dans l'évangile de l'enfance, où elle occupe le centre du tableau

et où elle est désignée nommément comme la mère de Jésus à trois
reprises (n, 33 s. ; n, 48 ; n, 51). Joseph n'apparaît au contraire que
rarement, et presque toujours avec Marie (n, 33 ; n, 48 ; n, 41),
et seulement une fois, en dehors de iv, 22, comme père de Jésus, à

m, 23, où il est le premier terme de la généalogie ; or l'auteur ajoute

synoptische Frage, p. 165), est écartée avec raison par McNeile (Mat., p. 207) et

Zahn (Mat., p. 503 n. 70) parce qu'en d'autres circonstances Matthieu n'hésite

pas à rapporter des traits encore plus défavorables à Jésus ; cf. par exemple xi,
19 et xn, 24. D'ailleurs Justin Martyr (Dial., LXXXVIII, 8b, éd. Archambault,

II, 77 s.) témoigne qu'on n'avait pas honte de rappeler que Jésus avait
travaillé de ses mains.

(') Cf. Merx, op. cit., Il, 1, Das Evangelium Matthäus, p. 224 : « Gab es in Nazareth

nur einen Zimmermann » — (2) Ce que nous venons de dire de Mat. xm, 55

nous paraît s'opposer à l'hypothèse de C.-G. Montefiore, op. cit., II, 216, que «le fils
de Joseph » est peut-être la lecture originale. On peut voir par contre une
réminiscence plus ou moins consciente et voulue du nom du père de Jésus dans le nom
du deuxième frère que Marc appelle 'Iidotîtoç et Matthieu 'lu)cir|q). — (3) Cela nous

paraît exclure également l'explication de Loisy : « Luc ne parle pas de la mère ni
des frères et sœurs de Jésus parce qu'il ne veut pas mentionner les parents dans une
circonstance où l'on se souviendrait d'eux à leur détriment » (Ev. syn., I, 843 ; cf.

L'évangile selon Luc, p. 158). Alors, pourquoi la mère et les frères n'ont-ils pas été

supprimés aussi à vm, 19-20 r



286 PHILIPPE-H. MENOUD

cette importante restriction : « fils de Joseph, comme on le croyait »,

djç èvoLttéeTO. Si Luc n'a pas mis en scène à iv, 22 le personnage de

Marie, qui cadrait parfaitement avec sa conception de la personne
de Jésus, il eut pour agir ainsi, outre les motifs qu'eut Matthieu,
une raison spéciale ; ou bien, il a connu pour l'épisode de Jésus
à Nazareth une tradition particulière, comme le contexte différent
dans lequel l'épisode est inséré peut le suggérer ; ou bien il a parlé de

Joseph dans le même sens que plus haut, et il faut sous-entendre ici
le luç èvoLitéeTO qui est écrit à ni, 23. On peut hésiter entre les

deux termes de l'alternative. Toutefois, la forme brève de la réplique
des gens de Nazareth est plutôt en faveur du second. Luc introduit
l'épisode entier en disant que Jésus vint à Nazareth où il avait été

élevé (iv, 16), engageant implicitement son lecteur à se reporter au
récit de l'enfance (cf. n, 39), tandis que Marc (vi, 1) et Matthieu
(xm, 54) disent que Jésus vint « dans sa patrie ». Par ce changement
Luc laisse entendre qu'il s'est expliqué plus haut sur tout ce qui
concerne l'origine humaine de Jésus, et qu'il ne reprendra pas le sujet.
De là son laconisme, si surprenant à première vue'1'. La disparition
de la mère, des frères et des sœurs est alors naturelle ; nommer Joseph
suffit à résumer « ce qu'on pensait » des relations de Jésus à sa famille
charnelle fe).

Luc ne reflète donc pas de tradition originale sur la filiation de

Jésus, et, en dépit de son parallélisme formel avec nos textes
johanniques, n'est que le point d'aboutissement logique de la tradition
synoptique, puisque chez lui l'expression est un renvoi à peine
déguisé à l'idée de la naissance virginale.

En résumé, la tradition synoptique dans son ensemble ne nous
donne pas de tradition primitive sur le père charnel de Jésus, dont
elle a presque perdu le souvenir et qu'en fait elle ne connaît pas en
dehors de l'évangile de l'enfance, parce qu'elle a d'emblée expliqué

la divinité de Jésus-Christ par la notion de la naissance
surnaturelle fe).

(') Cf. Spitta, Die synoptische Grundschrift in ihrer Ueberlieferung durch das

Lukasevangelium, p. 50 : « An sich könnte ja freilich die Frage ob der bewunderte
Redner nicht Josephs Sohn sei, sehr wohl zu der vorher geschilderten Stimmung
passen, obwohl man nach der Schilderung des Entzückens der Leute von Nazareth
andere Worte ha;tte erwarten sollen als jene Frage nach der Herkunft Jesu». —
(2) Cf. Loisy, Ev. syn., I, 835. — (3) Ceci ne diminue pas la valeur des données
de la tradition synoptique concernant les frères et sœurs de Jésus (cf. J. Weiss,
Das älteste Evangelium, p. 198 ; H. Zimmermann, Der historische Wert der ältesten



« LE FILS DE JOSEPH » 287

Nous avons vu que le quatrième évangile, au contraire, a conservé

une tradition qui désignait Jésus comme le fils de Joseph, de Nazareth,

et qui connaissait le père et la mère de Jésus. Tandis que la
tradition synoptique attribue d'emblée à Marie un rôle exceptionnel,
le quatrième évangile place le père et la mère sur le même plan. La
tradition johannique ne peut donc vraisemblablement pas dériver
de la tradition synoptique fe), et il est par conséquent permis de la
considérer comme une donnée palestinienne originale fe).

Le caractère même de cette tradition nous autorise à pousser plus
avant et à tirer deux conclusions :

1. Puisque la tradition synoptique, sous la forme la plus ancienne

que nous connaissions, apparaît déjà dominée par l'idée que la filiation

de Jésus est différente de celle de tout autre être humain — idée

qui par un développement logique conduit aux spéculations
nombreuses des évangiles apocryphes et aboutit à faire de la naissance de

Jésus l'objet de définitions dogmatiques —, la tradition recueillie

par Jean, qui admet implicitement que les relations qui unissent

Jésus à ses parents sont des relations toutes naturelles, ne peut être

qu'antérieure à la tradition synoptique.
2. Puisque le quatrième évangéliste est en mesure d'incorporer à

son œuvre une tradition qui ne reconnaît aucun caractère particulier
à la filiation de Jésus, c'est que l'idée de la naissance virginale lui
est inconnue, ou du moins est en dehors de ses préoccupations ; il a

dans la notion du Verbe incarné une explication suffisante de la
divinité de Jésus-Christ. Il est orienté sur ce point dans une autre direction

que tous les autres témoins de la tradition évangélique fe).

Nous pouvons donc considérer Jean 1, 45 et vi, 42 comme se rat-

Ueberlieferungen von der Geschichte Jesu im Markusevangelium, p. 32 ; E. Wendling,
Die Entstehung des Markus-Evangeliums, p. 53). L'idée de la virginité perpétuelle de

Marie ne vint que plus tard.

(') L'opinion contraire est soutenue par J. Réville, Le quatrième évangile,
2e éd., p. 131-132 (« Jésus est le fils de Joseph et il a des frères tout comme dans la

première forme de la tradition synoptique »), et aussi par Wendt (The Gospel according

to St. John, p. 30 n. 1) et E. Meyer (Ursprung und Anfange des Christentums,

I, 66, 325) qui établissent un rapport entre Jean et Luc. — (2) U y a un certain

parallélisme entre vi, 42, qui témoigne de l'incapacité des Juifs à comprendre Jésus,

et u, 20 (les quarante-six ans de la construction du temple), où les Juifs prennent
également en un sens matériel l'enseignement de Jésus ; u, 20 est attribué généralement

à une ancienne tradition. — (3) Il y a ici un argument qui, uni à quelques

autres, pourrait conduire à diminuer l'intervalle que l'on suppose d'ordinaire entre
les dates de composition des synoptiques et de Jean.



288 PHILIPPE-H. MENOUD

tachant au cycle de traditions palestiniennes originales que renferme
le quatrième évangile, et qui montre que « l'évangile spirituel » est

beaucoup moins éloigné qu'on l'a souvent prétendu du domaine des

faits positifs. C'est là un point important pour le problème de la
valeur historique de l'évangile et des contributions originales qu'il
peut légitimement apporter à notre connaissance de la vie de Jésus.

New York City. Philippe-H. MENOUD.


	"Le fils de Joseph" : étude sur Jean I,45 et VI,42

