
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 76

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 2

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE
Second article '

in. Grandeur et décadence du néo-scotisme

La récente découverte de la philosophie franciscaine n'a pas eu

pour seule conséquence la revision de quelques manuels d'histoire
de la philosophie. Au sein de l'Eglise romaine, elle provoqua une
crise aussi grave qu'inattendue dont les premières manifestations,
précédemment décrites, apparurent dès la promulgation de l'encyclique

JEterni Patris de Léon XIII. Au grand étonnement du pape
lui-même, la renaissance franciscaine se trouva bientôt en opposition
directe avec le néo-thomisme officiel. Les Frères Mineurs ne se

contentèrent pas de défendre leurs maîtres contre un injuste oubli
et de réhabiliter leurs doctrines. Mais ils s'y attachèrent avec un
nouveau zèle et entreprirent la restauration positive de la scolastique

franciscaine du moyen âge. Toutes les recherches qu'ils firent
sur la pensée de saint Bonaventure ou de Duns Scot n'eurent
jamais pour seul but de rétablir la vérité historique. C'était une
mise au point de leur propre philosophie qu'ils cherchaient
surtout dans ces travaux. Pour les scotistes comme pour les thomistes,

l'histoire n'a jamais été qu'un moyen détourné de découvrir
la vérité tout court.

Cette assimilation plus ou moins inconsciente des enseignements
de leurs docteurs respectifs à la vérité éternelle se justifiait par les

constitutions même des grands Ordres religieux. On sait que les

Dominicains adoptèrent en chapitre général le thomisme comme
doctrine officielle et obligatoire de leur Ordre, quelques années

(') Voir plus haut p. 103 ss.



2oS PIERRE JACCARD

après la mort de saint Thomas. Une orthodoxie thomiste, toujours
plus étroite et littérale, leur valut en 1916 le compliment suivant
de Benoît XV : « Cet Ordre doit être loué, non pas tant d'avoir
nourri le Docteur Angélique que de ne s'être jamais, dans la suite,
éloigné de sa doctrine, non pas même de l'épaisseur d'un ongle ».

Le scotisme eut longtemps dans son Ordre une destinée semblable.

L'enseignement du Subtil a été rendu obligatoire dans les écoles

des Mineurs par les règles formelles d'un Chapitre général réuni

peu après sa mort, à une date cependant incertaine. Pour Occam déjà,
il est Doctor Ordinis. Son autorité n'a cessé de grandir au temps de

l'orthodoxie scotiste, c'est-à-dire dès le milieu du XVe siècle jusqu'à
la fin du XVIIIe. Les papes Urbain VIII et Innocent XI consacrèrent
même cette autorité en approuvant un décret du 68e Chapitre
général, tenu à Tolède en 1633, menaçant de suspension « irrémédiable »

tout lecteur en théologie et en philosophie qui « s'écarterait, directement

ou indirectement, oralement ou par écrit, delà doctrine de Scot ».

Dans son livre sur La scolastique et les traditions franciscaines,
le R. P. Prosper de Martigné cite de nombreux témoignages de

l'attachement des Ordres Mineurs à l'enseignement du Docteur
Subtil. C'est en vain que le pape Sixte-Quint tenta, à la fin du XVIe siècle,

de ramener les écoles franciscaines à la doctrine plus orthodoxe
de saint Bonaventure. Seuls les Capucins, de 1525 à 1758, restèrent

en majorité fidèles au Docteur Séraphique. Mais dès le XVIIIe siècle

tous l'abandonnèrent complètement pour se rallier au
scotisme des Observants ou au thomisme des Prêcheurs.

Il est donc curieux de remarquer que la renaissance franciscaine
du XIXe siècle s'orienta d'abord nettement du côté de saint
Bonaventure. Les premiers travaux et les premières éditions lui furent
réservés dès 1870. A ce moment-là déjà, le R. P. Prosper de

Martigné commençait sa longue campagne pour la substitution du
bonaventurisme au scotisme dans les écoles de l'Ordre. L'initiative de

Léon XIII en faveur du thomisme vint redoubler ses alarmes.

Craignant l'effondrement prochain de Duns Scot, il publia son livre
en 1888 pour conjurer ses frères à chercher un terrain plus sûr pour
la pensée franciscaine dans l'enseignement du saint Docteur
Séraphique.

Prenant ses désirs pour des réalités, le savant Capucin croyait
pouvoir démontrer dans un de ses chapitres que La préférence donnée

à Duns Scot tend à disparaître entièrement de l'Ordre. Dix ans plu s



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 209

tard, l'apparition du néo-scotisme organisé venait démentir
ouvertement ses prévisions. Comme au XVIIIe siècle, les solutions plus
précises du Subtil finirent par l'emporter sur les intuitions séra-

phiques de saint Bonaventure. A vrai dire, celui-ci ne fut pas oublié,
car on découvrit bientôt la solidarité de toute l'école franciscaine.
Mais Duns Scot reprit sa primauté doctrinale de jadis. Ce n'est

plus un vague néo-franciscanisme, mais un étroit néo-scotisme que
les Mineurs ont opposé au néo-thomisme des Dominicains aux
premiers jours du XXe siècle.

Les chefs de la nouvelle école étaient, en France, le R. P. Déodat-
Marie de Basly, 0. M. Cap., et, en Allemagne, le R. P. Parthenius

Minges, 0. F. M. Tous deux ont laissé dans leurs écrits un
véritable monument à la défense et à l'illustration du Subtil. A leurs

côtés, les Pères Michel-Ange et Raymond, Capucins, Longpré, Klug
et Belmond, Franciscains, ont rempli les périodiques de l'Ordre,
surtout les Etudes franciscaines, de leurs travaux de théologie, de

philosophie et d'histoire.
Ils firent d'abord campagne pour la cause délaissée de la

béatification du Docteur Mariai. L'existence d'un culte avait été

officiellement vérifiée en 1710 et Duns Scot portait le titre de Vénérable

par décret de l'évêque de Nola. Depuis lors, sa cause n'avait
fait aucun progrès, soit par indifférence, soit par excès de zèle de

la part de ses disciples. Ceux-ci, disent en effet les thomistes,
l'auraient compromise en abusant d'un culte public pour authentiquer
sa doctrine. La promulgation du dogme de l'Immaculée Conception,

en 1854, favorisa cependant son premier défenseur. Les
Franciscains reprirent en 1900 le procès de confirmation de son culte.
Le postulateur général de l'Ordre recueillit les récits d'innombrables
miracles attribués au Subtil, dont le plus récent, daté de l'an de

grâce 1900, aurait été constaté à Glasgow. De volumineux Monumenta

cultus immemorabilis publici et ecclesiastici, antiquissimi et
extentissimi, quibus fulcitur causa servi Dei Duns Scoti furent publiés
à Rome en 1905 et soumis au jugement de la Congrégation des

Rites.
En même temps, les Mineurs célébraient avec éclat le cinquantenaire

de la définition de l'Immaculée Conception. Pie X consacra ce

jubilé par son encyclique du 2 février 1904. La part du Subtil dans

l'élaboration et la justification de ce nouveau dogme fut rappelée



2io PIERRE JACCARD

dans deux ouvrages qui furent loués officiellement par le cardinal
Secrétaire d'Etat Merry del Val. Tout cela servit au Docteur Mariai
dont le procès de béatification fut enfin confirmé en 1906.

Les Mineurs espéraient une canonisation et leurs dossiers rap
pelaient que Duns Scot était ab omni tempore Sancti titulo nuncu-
patus. Mais cette béatification était tout de même une victoire.
Elle renouvela le zèle des champions du néo-scotisme. En France,
le R. P. Déodat multipliait les conférences et les articles de controverse.

En 1908 et 1911, il publiait au Havre les Capitalia opera Scoti,

groupées en deux volumes ayant pour titres : Praparatio philo-
sophica et Synthesis theologica. En Allemagne, le R. P. Minges
déployait aussi une grande activité. Son œuvre personnelle aurait
suffi à justifier les mots par lesquels il inaugurait en 1914 les Franziskanische

Studien : « On a plus fait peut-être pour Scot dans les dix
premières années du XXe siècle que pendant tout* le XIXe siècle
écoulé » (p. 163).

A vrai dire, l'esprit de cette restauration n'était guère plus large

que celui du renouveau thomiste chez les Dominicains. Comme on
le verra plus loin, l'idée de « repenser » la scolastique médiévale,
selon la formule fameuse de Louvain, ne fut guère mieux accueillie

par les Mineurs que par les Prêcheurs. Preuve en soient les termes
du programme de restauration scotiste, publié par le R. P. Minges
en 1914 dans le premier volume des Studien.

Dans cet essai, intitulé Zum Wiederaufblühen des Scotismus, l'auteur

s'attache d'abord à établir la parfaite orthodoxie de la
doctrine scotiste. Aucune proposition du Docteur Subtil ne fut jamais
condamnée. En 1610, le siège apostolique la déclara positivement
exempte de censure. Elle fut recommandée par plusieurs papes.
Rien donc ne s'oppose à sa restauration. Au contraire, celle-ci serait
fort désirable pour le progrès des études. L'heureux développement
des écoles de l'Observance qui ont toujours fait le plus grand cas
de l'enseignement scotiste, en démontre la valeur et l'actualité.

Puis, en dix pages, l'auteur passe en revue les moyens d'assurer
le succès d'une telle entreprise. Il s'agit d'abord de restituer la
doctrine originale du Subtil dans toute son intégrité, d'éliminer ce

qui en est étranger, d'élaguer même ce qui peut en être suranné et
de vivifier enfin ce qui en est essentiel et éternel. Les débuts du
néo-scotisme permettent les plus beaux espoirs.

Mais l'idée même d'une adaptation du scotisme à notre siècle est



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 211

absente de ce programme. Tout ce qui s'écarte de la doctrine authentique

du Subtil, aussi bien le nominalisme du XIVe siècle que le
« rationalisme » moderne, doit être combattu sans merci. C'est un
retour pur et simple à Duns Scot que les Mineurs attendent de nos

contemporains. Pour eux, comme pour les thomistes, la pensée
moderne est égarée depuis quatre siècles au moins. En 1924, dans

sa réponse à l'abbé Landry, le R. P. Longpré affirme encore la
hautaine confiance des scotistes dans l'infaillibilité de leur système :

« Si l'intellectualisme scolastique veut reconquérir la pensée
moderne et lui faire oublier ses théories phénoménistes et pragmatistes,
le Docteur Mariai est tout désigné pour lui tracer la voie.
L'intellectualisme du B. Duns Scot, en effet, sa métaphysique de l'être —
de l'être, seul objet formel et adéquat de l'intelligence et de l'être
univoque qui fonde la connaissance positive de Dieu — est
éminemment et par excellence la philosophie cohérente et puissante
de l'être qui peut conquérir la pensée moderne... Voilà pourquoi
la pensée du B. Duns Scot est d'une poignante actualité. »M

Personne, dans le monde, ne se douta de cette « poignante actualité

» du scotisme. Dans l'Eglise, par contre, le parti du Subtil se

heurta très tôt à l'intransigeance du parti de saint Thomas. Si Duns
Scot avait été d'accord avec le Docteur Angélique, au moins sur les

doctrines essentielles, le programme des scotistes aurait eu quelque
chance de succès. Mais on verra que les thomistes sont loin
d'admettre la valeur de cet « intellectualisme » de Scot et, en particulier,
de cette univocité de l'être, si vantée par le R. P. Longpré. Si les

travaux des historiens ont justifié Duns Scot des accusations
traditionnelles de nominalisme, de panthéisme ou de positivisme, ils
ne l'ont pas rapproché pour cela de saint Thomas. Replacé dans le

cadre nouvellement découvert de l'augustinisme franciscain, le

Subtil apparaît toujours aussi loin de l'Aquinate.
Or c'était une renaissance thomiste que Léon XIII avait demandée.

Bien qu'aucun soupçon d'hérésie n'ait entaché la doctrine du

Subtil, c'était saint Thomas et non pas Duns Scot qui avait été

proposé comme guide des études et rénovateur de la pensée catholique.

La question se posa très vite de la légitimité du scotisme à

côté du thomisme officiel.
L'école de Louvain, à qui le cardinal Mercier avait inspiré un

(') Etudes franciscaines, 1924, p. 53.



212 PIERRE JACCARD

certain libéralisme, essaya d'abord de prévenir le conflit en conciliant

les deux tendances rivales. Dans son Introduction à la
philosophie néo-scolastique, M. de Wulf s'opposa à ceux qui voulaient
limiter le renouveau scolastique au système d'un seul philosophe,
quel qu'il soit. La néo-scolastique, disait-il, doit être assez large

pour contenir à la fois le néo-thomisme et le néo-scotisme. Faisant
allusion aux articles publiés dans les Etudes franciscaines de 1902

par le R. P. Evangéliste, qui réclamait la liberté de professer
l'augustinisme des docteurs franciscains, M. de Wulf déclara « suivre

avec un égal intérêt la restauration de l'enseignement de saint
Bonaventure et de celui de saint Thomas »M.

Dans ce passage, M. de Wulf n'osait tout de même pas citer le

nom, odieux aux thomistes, du Docteur Subtil. Aussi trouvait-il
plus commode et plus sûr de choisir le Docteur Séraphique, canonisé

par l'Eglise, comme principal représentant de l'augustinisme
franciscain. Saint Bonaventure étant de tous les Mineurs le plus proche
de saint Thomas, ce choix avait en outre l'avantage de réduire à sa

plus simple expression le conflit traditionnel des écoles philosophiques.
Cette tactique, dont l'exemple venait de Rome, fut adoptée par
les plus tolérants des néo-thomistes. Ils affectèrent de vénérer la

mémoire de saint Bonaventure pour pouvoir plus librement maudire
le Docteur Subtil.

Mais c'est ici que les découvertes des historiens vinrent jeter la

plus grande confusion. On a vu comment fut mise en évidence l'unité
fondamentale de l'Ecole franciscaine. Quand le Docteur Subtil passait

pour un nominaliste, il était facile de le vouer aux dieux
infernaux. Mais voici que l'histoire démontrait l'orthodoxie du Subtil,
dont l'anti-thomisme ne serait que de la fidélité aux enseignements
des trois grands saints et docteurs, Augustin, Anselme et
Bonaventure. Impossible désormais de le traiter comme le dernier des

mécréants. Quant au Docteur Séraphique, on découvrait la gravité
de ses dissensions avec saint Thomas. Comment dès lors concevoir

une restauration parallèle de deux synthèses doctrinales si
différentes

Le problème ne se posa toutefois pas immédiatement avec une
telle netteté. On resta longtemps sans se douter de l'antagonisme
des Docteurs Angélique et Séraphique. Le premier retour des Mineurs
à saint Bonaventure n'inquiéta pas les paléo-thomistes, qui fai-

(x) Edit, anglaise, 1910, p. 159.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 213

saient du Séraphique une ombre de saint Thomas. Dans trois volumes

d'Etudes philosophiques publiés en 1881, le cardinal Zigliara,
O. P., jugeait fort libéralement les maîtres franciscains du moyen
âge. En 1890, dans un ouvrage sur L'âme humaine, le R. P. Coconnier,
O. P., directeur de la Revue thomiste, louait l'initiative du Père Prosper

de Martigné et reconnaissait devoir personnellement à Scot «

plusieurs idées et plusieurs solutions excellentes». En 1901, dans une
série d'articles de la Revue thomiste, le R. P. Gardeil, O. P., allait
même jusqu'à examiner assez sympathiquement Ge qu'il y a de vrai
dans le néo-scotisme.

Mais on cherche vainement dans la Revue thomiste des témoignages
semblables après 1901. Ils n'étaient d'ailleurs pas très nombreux

auparavant. Le R. P. Gardeil, qui se défendait de faire des concessions

aux « adversaires de saint Thomas », fut violemment critiqué par les

thomistes stricts qui régentaient déjà l'Ecole. L'auteur ne faisait

pourtant qu'opposer les placita néo-scotistes aux dogmata thomistes.
Dès l'apparition du néo-scotisme, l'intransigeance thomiste se manifesta

toujours plus audacieusement. Dans les Etudes franciscaines
de 1902, le R. P. Evangéliste de Saint Béat déplorait longuement
« la façon dont est compris et pratiqué l'enseignement thomiste ».

A ce moment déjà les séminaires faisaient preuve d'un exclusivisme
« désastreux ». Les thomistes répondirent comme jadis G. de Tocco :

« Par une permission divine, tous ceux qui s'écartent des opinions
de frère Thomas ne tardent pas à tomber dans quelque erreur sur
la foi ou dans les mœurs ».

Cet état d'esprit s'envenima, lorsque le néo-scotisme obtint vers

1904-1910 un inquiétant succès. « Pereat Scotusii, s'écriait le R. P. del

Prado, O. P., impatienté par le refus des scotistes à admettre la
distinction réelle de l'essence et de l'existence. Depuis lors, en termes
plus ou moins voilés, l'irritation des thomistes n'a cessé de se
manifester. L'extrait suivant d'une lettre envoyée avec « prière d'insérer »

au directeur des Etudes franciscaines par le R. P. René Hedde, O. P.,
en 1925, montre jusqu'à quel point la renaissance franciscaine a

exaspéré la mauvaise humeur des thomistes :

« J'ai toujours plaint sincèrement ces deux grands docteurs qui
se nomment Bonaventure et Duns Scot. Le sort leur fut fatal en les

faisant naître trop près de saint Thomas d'Aquin. Ils ont souffert
de cette trop grande proximité. Réduits à glaner ou à contredire, ils
n'ont pu récolter une moisson proportionnée à leur génie. La posté-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 76, I930). 14.



2i4 PIERRE JACCARD

rite est injuste à leur égard, elle ne les caractérise que par leurs

divergences, c'est-à-dire par leurs erreurs. Elle transpose à saint Thomas
même la gloire qu'ils auraient méritée ; c'est l'application de la parole
de l'Evangile, sévère jusqu'à la cruauté : habenti dabitur, et abundabit;
ei autem qui non habet, etiam quod habet aujeretur ab eo.

Je les plains sincèrement, comme je plains Mercure, la moins
connue de nos planètes, parce qu'elle est noyée dans l'irradiation
du soleil et qu'elle n'apparaît que par son ombre. Ma pitié, mes
sympathies vont vers tous les méconnus, tous les déshérités, tous ceux
qui naquirent sous un signe peu propice, et je comprends les

astronomes qui tentent de réhabiliter Mercure. Qu'ils dirigent vers lui
leurs télescopes les plus puissants et qu'ils recueillent avec amour la
moindre lueur que cet astre nous envoie ; mais qu'ils n'essaient pas
de cracher pour éteindre le soleil. Ils risqueraient de s'éclabousser.»

*')

Ce morceau, signé par un des plus éminents thomistes de l'Ordre
des Prêcheurs, ancien professeur aux facultés catholiques de Lyon,
professeur d'histoire dans sa province dominicaine, illustre la solution

donnée par les thomistes contemporains au « problème » des

docteurs franciscains. Leurs scrupules à l'égard de saint Bonaventure
s'en vont dès que sa complicité paraît établie avec les autres
docteurs de son Ordre. En pleine Semaine thomiste, à Rome, en

1923, M. Jacques Maritain jetait cavalièrement au panier, pour
mieux célébrer saint Thomas, les maîtres de l'Ecole franciscaine,
aux noms pompeux et dérisoires : Doctor seraphicus, Doctor irre-
fragabilis, Doctor devotus, Doctor subtilis, facundus, resolutissimus,
eximius.

Le R. P. Hedde accorde toutefois à saint Bonaventure les «

circonstances atténuantes ». Mais il ne peut pardonner à Duns Scot de

« s'être posé en contradicteur ». Nous avons remarqué déjà combien

cette attitude du Docteur Subtil à l'égard de l'Aquinate irrite les

thomistes contemporains. Ils ne cherchent plus depuis longtemps
ce qui pourrait être vrai dans le néo-scotisme. Ils ont au contraire
accentué de plus en plus l'antagonisme de l'Angélique et du Subtil.
Pour le R. P. Pègues ou M. Maritain, par exemple, il y a une irréductibilité

absolue entre les deux métaphysiques. Si donc le thomisme
est recommandé, voire imposé par l'Eglise, le scotisme est par là

(') Et. fr., 1925, p. 79.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 215

même réprouvé, tout au moins condamné à l'oubli. Pereat Scotus,

encore une fois.

On a déjà vu comment les Franciscains ont protesté contre cette
condamnation sommaire du scotisme et de l'école franciscaine tout
entière. « L'ignorance et le dénigrement systématique », dit le R. P.

Longpré, « sont les deux seuls appuis du mouvement dirigé contre
l'Ecole du B. Duns Scot, dans certains milieux, à l'heure actuelle. » (l)

Commentant la Défense de l'Occident de M. Henri Massis, la revue
des Capucins écrit : « L'auteur nous fait presque sourire quand nous
l'entendons parler de la métaphysique de l'être : on y sent encore
quelque inexpérience»'2). Le célèbre Père Garrigou-Lagrange, O. P.,
ne connaît pas mieux son histoire de la philosophie que les littérateurs
du genre de MM. Maritain et Massis, affirme le R. P. de Guibert,
S. J., cité avec complaisance par les Etudes franciscaines : « Il est
manifeste », dit-il « que le Père G.-L. a peu approfondi les doctrines
des écoles différentes de la sienne, non seulement de ces écoles

modernes pour lesquelles il est si sévère, mais même des plus anciennes,

comme l'école augustinienne et l'école franciscaine » '3).

Il n'y a pas seulement là de l'ignorance, mais une malveillance

systématique que les Mineurs déplorent en termes particulièrement

sévères. Commentant par exemple une conférence de M.
Maritain, lors du dernier centenaire thomiste, le R. P. S. Belmond,
lecteur général de l'Ordre fransciscain, remarquait non sans amertume

que « la déformation de la vérité historique par simple pré-
térition ou omission semblerait devenue une pratique permanente
dans certains milieux néo-scolastiques, comme si Pon y obéissait à

une consigne » M. Le R. P. Longpré va plus loin encore en déclarant

que « la pensée du Docteur Mariai a été truquée depuis quarante ans

environ d'une lamentable façon »(s).

Aussi ne doit-on pas s'étonner de voir certains auteurs franciscains

s'opposer au thomisme de la façon la plus catégorique. Au R. P.

del Prado, O. P., qui professait, d'accord avec tous les Dominicains,

que la distinction réelle de l'essence et de l'existence était « la vérité
fondamentale de la philosophie chrétienne », le Capucin Déodat-Marie

répondait sans détours : « Nous appelons cela, nous, l'erreur
fondamentale du thomisme ». Dans sa revue La Bonne Parole, le bouillant

(1) Et. fr., 1924, p. 31. — (2) 1927, p. 438. — (3) 1924, p. 469. — (4) 1924, p. 168.

— (5) !923, P-610.



2i6 PIERRE JACCARD

scotiste normand dénonçait sans se lasser, vers 1910, les Quatorze

méprises fondamentales du thomisme dominicain. Plus récemment,
le R. P. Jules d'Albi, O. M. Cap., qualifiait cette doctrine, dans son

ouvrage sur Saint Bonaventure (1923), de « régression inadmissible »

et de « retour plus que millénaire à des opinions que les génies du

paganisme aussi bien que ceux du christianisme avaient jugées

caduques » ").
La plupart des Franciscains n'osent toutefois pas répudier si

ouvertement la doctrine officielle de l'Eglise. Quelques-uns empruntent aux
Jésuites une argumentation fort spécieuse, que nous avons déjà notée

en citant le R. P. Longpré. Duns Scot aurait été meilleur thomiste

que les thomistes de l'Ecole dominicaine. En suivant aveuglément

la lettre même de saint Thomas, ceux-ci auraient trahi
l'esprit de son œuvre. Scot, dont la doctrine, loin de contredire, aurait
un caractère «éminemment objectif et positif», Scot aurait seul

gardé intact le pur esprit scolastique. Les corrections mêmes qu'il
a faites au thomisme n'auraient été inspirées que par une inviolable
fidélité à l'essence du système.

C'est ainsi que le R. P. Minges pouvait affirmer, dans un article de

la Catholic Encyclopedia sur Duns Scot, que «le véritable esprit de la

scolastique n'est chez aucun autre scolastique aussi prononcé que chez

Duns Scot ». De même, le R. P. Longpré fait du Subtil le défenseur

par excellence de l'intellectualisme scolastique.
Aussi les Mineurs ne se sont-ils pas fait scrupule de suivre leurs

docteurs de préférence à saint Thomas. L'intransigeance des

thomistes leur paraît aussi vaine qu'injustifiée. En 1912 déjà, le R. P.

Michel-Ange, O. M. Cap., écrivait ce qui suit à leur propos : « Il y a

longtemps, trop longtemps qu'une poignée de gens sans qualité et

sans mandat prétend s'imposer à tous et faire la loi au monde entier...
Afin de régner sans conteste à la place de Dieu, ils ont levé, en guise

d'étendard, le fantastique panthomisme ...On les voit agitant avec
fracas des loques rouges et criant à tout propos afin d'épouvanter :

libéralisme, modernisme, impiété, hérésie » ^
Quand M. Maritain affirme superbement que « la doctrine de

saint Thomas est seule en état de guérir l'intelligence », le R. P. Bel-
mond répond qu'il n'y a qu'un « enseignement propre à saint Thomas
d'une doctrine traditionnelle»^). D'autres systèmes encore ont
« bien mérité de l'Eglise ». L'Angélique n'est pas le seul docteur au-

(¦) Rev. d'hist. fr., 1924, p. 510. — (z) Et. fr., 1912, p. 518. — (3) 1924, p. 167.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 217

torisé de la foi catholique. Au XIIIe siècle, saint Augustin avait la
même place que l'Aquinate de nos jours. S'écarter du Doctor praci-
puus, du Doctor maxime authenticus était suspect et mal reçu. Qui sait
si l'on ne reviendra pas un jour à son autorité? L'interdiction d'enseigner

Aristote n'a jamais été levée. Peut-être observera-t-on demain

cette ordonnance dont on n'a pas tenu compte jusqu'ici?
Lorsque le R. P. Pègues divise dans son Initiation thomiste l'histoire

de la philosophie en trois périodes : Avant saint Thomas — Saint
Thomas —Après saint Thomas—, sans souffler mot de l'école franciscaine

avant Duns Scot et faisant de ce dernier l'incarnation même de

l'anti-thomisme, il commet une pure et simple malhonnêteté. Nul n'a
le droit d'identifier thomisme et christianisme et de faire « de l'existence

de Dieu une vérité thomiste ». L'équation : Thomisme Vérité
est également inadmissible. Saint Thomas n'est pas un auteur
inspiré. Son esprit « souverainement abstrait » était « faillible et limité
comme tout esprit humain ». Son système n'est pas le dernier mot de

la vérité. Il contient de nombreux éléments manifestement caducs.

Aussi est-il ridicule de lui attribuer une autorité absolue. Il doit être

au contraire corrigé et complété par les contributions de penseurs plus
récents, tels que Scot, Suarez, saint Alphonse et saint François de Sales.

Ce dernier, loin d'être un thomiste comme on le prétend gratuitement
aujourd'hui, « préféra toujours l'école de saint Bonaventure à l'école
de saint Thomas ».

Les Franciscains veulent bien être thomistes à la façon de saint
François de Sales, mais ils refusent de suivre l'exemple de « ceux qui,
depuis six cents ans, ne s'écartent pas d'une virgule de la lettre du

Docteur Angélique » et « s'obstinent à piétiner sur place » *'). Ils affectent

de considérer comme « momentané » le crédit dont « le païen
Aristote paraît assuré dans les milieux orthodoxes » ^2'. Ils espèrent
enfin que « l'alliance étroite des vérités fondamentales » (christianisme)

«et des opinions systématiques» (thomisme) «propre à notre
siècle, passera quand la philosophie chrétienne aura repris toute sa

vigueur » (3).

En attendant cette improbable renaissance de la « philosophie
chrétienne » et du bon sens, les controverses entre scotistes et
thomistes vont leur train. Avec une égale ardeur, les adversaires se

traitent mutuellement de protestants. Les « injures et les injus-

(0 1924, P- 181.— (2) 1921, p. 146. — (3) 1927, p. 442.



218 PIERRE JACCARD

tices » des thomistes sont, pour le R. P. Jean de Dieu, 0. M. Cap.,
« un triste reste de l'esprit protestant et rationaliste qui affaiblit la

pensée catholique ». Le R. P. Hedde, 0. P., lui rétorque fort justement

que « les reproches adressés aux thomistes par les Franciscains sont

précisément ceux que les protestants font au dogmatisme catholique

»^1'.

Il est clair, en tout cas, que le libéralisme philosophique des

Mineurs, quoique fort superficiel, s'accorde mal avec le système doctrinal
de l'Eglise. Aussi les thomistes ont-ils beau jeu à condamner l'attitude
de leurs adversaires. En brandissant l'épouvantail du protestantisme
et du modernisme, ils sont parvenus à arracher des successeurs de

Léon XIII une limitation assez sévère de la liberté des écoles catholiques

à l'égard du thomisme officiel. C'est en effet à Rome, dans

l'entourage des pontifes, que les rivalités des Ordres religieux se sont

surtout affrontées. Autorité suprême en matière de théologie et de

philosophie, arbitre exclusif des conflits d'écoles et gardien responsable

de la foi catholique, le pape a été constamment sollicité de

trancher la question délicate de l'autorité de saint Thomas et de

l'orthodoxie de la pensée franciscaine.
Mais c'est une longue histoire que celle des hésitations et des

temporisations pontificales sur ce suiet. Il faudrait, pour en décrire toutes
les péripéties, plus d'espace que nous n'en disposons. Il faudrait
rappeler à côté de l'antagonisme des Dominicains et des Mineurs celui,
plus grave encore, des Prêcheurs et des Jésuites. Ces derniers ont été

des adversaires des thomistes plus redoutables que les Mineurs.
C'est grâce à leur énorme influence à Rome et dans l'Eglise que les

Franciscains ont gardé jusqu'ici une certaine liberté doctrinale. Nous

n'esquisserons cependant cette histoire que du point de vue des

Mineurs en définissant l'attitude des derniers pontifes à l'égard de

l'Ecole franciscaine. Cela nous permettra de juger ensuite de l'avenir
du néo-scotisme dans l'Eglise.

iv. Le verdict des papes.

En guise de réplique à VInitiation thomiste du R. P. Pègues — ce

nouveau Discours sur l'histoire universelle où l'Aquinate prend si auda-
cieusement la place de Jésus-Christ — il serait facile d'écrire une
nouvelle Histoire des variations de l'Eglise romaine en matière de philo-

(l) 1925, p. 78-80.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 219

sophie et de théologie. De nombreux éléments pourraient en être tirés
de l'ouvrage du R. P. Prosper de Martigné sur La scolastique et les

traditions franciscaines. Tandis que certains papes favorisèrent
nettement saint Thomas, d'autres prirent parti pour saint Bonaventure

ou Duns Scot. Ceux-là mêmes dont Léon XIII citait le zèle thomiste
dans son encyclique de 1879, les Innocent XII, les Benoît XIV, etc.,
approuvèrent des décrets de chapitres généraux ordonnant aux
Mineurs de suivre strictement l'enseignement des Docteurs Séraphique
et Subtil. Le R. P. Pègues reconnaît lui-même dans son épilogue que
des doctrines opposées au thomisme avaient cours légal dans l'Eglise
avant Léon XIII. Preuve en soit la lettre écrite sur l'ordre de Pie IX
par Mgr Czacki et adressée au recteur de l'Université catholique de

Lille :

« Ceux-là abusent gravement des lettres écrites par Sa Sainteté,
le 23 juillet 1874, au Dr Travaglini pour recommander l'œuvre [l'Académie

de saint Thomas] fondée par cet illustre médecin, qui prétendent

que Sa Sainteté a voulu réprouver certains systèmes philosophiques

opposés à celui que le même docteur et ses associés ont adopté

[le thomisme] sur la matière première et la forme substantielle des

corps, puisque ces autres systèmes, aussi bien que ce dernier, sont non
seulement admis par plusieurs savants catholiques, mais encore reçus
dans les principaux athénées pontificaux de cette ville de Rome,

capitale de l'univers chrétien. »

Le R. P. Prosper de Martigné, qui citait ce texte, s'efforçait de prouver

que ni Pie IX, ni Léon XIII n'avaient voulu entraver la liberté

d'opinion des écoles catholiques. Si le premier de ces papes se garda
bien en effet d'intervenir dans les querelles scolastiques des Ordres

Teligieux, le second fit preuve de plus de témérité. Ici, c'est le R. P.

Pègues qui a raison lorsqu'il écrit que le pontificat de Léon XIII ouvrit
« une ère nouvelle dans l'ordre de l'enseignement catholique ».

Mais il fallut, de l'aveu même du savant dominicain, plus de

quarante ans pour que cette ère nouvelle fût « définitivement consacrée »

par le magistère suprême de l'Eglise. L'initiative de Léon XIII fut
interprétée dans les sens les plus divers par les écoles intéressées.

Ainsi le T. R. P. Antoine-Marie de Vicence, provincial des Réformés
de Venise, n'y vit qu'un encouragement à restaurer l'enseignement de

saint Bonaventure.
Le pape était à vrai dire assez responsable de ces malentendus.

Dans son encyclique Alterni Patris, il loue d'une façon générale « les



220 PIERRE JACCARD

Docteurs du moyen âge, que nous appelons scolastiques ». Il
mentionne côte à côte saint Bonaventure et saint Thomas qu'il propose
comme « deux lumières et deux aliments » à tous ceux qui s'adonneraient

à l'étude de la philosophie. Certes la première place reste réservée

à l'Aquinate qui « domine de haut les autres Docteurs scolastiques

». Mais pour Léon XIII scolastique et thomiste sont des termes

presque identiques. Le Docteur Angélique n'est que « le maître et le

prince » des scolastiques. Le pape n'a pas l'air de soupçonner le moindre

antagonisme entre les deux saints docteurs, Bonaventure et
Thomas d'Aquin. Dans les œuvres de chacun d'eux, dit-il ailleurs, les

catholiques trouveront « les armes qui triompheront des ennemis de

l'Eglise et de la société ».

C'est pourquoi Léon XIII, d'abord, ne ménagea pas ses encouragements

aux initiateurs du renouveau franciscain. Le 13 décembre 1895,
il félicite le ministre général des Frères Mineurs d'avoir entrepris l'édition

critique des œuvres du Docteur Séraphique. Le 11 novembre 1890,

il rappelle aux Observants qu'ils « doivent étudier d'un labeur diurne
et nocturne les œuvres de leur maître saint Bonaventure, pour en
tirer l'illustration de la doctrine catholique ».

La préférence de Léon XIII pour l'Aquinate reste cependant
évidente. C'était une restauration thomiste qu'il avait ordonnée. Il ne
louait saint Bonaventure que parce qu'il croyait à l'identité de leurs
doctrines essentielles. S'il avait mieux connu leurs divergences, il
aurait été plus prudent. Nous en avons pour preuve son attitude à

l'égard de Duns Scot. Léon XIII se garda bien de citer son nom
parmi « les Docteurs scolastiques ». La rivalité séculaire des écoles

scotiste et thomiste l'obligeait à faire un choix. Le R. P. Prosper de

Martigné reconnaît sans détours que l'encyclique Alterni Patris
condamnait implicitement le Subtil au profit de l'Aquinate. Les éloges
mêmes décernés au Docteur Séraphique avaient pour but de détourner

les Mineurs de leur attachement à Duns Scot.

Mais on a vu comment se révéla la solidarité fondamentale de l'école
franciscaine. Les Mineurs s'empressèrent de mettre Duns Scot au
bénéfice des approbations et des éloges décernés par le pape au seul

Docteur Séraphique. Leur néo-franciscanisme ne tarda pas à devenir

un néo-scotisme aussi étroit qu'agressif. Les controverses scolastiques,
auxquelles Léon XIII avait voulu mettre un terme, reprirent de

plus belle, dix ans à peine après l'encyclique Alterni Patris.
Le pape ne dut pas voir avec plaisir ce changement imprévu de



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 221

direction de la renaissance franciscaine. Le 19 juin 1886, dans un
bref au cardinal Satolli, il déplorait la vanité et la stérilité des

querelles scolastiques, « qui n'avaient que trop duré, au grand détriment
de la science chrétienne ». Le 25 novembre 1898, il intervint plus
directement dans le débat par sa lettre Nostra erga Fratres Minores. Ce

document, adressé au général des Franciscains, rappelait aux Mineurs
leur devoir de fidélité envers le Docteur Commun de l'Eglise.

L'émotion provoquée par cette intervention fut considérable. Pour
la première fois, la liberté des écoles catholiques était positivement
limitée par décret du magistère infaillible de l'Eglise. Les protestations

furent nombreuses. Léon XIII chargea le cardinal Vanutelli
d'expliquer sa lettre, le 19 septembre 1899. Celui-ci assura que les

directives pontificales n'avaient nullement changé, comme on le

prétendait. Le Saint Siège « n'avait voulu faire planer aucun soupçon

sur l'enseignement de l'Ecole franciscaine ». Le pape n'avait
aucune intention de révoquer l'article 245 des Constitutions qui imposait
aux Frères Mineurs l'obligation de s'attacher (inhoerere studeant) en

philosophie et en théologie, « aux doctrines de l'antique école

franciscaine, sans cependant négliger les autres scolastiques ».

On voit par cette dérobade que Léon XIII n'avait pas conscience

ou n'avait pas peur de la contradiction. Fidèle à la politique séculaire
de l'Eglise, il ne voulut rien précipiter et laissa à ses successeurs le
soin de tirer les conséquences logiques de son initiative.

Au début de son pontificat, Pie X ne jugeait pas non plus contradictoire

de recommander à la fois le thomisme et la pensée franciscaine.
Félicitant le ministre général des Frères Mineurs à l'occasion de

l'achèvement de l'édition des œuvres de saint Bonaventure, il qualifiait ce

dernier, le 11 avril 1904, de «prince des scolastiques avec saint Thomas

». Il en encourageait l'étude même en dehors de l'Ordre et
souhaitait que ces volumes « trouvassent de nombreux lecteurs pénétrés
d'amour et de zèle pour la doctrine du Docteur Séraphique ».

Le nouveau pontife déclarait avoir appris avec satisfaction que
« l'étude des nobles maîtres de l'école franciscaine avait commencé
à revivre jusqu'à donner l'espoir que l'ancienne splendeur de cette
Ecole soit égalée». «Nous jugeons absolument digne d'éloges ce grand
culte des études et Nous croyons », ajoutait le pape, « devoir exhorter
même à le pousser encore plus loin. »

Fallait-il compter Duns Scot parmi ces « nobles maîtres qui illus-



222 PIERRE JACCARD

trèrent l'école franciscaine, surtout au moyen âge»? Cela ne paraît
pas douteux, bien que son nom ne soit pas cité. Pie X proclama la
béatification du Subtil et se montra très favorable aux spéculations
théologiques de l'école franciscaine. Les Mineurs virent une «

coïncidence providentielle » entre son avènement et le cinquantenaire de

l'Immaculée Conception. Pendant la première année de son pontificat,
R. P. Déodat-Marie se plut à noter, dans la revue La Bonne Parole,

quatre témoignages du Saint Siège en faveur du Docteur Subtil : la
lettre du il avril 1904, deux lettres du cardinal Merry del Val à la

louange de Duns Scot théologien et enfin les félicitations accordées par
le pape à un ouvrage scotiste du Père Déodat lui-même. Cet ouvrage,
nous est-il dit, eut l'honneur d'être « reçu avec de chaudes caresses

pontificales ». Si l'on ajoute que le confident du pape était le cardinal
Vives y Tuto, O. M. Cap., on comprendra pourquoi les années 1903-

1907 ont marqué l'apogée du néo-scotisme.
Mais cette heureuse période ne dura pas. Effrayé par la crise du

modernisme, le pape inaugura brusquement une politique de répression

sévère contre toutes les formes du libéralisme catholique. Cette

réaction, dont le cardinal Vives aurait été le principal instigateur,
fit plus de tort que de bien au mouvement franciscain en rejetant

le pape vers le thomisme le plus étroit et le plus intransigeant.

Dès le printemps 1907, Pie X rappelle aux universités
catholiques leur devoir de suivre religieusement les prescriptions de

l'encyclique Alterni Patris. Enfin apparaît la fameuse encyclique
Pascendi du 8 septembre 1907. Dans ce document, le pape dissipa
un malentendu dont les scotistes tiraient trop bon parti. Il fit
entendre clairement que l'expression « philosophie scolastique » ne

signifiait pour lui que « la philosophie transmise par saint Thomas ».

« Ceci est capital », ajoutait-il entre parenthèses. Il avertit en

conséquence les professeurs que « s'éloigner de saint Thomas, surtout en

métaphysique, n'allait pas sans préjudice grave ».

C'était un coup direct porté au néo-scotisme triomphant. Un
commentaire de la Revue thomiste insista lourdement sur ce point :

« Nulle autre que la scolastique thomiste ne peut être considérée

comme l'opposé et le remède du modernisme... pas même la scolastique

scotiste ». Scot est désormais « démonétisé ». Le pape ne renia
toutefois pas encore ses éloges de naguère au Docteur Séraphique.
Deux ans, jour pour jour, après la promulgation de l'encyclique
Pascendi, le 8 septembre 1909, il approuva et confirma « en toutes



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 223

leurs parties et en chacune d'elles » les Constitutions des Capucins
rééditées avec un article 170 formulé comme suit : « Les lecteurs

exposeront la doctrine très élevée et très sûre du Séraphique Docteur
saint Bonaventure et de l'Angélique Docteur saint Thomas ».

On remarquera dans cet article la préséance accordée au Docteur
Séraphique. Il est étrange que le pape l'ait admise, car il répéta une
seconde fois son avertissement aux professeurs, le Ier décembre 1910 :

« Aquinatem deserere, prasertim in re metaphysica, non sine magno
detrimento esse potestri (lettre Sacrorum antistitum). Mais ces perpétuelles
contradictions de Rome ne firent qu'envenimer les controverses néo-

scolastiques. Les scotistes interprétèrent avec tant de liberté les

instructions pontificales que Pie X dut bientôt donner un commentaire
officiel à ses précédentes déclarations. Il le fit dans le motu proprio
Doctoris Angelici du 29 juin 1914.

Cette lettre débute par d'apparentes concessions aux rivaux de

saint Thomas : « Les principes de la doctrine Angélique », dit le pape,
« si Nous les prenons comme un tout et dans un sens général, ne
contiennent rien d'autre que ce que les grands philosophes et les princes
des Docteurs de l'Eglise avaient déjà trouvé». Mais ce qui était
accordé d'une main était repris de l'autre. « Les points principaux de la

philosophie de saint Thomas », est-il dit en effet plus loin, « ne doivent

pas être rangés parmi les opinions que l'on peut discuter librement...
Si la doctrine de quelque autre ou de quelque Saint a jamais été
recommandée par Nous ou Nos prédécesseurs, de telle sorte qu'aux
louanges se joignissent l'invitation ou l'ordre de la répandre, il est
aisé de comprendre qu'elle a été recommandée dans la mesure où

elle s'accordait avec les principes de saint Thomas ou ne s'y opposait
en aucune manière. »

Ces paroles sévères ne s'appliquaient pas seulement à Suarez ou à

Duns Scot, mais encore à Bonaventure qui est un saint de l'Eglise.
Les illusions du pape commençaient à se dissiper. Il n'était plus
possible de louer le Séraphique sans favoriser le Subtil. Désormais on ne

parlera plus à Rome des mérites philosophiques de saint Bonaventure.
Seule sa doctrine ascétique et mystique sera recommandée. Le
septième centenaire de sa naissance en 1921 passera presque aussi

inaperçu que celui de Roger Bacon en 1914.
Quant aux néo-scotistes et autres impénitents, ils s'attirèrent une

mercuriale sans précédent dans les annales de l'Eglise. Reprenant

pour la troisième fois son avertissement sur le danger de s'éloigner de



224 PIERRE JACCARD

saint Thomas, le pape ajouta : « Parce que Nous disions qu'il fallait
suivre surtout la philosophie de saint Thomas et que Nous n'écrivions

pas uniquement, certains se sont persuadés qu'ils obéiraient à Notre
volonté, ou du moins ne lui seraient pas contraires, s'ils prenaient
indistinctement pour le suivre ce qu'un autre des Docteurs catholiques
a enseigné en philosophie, bien que cela fût opposé aux principes de

saint Thomas. Mais en cela ils se sont grandement trompés... Ils
s'éloignent très loin du saint Docteur ceux qui pervertissent dans leur
interprétation ou qui méprisent entièrement ce qui dans la philosophie
thomiste constitue les principes et les thèses les plus importantes ».

Le 6 juillet 1914, pour la quatrième fois, le refrain Aquinatem
deserere se trouve répété dans une lettre adressée au Collège
franciscain de Saint-Anselme à Rome. Cette fois, le pape ajoute que cette
règle s'applique à la philosophie comme à la théologie. La réaction
de Pie X écrasa dès 1907 le mouvement moderniste et paralysa le

libéralisme de Louvain que le pape approuvait encore en 1904.
Mais elle ne réussit pas à désarmer les Franciscains. Ils conservaient
à Rome, parmi les conseillers intimes du pontife, certains protecteurs

influents. C'était d'abord le cardinal espagnol Vives y Tuto,
que les Etudes franciscaines appelaient en 1902 « le savant et pieux
cardinal capucin » et que le comte Sforza traitait récemment de

« fou, fou dans le sens clinique du mot »W. Après dix ans de « folles

persécutions » contre les modernistes, le cardinal Vives serait mort
en 1912, enfermé dans la villa papale de Castel Gandolfo, «pour
étouffer le scandale ». Un autre des familiers de Pie X était le Rme P.
Pie de Langogne, O. F. M., canoniste célèbre, qui ne pensait point,
disent les Etudes franciscaines, « que les directions de l'Eglise fussent

changées et qu'il fût interdit d'être scotiste ou suarézien »<2).

La sévérité même du motu proprio de 1914 mit le feu aux poudres.
Comprenant enfin que le triomphe du thomisme intégral marquerait

leur défaite aussi bien que celle des Mineurs, les Jésuites
lancèrent dans la mêlée leurs plus habiles dialecticiens. Une grave
controverse, dont la guerre mondiale ne parvint même pas à atténuer

la violence, s'engagea dans le second semestre de 1914 sur
l'autorité de saint Thomas. Il s'agissait cette fois de définir quels étaient
« ces principes et ces thèses » que Pie X imposait dans son motu proprio

comme étant « les plus importants ».

Quelques jours à peine après la publication de ce document ponti-
Revue de Genève, 1930, p. 525. — (2) 1924, p. 458.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 225

ficai, un groupe de professeurs soumit à l'examen de la Congrégation
des» Etudes une liste de vingt-quatre thèses thomistes. Parmi celles-
ci se trouvait la fameuse distinction réelle de l'essence et de l'existence

que les scotistes et les suaréziens ont toujours refusé d'admettre.
Les thomistes, encouragés par l'attitude du pape, espéraient bien
voir cette distinction explicitement imposée aux écoles

catholiques. Mais la question était trop importante et la manœuvre trop
simple. La Sacrée Congrégation ne voulut pas se compromettre ; elle

se contenta de répondre, le 27 juillet, que les vingt-quatre thèses

soumises à son examen « contenaient bien les principes les plus importants

de la doctrine du saint Docteur ».

Publié de mandato Summi Pontificis, ce décret était une nouvelle

preuve de la préférence de Pie X pour la tradition dominicaine.
Mais la forme evasive de la réponse et son refus implicite d'imposer
les doctrines examinées ne firent qu'encourager les adversaires du
thomisme intégral. La légitimité du scotisme et du suarézisme restait

en août 1914 une question plus que jamais obscure et discutée.

Là-dessus Pie X mourut et Benoît XV prit sa place sur le trône
pontifical. Juriste et diplomate de carrière, il admettait lui-même, nous
dit le comte Sforza, « qu'il ne connaissait rien aux questions théologiques

». Il n'avait pas passé par un séminaire et se trouva fort
embarrassé devant les querelles scolastiques des Ordres religieux.
Sans prendre nettement position dans la controverse moderniste,
il suspendit les poursuites et fit cesser les intrigues et les dénonciations.

Il accorda aux Jésuites des libertés imprévues à l'égard du

thomisme, qui compliquèrent à l'infini une situation déjà fort
embrouillée. Son but était sans doute de gagner du temps et d'obtenir
des adversaires une trêve philosophique, au moins pour la durée de

la guerre européenne. Cette préoccupation apparaît dans sa première
lettre pastorale, l'encyclique Ad Beatissimi du Ier novembre 1914.

« Nous demandons », disait-il, « que dans les discussions on
s'abstienne de tout excès de langage qui pût offenser la charité ; que chacun

soutienne son avis librement, mais qu'il le fasse avec modération

et ne croie pas pouvoir adresser aux tenants d'une opinion opposée,

pour ce seul motif, le reproche de manquement à la foi ou à la

discipline. »

Mais les disputes continuèrent de plus belle. Profitant du

changement d'attitude du Saint Siège, les Jésuites prirent l'offensive



226 PIERRE JACCARD

contre les partisans de l'intégrisme thomiste. Leur général obtint par
deux fois en 1915 l'assurance de la liberté philosophique de sa Compagnie.

Les thomistes ripostèrent en faisant en 1916 une nouvelle
consultation devant la Congrégation des Séminaires et Universités. Ils
demandaient si les vingt-quatre thèses devaient être imposées aux
écoles catholiques. Encore une fois la réponse fut evasive : les thèses

n'étaient que «proposées» (7 mars 1916). Ce nouveau recul de

l'autorité doctrinale déçut les thomistes et donna toujours plus de

confiance à leurs adversaires. Ils crièrent victoire quand Benoît XV
accorda aux Jésuites « le droit de résoudre dans un sens ou dans

l'autre les questions qu'il est loisible et qu'il est d'usage de discuter...

[telles que la distinction réelle] » (Bref au R. P. Général Ledochowsky,
S. J., 19 mars 1917).

Le caractère officiel de cette lettre a été contesté sans fin parce
qu'elle n'avait pas été publiée dans les Acta Apostolica Sedis. Elle
montre cependant que le pape se refusait à « imposer une adhésion

obligatoire à toutes les vingt-quatre thèses ». Les scotistes exagérèrent

sans scrupule les recommandations du pape. En 1925 encore,
les Etudes franciscaines répétaient que «Benoît XV avait défendu

d'enseigner la thèse de la distinction réelle comme vérité
fondamentale de la philosophie chrétienne» (p. 78). Le ministre général
des Capucins, le Rme P. Venance de l'Isle en Rigault, se hâta, en

1916 déjà, de publier de nouvelles dispositions dans les Monumenta
ad constitutiones ordinis : « On ne doit pas mettre en doute »,disait-
il, « le droit qu'ont les Mineurs de suivre de préférence leurs propres
auteurs, en tenant compte des règles sagement données par l'Eglise ».

C'était aller un peu trop fort. La déchéance du Rme P. Venance,

qui descendit en 1920 de la dignité de Supérieur général au rang de

simple frère, fut peut-être causée par l'audace de son franciscanisme.

Malgré ses tergiversations, Benoît XV était partisan de la restauration

du thomisme dominicain. Il en donna de nombreuses preuves
tout au long de son pontificat : motu proprio du 31 décembre 1914

au Collège de Bologne, lettres aux Dominicains Hugon (5 mai 1916),

Theissling (17 novembre 1918) et Pègues (5 février 1919), encyclique
Fausto appetente die du 29 juin 1921, etc.

Bien plus, c'est Benoît XV qui fit de l'autorité de saint Thomas

une matière de loi. Le nouveau Codex juris canonici, publié en 1917

avec l'approbation du pape par le cardinal Gasparri, imposait
l'enseignement de saint Thomas par le canon suivant : « Philosophia



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 227

rationalis ac theologia studia et alumnorum in his disciplinis institutio-
nem projessores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia, eaque sancte teneant n (can. 1366, par. 2). Les

principaux documents officiels de Léon XIII, Pie X et Benoît XV
étaient énumérés en marge de ce canon qui en était le résumé et la
conclusion évidente. Cette fois, « la méthode, la doctrine et les

principes » de l'Aquinate étaient vraiment imposés à l'Eglise romaine.

Il semblait qu'aucune contestation ne fût désormais possible au

sujet de l'autorité absolue de la synthèse angélique.
Ce fut le tour des thomistes de se réjouir. Dans sa brochure Autour

de saint Thomas, publiée en 1918, le R. P. Pègues, O. P., écrivit
triomphalement : « Ce dernier acte de l'Eglise dépasse encore tout
ce que les Pontifes romains avaient fait jusqu'ici. Saint Thomas,
comme Docteur unique de l'Eglise, est littéralement canonisé » (p. 16).
Mais les Jésuites et les Franciscains ne se tinrent pas pour battus.
Encouragés par les ambiguïtés de Benoît XV, qui écrivit sa fameuse

lettre au R. P. Ledochowsky en cette même année 1917, ils argumentèrent

sans fin sur le sens et la portée du terme omnino. Le directeur
des Etudes franciscaines prétendait, en 1924 encore, que cela ne signifiait

pas « dans tous les détails », comme l'affirmaient les thomistes.
Commentant le décret qui qualifiait les doctrines de saint Thomas
de tuta norma directionis, il assurait qu'elles « ne sont pas seules

sûres » et que « les opinions d'autres docteurs peuvent être plus
sûres et plus vraies» (p. 458-459). Reprenant leur activité en 1921,
après l'interruption de la guerre, les collaborateurs des Etudes
franciscaines célébrèrent « la saine liberté d'opinion toujours en usage
dans l'Eglise », non sans protester de leur « entière docilité aux directions

du Vicaire de N. S. Jésus-Christ ». Lorsque Benoît XV, à la
fin de son pontificat, appela le R. P. Gemelli, O. F. M., à la tête de

la première université catholique d'Italie, celle du Sacré-Cœur de

Milan, les Etudes franciscaines y virent « une preuve éclatante de la
faveur dont jouit à Rome l'intellectualisme franciscain » <J). Malgré
tant d'interventions et de décrets solennels, la controverse n'avait

pas progressé d'une ligne pendant les huit années tumultueuses du

pontificat de Benoît XV.

La question de l'autorité de saint Thomas — et par conséquent de

la légitimité de la philosophie franciscaine — est, depuis l'initiative

(1) 1922, p. 308.



22S PIERRE JACCARD

de Léon XIII, l'une de ces questions majeures sur lesquelles chaque

nouveau pontife doit donner sans tarder son opinion. Pie XI
n'attendit pas pour manifester ses convictions thomistes. A l'encontre
de son prédécesseur, il était philosophe et théologien de profession.
Il avait été jadis l'un des premiers docteurs de l'Académie romaine
de saint Thomas. Par le choix même de son nom, il s'opposa à la

tradition des Benoît XIV et Léon XIII, que Benoît XV avait reprise
timidement. Il montra bientôt, par sa fermeté et son intransigeance,

qu'il était le successeur direct de Pie IX, l'auteur du Syllabus, et de

Pie X, le persécuteur des modernistes.
Six mois à peine après son élévation, le Ier août 1922, le nouveau

pape donna ses instructions en matière d'enseignement dans la lettre
Officiorum omnium, adressée au cardinal Bisleti, préfet de la Congrégation

des Séminaires et Universités. Pie XI insistait sur le devoir
des professeurs « d'observer saintement et inviolablement » les

nouvelles règles du droit canonique sur la philosophie. « Nous entendons

par là la philosophie scolastique », précisait le pape, « élevée au

suprême degré de perfection par les soins et le génie de Thomas

d'Aquin... C'est pourquoi les professeurs de philosophie se préoccuperont

avant tout, en enseignant cette science aux jeunes clercs,

non seulement de suivre la manière (rationem) ou la méthode de

saint Thomas, mais encore sa doctrine et ses principes. »

Ces prescriptions, dont la clarté ne laissait pas à désirer, furent
répétées et développées dans l'encyclique Studiorum ducem, publiée
le 29 juin 1923 à l'occasion du sixième centenaire de la canonisation de

saint Thomas. Cette apologie de l'Aquinate dépasse tout ce que Rome
avait publié jusque là. Le pape lui décerne le titre de Docteur
Universel, « car l'Eglise a fait sienne sa doctrine, comme cela est prouvé
aisément par une multitude de documents ». « Saint Thomas a écrit
sous l'inspiration de la grâce surnaturelle... Ses écrits, dans lesquels
sont exposés les principes et les normes de toutes les sciences sacrées,

ont une application universelle », etc.
Cette invraisemblable encyclique, rédigée par un « eminent

théologien », aurait fait taire les plus obstinés des scotistes et des sua-
réziens, si le pape l'avait publiée telle quelle. Mais Pie XI n'osa

pas sanctionner le zèle thomiste de la curie romaine. Il ajouta au

texte original, de sa propre main, le passage suivant : « On évitera

pourtant d'exiger les uns des autres plus que n'exige de tous l'Eglise,
mère et maîtresse ; et que nul ne soit empêché de suivre l'opinion qui



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 229

lui paraît la plus probable là où, dans les écoles catholiques, les auteurs
de meilleure marque se partagent ordinairement en avis contraires »..

Ce petit passage contredisait à peu près tout le reste de l'encyclique.

Aussi la plupart des thomistes firent-ils semblant de l'ignorer,
tandis que leurs adversaires négligaient la lettre entière pour ne voir

que ces quelques mots. Les polémiques reprirent plus violentes que
jamais et une « exégèse stupéfiante » commenta de chaque côté
les termes de cette intervention du pape. Qu'entendre par « questions
disputées » Qui sont ces « auteurs mêlions nota » Les réponses
les plus imprévues et les plus contradictoires furent proposées par les

commentateurs. L'un d'eux, l'abbé Lavaud, consacra tout un livre
à cette exégèse. Mais seules les opinions des Mineurs nous intéressent
ici. Elles ont été nettement formulées comme suit par le R. P. Bel-
mond : le nouveau document pontifical, dit-il, « laisse la voie ouverte
aux amendements auxquels le système thomiste, comme tout ce

qui est humain, doit être nécessairement soumis... Il est manifeste

que le thomisme n'est pas la doctrine de l'Eglise... Le scotisme,
avant comme après l'encyclique, demeure une liberté »^.

La préférence de Pie XI pour le thomisme dominicain était pourtant

indiscutable. Sa petite note n'était qu'une atténuation
prudente des termes excessifs de l'encyclique. Les thomistes avaient le

droit de se réjouir. Mais ils le firent trop bruyamment lors des fêtes
du centenaire en 1923-1924. M. Jacques Maritain, en particulier,
se fit remarquer par son étroitesse, au Triduum organisé en l'honneur

de l'Aquinate en Avignon, et à la première Semaine thomiste
de Rome (octobre et novembre 1923). Deux Supérieurs des Mineurs,
le R. P. Belmond, lecteur général des Franciscains, et le Rme P. Sym-
phorien de Mons, définiteur général des Capucins à Rome, protestèrent

avec indignation contre le ton et le contenu de ces discours,
dans le numéro de mars-avril 1924 des Etudes franciscaines. Six mois

plus tard, le nouveau directeur de la revue des Capucins, le R. P. Jean
de Dieu, ancien professeur aux Facultés catholiques d'Angers, consacra

son article inaugural à l'éternel problème : Saint Thomas et les

directions pontificales (sept.-oct. 1924). Le R. P. Hedde, O. P., cité
dans cet article, exigea la publication d'une longue réponse, à

laquelle le R. P. Jean de Dieu répliqua à son tour (janv.-fév. 1925).
Ces divers articles nous donnent les meilleurs témoignages sur l'attitude

actuelle des Mineurs à l'égard du thomisme officiel.

(») Et. fr., 1924, p. 167-168.

«EV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 76, I930). 15



230 PIERRE JACCARD

Nous avons vu quelle en était l'audace et la subtilité. Aussi s'étonne-

t-on à bon droit de l'approbation imprévue qu'ils reçurent à Rome

peu de temps après. L'année 1924 marquait le vingt-cinquième
anniversaire des Etudes franciscaines. A cette occasion, le rédacteur
soumit l'œuvre de sa revue au jugement du Saint Père et sollicita
« une bénédiction qui fût un encouragement et montrât que Sa Sainteté

daigne avoir pour agréable le dessein de continuer à exposer et à

répandre les idées des Docteurs franciscains ».

La réponse, datée du 28 mai 1925, fut très favorable. Non seulement

Pie XI accordait sa bénédiction, mais il encourageait l'effort
des Etudes franciscaines. « Il est très agréable au Souverain Pontife »,

écrivait en effet le cardinal Gasparri, « de voir se développer toujours
davantage les recherches sur les philosophes et les théologiens de

l'époque médiévale, si féconde en maîtres éminents, parmi lesquels les

fils du Patriarche d'Assise tiennent une large place. De telles études,

grâce à la fidélité dont vous faites profession aux directions du Saint

Siège, spécialement en ce qui concerne l'enseignement du Docteur
Commun, saint Thomas d'Aquin, seront très profitables au progrès
des sciences sacrées.»

Le R. P. Jean de Dieu se hâta de publier cette lettre en tête du

numéro de mai-juin 1925 de sa revue. Dans son commentaire, il
exaltait la sagesse du pape qui n'aurait pas voulu engager la
doctrine de l'Eglise sur une interprétation controversée du thomisme

(celle des Dominicains). Au chroniqueur de la Revue d'histoire
franciscaine, qui lui avait reproché de plaider trop le droit à l'existence
de la pensée franciscaine à côté de la pensée thomiste, il répondait

que le Saint Père l'y autorisait pleinement.

Cette dernière conclusion ne laissait pas d'être exagérée. La lettre
du cardinal Gasparri ne changeait rien aux décisions antérieures
du Saint Siège. Les doctrines franciscaines n'étaient recommandées

que « dans la mesure où elles s'accordaient avec les principes de

saint Thomas », comme l'avait dit Pie X. Cependant cette lettre
n'avait plus la sévérité des premières interventions de Pie XI. A
cet égard, on peut dire qu'il y avait quelque chose de changé au
Vatican.

L'échec de la première semaine et du premier congrès thomistes
de Rome, en novembre 1923 et avril 1925, avaient manifestement
conseillé la prudence au Saint Siège. Les thomistes avaient espéré



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 231

par deux fois faire triompher leur thèse de la distinction réelle et
terminer en leur faveur cet irritant débat. En 1923, annonçant une
communication sur ce sujet par Mgr Grabmann, l'Osservatore Romano

avait parlé de L'ultima parola in una controversia secolare. Vaine

prétention A la clôture de la semaine thomiste, le Pape avait dû

avouer dans son allocution que « beaucoup de problèmes philosophiques

n'avaient pas reçu de solution définitive ». Les discussions
de cette première rencontre l'avaient assez démontré.

Au congrès thomiste de 1925, le R. P. Garrigou Lagrange, O.P.,

reprit l'offensive sur l'éternelle question. Mais Jésuites et Franciscains

se défendirent si bien que le célèbre Dominicain fut obligé de

reconnaître avec découragement qu'il y a « des disciples de l'Aquinate
dont l'esprit reste imperméable à la distinction réelle et à plusieurs des

vingt-quatre thèses ».

Un vœu avait été préparé demandant que les vingt-quatre thèses

servissent désormais de base officielle à la discussion. Ce vœu fut
écarté. « Faut-il voir là un recul de la pensée thomiste et un retour
de l'esprit éclectique », se demandait la Revue néo-scolastique de phi-
losophie^i ha réponse de Louvain restait evasive. Il est clair que
ces deux laborieuses conférences, organisées sur la demande de

Pie XI par l'Académie romaine de saint Thomas, n'avaient pas
obtenu les résultats espérés. Aussi le deuxième congrès, prévu et
annoncé pour 1928, n'a-t-il pas encore été convoqué. Le pape s'est

sans doute aperçu que le thomisme officiel n'avait pas triomphé dans

l'Eglise en fait aussi bien qu'en droit. La lettre aux Etudes franciscaines,

écrite cinq semaines après la clôture du premier congrès,
laisse voir à la fois la désillusion du pape et son désir d'apaiser des

controverses sans issue.

Mais ce n'est pas tout. On verra dans un chapitre suivant que les

Mineurs se soumettent bon gré mal gré aux exigences du thomisme

intégral. Leurs protestations dissimulent mal leur inquiétude et leur
découragement. Le Dr Harris et l'abbé Landry s'accordent à reprocher
à certains de leurs historiens de vouloir trop concilier Duns Scot et
saint Thomas. D'autre part, nous avons vu que les travaux des

Mineurs avaient victorieusement réfuté certaines accusations
séculaires portées contre le Subtil. Les préventions traditionnelles contre
le scotisme ont de toute façon diminué dans l'Eglise au cours de

ces dix dernières années. Certains néo-thomistes de tendance modérée,

(0 19*5. P- 3"-



232 PIERRE JACCARD

tels que le Dr J. Zybura, parlent aujourd'hui de la « réhabilitation »

de Duns Scot.

Cet état d'esprit nouveau, qui fit reviser certains manuels d'histoire,

pénétra à Rome jusque dans l'entourage du Saint Père. En

1924, le cardinal Giorgi osa accepter la dédicace de la réplique du
R. P. Longpré à la thèse de l'abbé Landry sur Duns Scot. Il adressa

même au savant franciscain une lettre, publiée en tête du volume,
où il l'exhortait « à faire connaître le B. Duns Scot... l'un des plus
grands maîtres de la Scolastique ». Il le félicitait d'avoir « révélé en
lui le disciple de saint Augustin et de saint Bonaventure » et d'avoir
« montré combien ses conceptions s'inspirent profondément de la

doctrine catholique ». Il espérait enfin que cette publication «

contribuera à faire étudier les livres du grand Docteur Subtil avec plus
d'intérêt et d'objectivité ».

Cette lettre du cardinal Giorgi, louant pour la première fois, d'une
façon positive, les doctrines philosophiques de Duns Scot, fait mieux
comprendre la soudaine mansuétude de Pie XI à l'égard de l'école
franciscaine dans la lettre de 1925 au R. P. Jean de Dieu. La
célébration du septième centenaire de saint François, consacrée par
l'encyclique Rite expiatis en 1926, dépassa en splendeur celle des

centenaires récents de saint Dominique et de saint Thomas et
rappela opportunément aux thomistes qu'ils n'étaient pas les seuls

défenseurs de la foi catholique.
Mais, encore une fois, tout ceci ne changeait rien aux décisions

pontificales en faveur du thomisme. A côté de ces lettres aux
Franciscains, on pourrait en citer d'autres, non moins élogieuses, adressées

à des auteurs thomistes. Bien plus, certains actes officiels
renforcèrent, au cours de ces dernières années, l'autorité du Docteur
Commun de l'Eglise. Ainsi, la lettre Unigenitus Dei Filius, adressée

le 31 juillet 1924 aux Supérieurs généraux des Ordres religieux,
insistait énergiquement sur l'obligation des maîtres à « suivre fidèlement

la méthode scolastique, selon les principes et la doctrine de

saint Thomas ». Un décret de la Congrégation des Séminaires et
Universités imposa en décembre 1925 à tous les séminaires

l'obligation formulée par Pie X, mais limitée jusque là aux universités,
de se servir de la Somme théologique comme livre de texte « en tout
ce qui est de l'exposé doctrinal ».

Aucun document important n'a paru dès lors sur ce sujet. L'affaire
de l'Action française, qui compromit gravement certains thomistes



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 233

éminents, tels que le cardinal Billot et le R. P. Pègues, fit un tort
considérable au mouvement qu'ils patronnaient. L'attention du monde

catholique fut si bien détournée par cette affaire et par la conclusion
des nouveaux accords du Latran que le cinquantenaire de l'encyclique

Alterni Patris en 1929 passa presque inaperçu, comparé aux
festivités du centenaire de la canonisation de saint Thomas en 1924.
Seuls les thomistes d'outre mer, Canadiens et Américains, célébrèrent
à grand fracas l'anniversaire de l'initiative de Léon XIII. Dans les

pays de langue française, les thomistes se tinrent coi, attendant
des jours meilleurs pour reprendre leur offensive.

Il n'en faudrait pas conclure que leurs rivaux aient profité de cette
diversion momentanée. La position des thomistes est aujourd'hui
trop forte pour être contestée. Si l'on examine sans parti pris la

longue série des documents pontificaux que nous avons cités, on

ne peut douter de l'issue du conflit. Le scotisme, en particulier, n'est
toléré que dans la mesure où il s'accorde avec le thomisme, c'est-à-

dire peu ou point. Un néo-scotisme autonome n'a plus aucun droit
à l'existence dans le système romain. A vrai dire, il n'existe aujourd'hui

pas plus en fait qu'en droit. Nous verrons dans un troisième et
dernier article que les Franciscains les plus audacieux n'ont plus

grand espoir sur l'avenir du scotisme dans l'Eglise. Tous leurs
arguments en faveur du Subtil se sont révélés inefficaces, sauf un, dont

nous devons encore parler : la victoire du scotisme sur le thomisme
dans la question de l'Immaculée Conception. Nous verrons comment
les scotistes, battus sur le terrain philosophique, essaient de prendre
une nouvelle revanche théologique en faisant campagne, depuis

trente ans, pour une autre doctrine originale de Duns Scot, la
Primauté du Christ. Nous pourrons alors conclure cette étude sur la
renaissance de la pensée franciscaine.

Pierre JACCARD.


	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 2

