Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 76

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 2
Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE

Second article 1

111. GRANDEUR ET DECADENCE DU NEO-SCOTISME

La récente découverte de la philosophie franciscaine n’a pas eu
pour seule conséquence la revision de quelques manuels d’histoire
de la philosophie. Au sein de I’Eglise romaine, elle provoqua une
crise aussi grave qu’inattendue dont les premitres manifestations,
précédemment décrites, apparurent dés la promulgation de ency-
clique Zterni Patris de Léon XIII. Au grand étonnement du pape
lui-méme, la renaissance franciscaine se trouva bient6t en opposition
directe avec le néo-thomisme officiel. Les Fréres Mineurs ne se con-
tentérent pas de défendre leurs maitres contre un injuste oubli
et de réhabiliter leurs doctrines. Mais ils s’y attachérent avec un
nouveau zd¢le et entreprirent la restauration positive de la scolas-
tique franciscaine du moyen 4ge. Toutes les recherches qu’ils firent
sur la pensée de saint Bonaventure ou de Duns Scot n’eurent
jamais pour seul but de rétablir la vérité historique. C’était une
mise au point de leur propre philosophie qu’ils cherchaient sur-
tout dans ces travaux. Pour les scotistes comme pour les thomis-
tes, P’histoire n’a jamais été qu’un moyen détourné de découvrir
la vérité tout court.

Cette assimilation plus ou moins inconsciente des enseignements
de leurs docteurs respectifs 4 la vérité éternelle se justifiait par les
constitutions méme des grands Ordres religieux. On sait que les
Dominicains adoptérent en chapitre général le thomisme comme
doctrine officielle et obligatoire de leur Ordre, quelques années

(1) Voir plus haut p. 103 ss.



20% PIERRE FACCARD

aprés la mort de saint Thomas. Une orthodoxie thomiste, toujours
plus étroite et littérale, leur valut en 1916 le compliment suivant
de Benoit XV : «Cet Ordre doit étre loué, non pas tant d’avoir
nourri le Docteur Angélique que de ne s’étre jamais, dans la suite,
¢loigné de sa doctrine, non pas méme de Pépaisseur d’un ongle ».

Le scotisme eut longtemps dans son Ordre une destinée sembla-
ble. L’enseignement du Subtil a été rendu obligatoire dans les écoles
des Mineurs par les regles formelles d’un Chapitre général réuni
peu aprés sa mort, a une date cependant incertaine. Pour Occam déja,
il est Doctor Ordinis. Son autorité n’a cessé de grandir au temps de
Porthodoxie scotiste, c’est-a-dire des le milieu du XVe siecle jusqu’a
la fin du XVIIIe. Les papes Urbain VIII et Innocent XI consacrerent
méme cette autorité en approuvant un décret du 68¢ Chapitre gé-
néral, tenu a Toleéde en 1633, menagant de suspension « irrémédiable »
tout lecteur en théologie et en philosophie qui «s’écarterait, directe-
ment ou indirectement, oralement ou par écrit, dela doctrine de Scot ».

Dans son livre sur La scolastique et les traditions franciscaines,
le R. P. Prosper de Martigné cite de nombreux témoignages de
Pattachement des Ordres Mineurs a P’enseignement du Docteur
Subtil. C’est en vain que le pape Sixte-Quint tenta, ala fin du XVIe sie-
cle, de ramener les écoles franciscaines a la doctrine plus orthodoxe
de saint Bonaventure. Seuls les Capucins, de 1525 a 1758, restérent
en majorité fidéles au Docteur Séraphique. Mais des le XVIIIe sie-
cle tous labandonnerent complétement pour se rallier au sco-
tisme des Observants ou au thomisme des Précheurs.

Il est donc curieux de remarquer que la renaissance franciscaine
du XIXe siecle s’orienta d’abord nettement du cété de saint Bona-
venture. Les premiers travaux et les premieres éditions lui furent
réservés des 1870. A ce moment-la déja, le R. P. Prosper de Mar-
tigné commengait sa /longue campagne pour la substitution du bona-
venturisme au scotisme dans les écoles de ’Ordre. L’initiative de
Léon XIII en faveur du thomisme vint redoubler ses alarmes. Crai-
gnant Peffondrement prochain de Duns Scot, il publia son livre
en 1888 pour conjurer ses freres a chercher un terrain plus sr pour
la pensée franciscaine dans l’enseignement du saint Docteur Séra-
phique.

Prenant ses désirs pour des réalités, le savant Capucin croyait
pouvoir démontrer dans un de ses chapitres que La préférence donnée
a Duns Scot tend & disparaitre entiérement de I'Ordre. Dix ans plus



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 209

tard, Papparition du néo-scotisme organisé venait démentir ouver-
tement ses prévisions. Comme au XVIIIe sitcle, les solutions plus
précises du Subtil finirent par Pemporter sur les intuitions séra-
phiques de saint Bonaventure. A vrai dire, celui-ci ne fut pas oublié,
car on découvrit bientdt la solidarité de toute I’école franciscaine.
Mais Duns Scot reprit sa primauté doctrinale de jadis. Ce n’est
plus un vague néo-franciscanisme, mais un étroit néo-scotisme que
les Mineurs ont opposé au néo-thomisme des Dominicains aux pre-
miers jours du XXe siecle.

Les chefs de la nouvelle école étaient, en France, le R. P. Déodat-
Marie de Basly, O. M. Cap., et, en Allemagne, le R. P. Parthenius
Minges, O. F. M. Tous deux ont laissé dans leurs écrits un véri-
table monument a la défense et a Dlillustration du Subtil. A leurs
cOtés, les Peres Michel-Ange et Raymond, Capucins, Longpré, Klug
et Belmond, Franciscains, ont rempli les périodiques de 1’Ordre,
surtout les Etudes franciscaines, de leurs travaux de théologie, de
philosophie et d’histoire.

Ils firent d’abord campagne pour la cause délaissée de la béati-
fication du Docteur Marial. L’existence d’un culte avait été ofh-
ciellement vérifiée en 1710 et Duns Scot portait le titre de Véné-
rable par décret de I’évéque de Nola. Depuis lors, sa cause n’avait
fait aucun progres, soit par indifférence, soit par exces de ztle de
la part de ses disciples. Ceux-ci, disent en effet les thomistes, I’au-
raient compromise en abusant d’un culte public pour authentiquer
sa doctrine. La promulgation du dogme de I'Immaculée Concep-
tion, en 1854, favorisa cependant son premier défenseur. Les Fran-
ciscains reprirent en 19oo le procés de confirmation de son culte.
Le postulateur général de ’Ordre recueillit les récits d’innombrables
miracles attribués au Subtil, dont le plus récent, daté de ’an de
grice 1900, aurait été constaté a Glasgow. De volumineux Monu-
menta cultus immemorabilis publici et ecclesiastici, antiquissimi et
extentissimi, quibus fulcitur causa servi Dei Duns Scoti furent publiés
a Rome en 1905 et soumis au jugement de la Congrégation des
Rites.

En méme temps, les Mineurs célébraient avec éclat le cinquante-
naire de la définition de ’Immaculée Conception. Pie X consacra ce
jubilé par son encyclique du 2 février 19o4. La part du Subtil dans
Pélaboration et la justification de ce nouveau dogme fut rappelée



210 PIERRE FACCARD

dans deux ouvrages qui furent loués officiellement par le cardinal
Secrétaire d’Etat Merry del Val. Tout cela servit au Docteur Marial
dont le proces de béatification fut enfin confirmé en 19o6.

Les Mineurs espéraient une canonisation et leurs dossiers rap
pelaient que Duns Scot était ab omni tempore Sancti titulo nuncu-
patus. Mais cette béatification était tout de méme une victoire.
Elle renouvela le z¢le des champions du néo-scotisme. En France,
le R. P. Déodat multipliait les conférences et les articles de contro-
verse. En 1908 et 1911, il publiait au Havre les Capitalia opera Scoti,
groupées en deux volumes ayant pour titres: Preparatio philo-
sophica et Synthesis theologica. En Allemagne, le R. P. Minges
déployait aussi une grande activité. Son ceuvre personnelle aurait
suffi a justifier les mots par lesquels il inaugurait en 1914 les Franzis-
kanische Studien : « On a plus fait peut-étre pour Scot dans les dix
premitres années du XXe siecle que pendant tout le XIXe siecle
écoulé » (p. 163).

A vrai dire, Pesprit de cette restauration n’était guére plus large
que celui du renouveau thomiste chez les Dominicains. Comme on
le verra plus loin, I’idée de «repenser» la scolastique médiévale,
selon la formule fameuse de Louvain, ne fut guére mieux accueillie
par les Mineurs que par les Précheurs. Preuve en soient les termes
du programme de restauration scotiste, publié par le R. P. Minges
en 1914 dans le premier volume des Studien.

Dans cet essal, intitulé Zum Wiederaufbliihen des Scotismus, au-
teur s’attache d’abord a établir la parfaite orthodoxie de la doc-
trine scotiste. Aucune proposition du Docteur Subtil ne fut jamais
condamnée. En 1610, le si¢ge apostolique la déclara positivement
exempte de censure. Elle fut recommandée par plusieurs papes.
Rien donc ne s’oppose a sa restauration. Au contraire, celle-ci serait
fort désirable pour le progrés des études. L’heureux développement
des écoles de I’Observance qui ont toujours fait le plus grand cas
de Penseignement scotiste, en démontre la valeur et "actualité.

Puis, en dix pages, ’auteur passe en revue les moyens d’assurer
le succes d’une telle entreprise. Il s’agit d’abord de restituer la doc-
trine originale du Subtil dans toute son intégrité, d’éliminer ce
qui en est étranger, d’élaguer méme ce qui peut en étre suranné et
de vivifier enfin ce qui en est essentiel et éternel. Les débuts du
néo-scotisme permettent les plus beaux espoirs.

Mais I’idée méme d’une adaptation du scotisme 2 notre siecle est



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 211

absente de ce programme. Tout ce qui s’écarte de la doctrine authen-
tique du Subtil, aussi bien le nominalisme du XIVe siécle que le
« rationalisme » moderne, doit étre combattu sans merci. C’est un
retour pur et simple 2 Duns Scot que les Mineurs attendent de nos
contemporains. Pour eux, comme pour les thomistes, la pensée
moderne est égarée depuis quatre siécles au moins. En 1924, dans
sa réponse a I’abbé Landry, le R. P. Longpré affirme encore la hau-
taine confiance des scotistes dans l'infaillibilité de leur systéme :

« 81 Pintellectualisme scolastique veut reconquérir la pensée mo-
derne et lui faire oublier ses théories phénoménistes et pragmatistes,
le Docteur Marial est tout désigné pour lui tracer la voie, L’intel-
lectualisme du B. Duns Scot, en effet, sa métaphysique de I'étre —
de Pétre, seul objet formel et adéquat de lintelligence et de Iétre
univoque qui fonde la connaissance positive de Dieu — est émi-
nemment et par excellence la philosophie cohérente et puissante
de I’étre qui peut conquérir la pensée moderne... Voila pourquol
la pensée du B. Duns Scot est d’une poignante actualité. » (®

Personne, dans le monde, ne se douta de cette « poignante actua-
lit€» du scotisme. Dans I’Eglise, par contre, le parti du Subtil se
heurta treés tot a Pintransigeance du parti de saint Thomas. Si Duns
Scot avait été d’accord avec le Docteur Angélique, au moins sur les
doctrines essentielles, le programme des scotistes aurait eu quelque
chance de succeés. Mais on verra que les thomistes sont loin d’ad-
mettre la valeur de cet «intellectualisme » de Scot et, en particulier,
de cette univocité de I’étre, si vantée par le R. P. Longpré. Si les
travaux des historiens ont justifié Duns Scot des accusations tra-
ditionnelles de nominalisme, de panthéisme ou de positivisme, ils
ne ’ont pas rapproché pour cela de saint Thomas. Replacé dans le
cadre nouvellement découvert de l’augustinisme franciscain, le
Subtil apparait toujours aussi loin de ’Aquinate.

Or c’était une renaissance thomiste que Léon XIII avait deman-
dée. Bien qu’aucun soupcon d’hérésie n’ait entaché la doctrine du
Subtil, c’était saint Thomas et non pas Duns Scot qui avait été
proposé comme guide des études et rénovateur de la pensée catho-
lique. La question se posa trés vite de la légitimité du scotisme a
c6té du thomisme officiel.

L’école de Louvain, a qui le cardinal Mercier avait inspiré un

(1) Etudes franciscaines, 1924, p. §3.



212 PIERRE FACCARD

certain libéralisme, essaya d’abord de prévenir le conflit en conci-
liant les deux tendances rivales. Dans son Introduction 4 la philo-
sophte néo-scolastigue, M. de Wulf s’opposa a ceux qui voulaient
limiter le renouveau scolastique au systéme d’un seul philosophe,
quel qu’il soit. La néo-scolastique, disait-il, doit étre assez large
pour contenir a la fois le néo-thomisme et le néo-scotisme. Faisant
allusion aux articles publiés dans les Etudes franciscaines de 1902
par le R. P. Evangéliste, qui réclamait la liberté de professer I’au-
gustinisme des docteurs franciscains, M. de Wulf déclara «suivre
avec un égal intérét la restauration de ’enseignement de saint Bona-
venture et de celui de saint Thomas » (),

Dans ce passage, M. de Wulf n’osait tout de méme pas citer le
nom, odieux aux thomistes, du Docteur Subtil. Aussi trouvait-il
plus commode et plus str de choisir le Docteur Séraphique, canonisé
par Eglise, comme principal représentant de 1’augustinisme fran-
ciscain. Saint Bonaventure étant de tous les Mineurs le plus proche
de saint Thomas, ce choix avait en outre ’avantage de réduire a sa
plus simple expression le conflit traditionnel des écoles philosophiques,
Cette tactique, dont ’exemple venait de Rome, fut adoptée par
les plus tolérants des néo-thomistes. Ils affectérent-de vénérer la
mémoire de saint Bonaventure pour pouvoir plus librement maudire
le Docteur Subtil.

Mais c’est ici que les découvertes des historiens vinrent jeter la
plus grande confusion. On a vu comment fut mise en évidence unité
fondamentale de ’Ecole franciscaine. Quand le Docteur Subtil pas-
sait pour un nominaliste, il était facile de le vouer aux dieux infer-
naux. Mais voici que P’histoire démontrait orthodoxie du Subtil,
dont I’anti-thomisme ne serait que de la fidélité aux enseignements
des trois grands saints et docteurs, Augustin, Anselme et Bona-
venture. Impossible désormais de le traiter comme le dernier des
mécréants. Quant au Docteur Séraphique, on découvrait la gravité
de ses dissensions avec saint Thomas. Comment dés lors concevoir
une restauration parallele de deux synthéses doctrinales si diffé-
rentes ?

Le probléme ne se posa toutefois pas immédiatement avec une
telle netteté. On resta longtemps sans se douter de lantagonisme
des Docteurs Angélique et Séraphique. Le premier retour des Mineurs
a saint Bonaventure n’inquiéta pas les paléo-thomistes, qui fai-

(¢) Edit. anglaise, 1910, p. 159.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 213

saient du Séraphique une ombre de saint Thomas. Dans trois volu-
mes d’Etudes philosophiques publiés en 1881, le cardinal Zigliara,
0. P., jugeait fort libéralement les maitres franciscains du moyen
age. En 1890, dans un ouvrage sur L’dme humaine, le R. P. Coconnier,
O. P., directeur de la Revue thomiste, louait 'initiative du Pére Pros-
per de Martigné et reconnaissait devoir personnellement & Scot « plu-
sieurs idées et plusieurs solutions excellentes». En 1901, dans une
série d’articles de la Revue thomiste, le R. P. Gardeil, O. P., allait
méme jusqu’a examiner assez sympathiquement Ce quw’il y a de vrai
dans le néo-scotisme.

Mais on cherche vainement dans la Revue thomiste des témoignages
semblables aprés 1go1. Ils n’étaient d’ailleurs pas trés nombreux
auparavant. Le R. P. Gardeil, qui se défendait de faire des concessions
aux « adversaires de saint Thomas », fut violemment critiqué par les
thomistes stricts qui régentaient déja ’Ecole. L’auteur ne faisait
pourtant qu’opposer les placita néo-scotistes aux dogmata thomistes.

Des I’apparition du néo-scotisme, I’intransigeance thomiste se mani-
festa toujours plus audacieusement. Dans les Etudes franciscaines
de 1902, le R. P. Evangéliste de Saint Béat déplorait longuement
«la fagon dont est compris et pratiqué ’enseignement thomiste ».
A ce moment déja les séminaires faisaient preuve d’un exclusivisme
« désastreux ». Les thomistes répondirent comme jadis G. de Tocco :
« Par une permission divine, tous ceux qui s’écartent des opinions |
de frére Thomas ne tardent pas a tomber dans quelque erreur sur
la foi ou dans les mceurs ».

Cet état d’esprit s’envenima, lorsque le néo-scotisme obtint vers
1904-1910 un inquiétant succes. « Pereat Scotus », s’écriait le R. P. del
Prado, O. P., impatienté par le refus des scotistes 4 admettre la dis-
tinction réelle de I’essence et de ’existence. Depuis lors, en termes
plus ou moins voilés, Pirritation des thomistes n’a cessé de se mani-
fester. L’extrait suivant d’une lettre envoyée avec « pri¢re d’insérer »
au directeur des Etudes franciscaines par le R. P. René Hedde, O. P.,
en 1925, montre jusqu’a quel point la renaissance franciscaine a
exaspéré la mauvaise humeur des thomistes :

« J’al toujours plaint sincérement ces deux grands docteurs qui
se nomment Bonaventure et Duns Scot. Le sort leur fut fatal en les
faisant naitre trop prés de saint Thomas d’Aquin. Ils ont souffert
de cette trop grande proximité. Réduits a glaner ou a contredire, ils
n’ont pu récolter une moisson proportionnée a leur génie. La posté-

REV. DE THEOL., ET DE PHIL. — N, s., t. XvIII (NO 76, 1930). 14



214 PIERRE FACCARD

rité est injuste a leur égard, elle ne les caractérise que par leurs diver-
gences, c’est-a-dire par leurs erreurs. Elle transpose a saint Thomas
méme la gloire qu’ils auraient méritée ; c’est ’application de la parole
de PEvangile, sévere jusqu’a la cruauté : habenti dabitur, et abundabit ;
1 autem qui non habet, etiam quod habet auferetur ab eo.

Je les plains sincérement, comme je plains Mercure, la moins
connue de nos planétes, parce qu’elle est noyée dans l’irradiation
du soleil et qu’elle n’apparait que par son ombre. Ma pitié, mes sym-
pathies vont vers tous les méconnus, tous les déshérités, tous ceux
qui naquirent sous un signe peu propice, et je comprends les astro-
nomes qui tentent de réhabiliter Mercure. Qu’ils dirigent vers lui
leurs télescopes les plus puissants et qu’ils recueillent avec amour la
moindre lueur que cet astre nous envoie ; mais qu’ils n’essaient pas
de cracher pour éteindre le soleil. Ils risqueraient de s’éclabous-
ser.» (1)

Ce morceau, signé par un des plus éminents thomistes de I’Ordre
des Précheurs, ancien professeur aux facultés catholiques de Lyon,
professeur d’histoire dans sa province dominicaine, illustre la solu-
tion donnée par les thomistes contemporains au « probléeme» des
docteurs franciscains. Leurs scrupules a I’égard de saint Bonaventure
sen vont deés que sa complicité parait établie avec les autres
docteurs de son Ordre. En pleine Semaine thomiste, 4 Rome, en
1923, M. Jacques Maritain jetait cavalierement au panier, pour
mieux célébrer saint Thomas, les maitres de ’Ecole franciscaine,
aux noms pompeux et dérisoires: Doctor seraphicus, Doctor irre-
fragabilis, Doctor devotus, Doctor subtilis, facundus, resolutissimus,
exXIMIUS.

Le R. P. Hedde accorde toutefois a saint Bonaventure les «cir-
constances atténuantes ». Mais il ne peut pardonner a Duns Scot de
«s’étre posé en contradicteur ». Nous avons remarqué déja combien
cette attitude du Docteur Subtil a P’égard de ’Aquinate irrite les
thomistes contemporains. Ils ne cherchent plus depuis longtemps
ce qui pourrait étre vrai dans le néo-scotisme. Ils ont au contraire
accentué de plus en plus I’antagonisme de I’Angélique et du Subtil.
Pour le R. P. Pégues ou M. Maritain, par exemple, il y a une irréduc-
tibilité absolue entre les deux métaphysiques. Si donc le thomisme
est recommandé, voire imposé par I’Eglise, le scotisme est par la

(1) Et. fr., 1925, p. 79.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 213

méme réprouvé, tout au moins condamné a oubli. Pereat Scotus,
encore une fois.

On a déja vu comment les Franciscains ont protesté contre cette
condamnation sommaire du scotisme et de ’école franciscaine tout
entiere. « L’ignorance et le dénigrement systématique », dit le R. P.
Longpré, «sont les deux seuls appuis du mouvement dirigé contre
PEcole du B. Duns Scot, dans certains milieux, a ’heure actuelle. » (0

Commentant la Défense de ’Occident de M. Henri Massis, la revue
des Capucins écrit : « L’auteur nous fait presque sourire quand nous
P’entendons parler de la métaphysique de ’étre: on y sent encore
quelque inexpérience » @), Le célebre Pére Garrigou-Lagrange, O. P.,
ne connait pas mieux son histoire de la philosophie que les littérateurs
du genre de MM. Maritain et Massis, affirme le R. P. de Guibert,
S. J., cité avec complaisance par les Etudes franciscaines : « Il est
manifeste », dit-il « que le Pere G.-L. a peu approfondi les doctrines
des écoles différentes de la sienne, non seulement de ces écoles mo-
dernes pour lesquelles il est si sévere, mais méme des plus anciennes,
comme P’école augustinienne et Pécole franciscaine » ).

Il n’y a pas seulement la de Dlignorance, mais une malveil-
lance systématique que les Mineurs déplorent en termes particulie-
rement séveres. Commentant par exemple une conférence de M. Ma-
ritain, lors du dernier centenaire thomiste, le R. P. S. Belmond,
lecteur général de 1’Ordre fransciscain, remarquait non sans amer-
tume que «la déformation de la vérité historique par simple pré-
térition ou omission semblerait devenue une pratique permanente
dans certains milieux néo-scolastiques, comme si ’on y obéissait a
une consigne » 4, Le R. P. Longpré va plus loin encore en déclarant
que «la pensée du Docteur Marial a été truquée depuis quarante ans
environ d’une lamentable facon » (5),

Aussi ne doit-on pas s’étonner de voir certains auteurs franciscains
s’opposer au thomisme de la facon la plus catégorique. Au R. P.
del Prado, O. P., qui professait, d’accord avec tous les Dominicains,
que la distinction réelle de Pessence et de Pexistence était «la vérité
fondamentale de la philosophie chrétienne », le Capucin Déodat-Marie
répondait sans détours : « Nous appelons cela, nous, Perreur fonda-
mentale du thomisme ». Dans sa revue La Bonne Parole, le bouillant

(1) Et. ir., 1924, p. 31. — (2) 1927, p- 438. — (3) 1924, P. 469. — (4) 1924, p- 168.
— (5) 1923, p. 610.



216 PIERRE FACCARD

scotiste normand dénongait sans se lasser, vers 1910, les Quatorze
méprises fondamentales du thomisme dominicain. Plus récemment,
le R. P. Jules d’Albi, O. M. Cap., qualifiait cette doctrine, dans son
ouvrage sur Saint Bonaventure (1923), de «régression inadmissible »
et de «retour plus que millénaire a des opinions que les génies du
paganisme aussi bien que ceux du christianisme avaient jugées
caduques » 0.

La plupart des Franciscains n’osent toutcfois pas répudier si ouver-
tement la doctrine officielle de I’'Eglise. Quelques-uns empruntent aux
Jésuites une argumentation fort spécieuse, que nous avons déja notée
en citant le R. P. Longpré. Duns Scot aurait été meilleur thomiste
que les thomistes de P’Ecole dominicaine. En suivant aveuglé-
ment la lettre méme de saint Thomas, ceux-ci auraient trahi
Pesprit de son ceuvre. Scot, dont la doctrine, loin de contredire, aurait
un caractere « éminemment objectif et positif», Scot aurait seul
gardé intact le pur esprit scolastique. Les corrections mémes qu’il
a faites au thomisme n’auraient été inspirées que par une inviolable
fidélité a ’essence du systeme.

Cest ainsi que le R. P. Minges pouvait affirmer, dans un article de
la Catholic Encyclopedia sur Duns Scot, que «le véritable esprit de la
scolastique n’est chez aucun autre scolastique aussi prononcé que chez
‘Duns Scot ». De méme, le R. P. Longpré fait du Subtil le défenseur
par excellence de Pintellectualisme scolastique.

Aussi les Mineurs ne se sont-ils pas fait scrupule de suivre leurs
docteurs de préférence a saint Thomas. L’intransigeance des tho-
mistes leur parait aussi vaine qu’injustifiée. En 1912 déja, le R. P.
Michel-Ange, O. M. Cap., écrivait ce qui suit a leur propos: «Il y a
longtemps, trop longtemps qu’une poignée de gens sans qualité et
sans mandat prétend s’imposer a tous et faire la loi au monde entier...
Afin de régner sans conteste a la place de Dieu, ils ont levé, en guise
d’¢tendard, le fantastique panthomisme ...On les voit agitant avec
fracas des loques rouges et criant a tout propos afin d’épouvanter :
libéralisme, modernisme, impiété, hérésie » (2 |

Quand M. Maritain affirme superbement que «la doctrine de
saint Thomas est seule en état de guérir intelligence », le R. P. Bel-
mond répond qu’il n’y a qu’un « enseignement propre a saint Thomas
d’une doctrine traditionnelle » ®. D’autres systémes encore ont
« bien mérité de ’Eglise ». L’Angélique n’est pas le seul docteur au-

(r) Rev. d’hist. fr., 1924, p. §10. — (2) Et. fr., 1912, p. §18. — (3) 1924, p. 167.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 217

torisé de la foi catholique. Au XIIIe si¢cle, saint Augustin avait la
méme place que I’Aquinate de nos jours. S’écarter du Doctor preci-
puus, du Doctor maxime authenticus était suspect et mal regu. Qui sait
sil’on ne reviendra pas un jour a son autorité? L’interdiction d’ensei-
gner Aristote n’a jamais été levée. Peut-étre observera-t-on demain
cette ordonnance dont on n’a pas tenu compte jusqu’ici?

Lorsque le R.P. Pégues divise dans son Initiation thomiste ’histoire
de la philosophie en trois périodes: Avant saint Thomas — Saint
Thomas — Aprés saint Thomas—, sans souffler mot de 1’école francis-
caine avant Duns Scot et faisant de ce dernier ’incarnation méme de
Panti-thomisme, il commet une pure et simple malhonnéteté. Nul n’a
le droit d’identifier thomisme et christianisme et de faire « de ’exis-
tence de Dieu une vérité thomiste ». L’équation : Thomisme = Vérité
est également inadmissible. Saint Thomas n’est pas un auteur ins-
piré. Son esprit « souverainement abstrait » était « faillible et limité
comme tout esprit humain ». Son systéme n’est pas le dernier mot de
la vérité. Il contient de nombreux éléments manifestement caducs.
Aussi est-il ridicule de lui attribuer une autorité absolue. Il doit étre
au contraire corrigé et complété par les contributions de penseurs plus
récents, tels que Scot, Suarez, saint Alphonse et saint Frangois de Sales.
Ce dernier, loin d’étre un thomiste comme on le prétend gratuitement
aujourd’hui, « préféra toujours I’école de saint Bonaventure a I’école
de saint Thomas ».

Les Franciscains veulent bien étre thomistes a la facon de saint
Francois de Sales, mais ils refusent de suivre exemple de « ceux qui,
depuis six cents ans, ne s’écartent pas d’une virgule de la lettre du
Docteur Angélique » et « sobstinent a piétiner sur place » @), Ils affec-
tent de considérer comme « momentané» le crédit dont «le paien
Aristote parait assuré dans les milieux orthodoxes » (2. Ils esperent
enfin que «Ialliance étroite des vérités fondamentales» (christia-
nisme) « et des opinions systématiques » (thomisme) « propre a notre
siecle, passera quand la philosophie chrétienne aura repris toute sa
vigueur » 3,

En attendant cette improbable renaissance de la « philosophie
chrétienne » et du bon sens, les controverses entre scotistes et tho-
mistes vont leur train. Avec une égale ardeur, les adversaires se
traitent mutuellement de protestants. Les «injures et les injus-

(1) 1924, p- 181. — (2) 1921, p. 146. — (3) 1927, P- 442.



218 PIERRE FACCARD

tices » des thomistes sont, pour le R. P. Jean de Dieu, O. M. Cap,,
«un triste reste de Pesprit protestant et rationaliste qui affaiblit la
pensée catholique ». Le R. P. Hedde, O. P., lui rétorque fort justement
que «les reproches adressés aux thomistes par les Franciscains sont
précisément ceux que les protestants font au dogmatisme catholi-
que » @,

11 est clair, en tout cas, que le libéralisme philosophique des Mi-
neurs, quoique fort superficiel, s’accorde mal avec le systeme doctrinal
de PEglise. Aussiles thomistes ont-ils beau jeu a condamner Pattitude
de leurs adversaires. En brandissant épouvantail du protestantisme
et du modernisme, ils sont parvenus a arracher des successeurs de
Léon XIII une limitation assez séveére de la liberté des écoles catho-
liques a I’égard du thomisme officiel. C’est en effet 2 Rome, dans
Pentourage des pontifes, que les rivalités des Ordres religieux se sont
surtout affrontées. Autorité supréme en matie¢re de théologie et de
philosophie, arbitre exclusif des conflits d’écoles et gardien respon-
sable de la foi catholique, le pape a été constamment sollicité de
trancher la question délicate de Pautorité de saint Thomas et de or-
thodoxie de la pensée franciscaine.

Mais c’est une longue histoire que celle des hésitations et des tem-
porisations pontificales sur cc suiet. Il faudrait, pour en décrire toutes
les péripéties, plus d’espace que nous n’en disposons. Il faudrait rap-
peler a coté de 'antagonisme des Dominicains et des Mineurs celui,
plus grave encore, des Précheurs et des Jésuites. Ces derniers ont été
des adversaires des thomistes plus redoutables que les Mineurs.
Clest grice a leur énorme influence 2 Rome et dans ’Eglise que les
Franciscains ont gardé jusqu’ici une certaine liberté doctrinale. Nous
n’esquisserons cependant cette histoire que du point de vue des
Mineurs en définissant l’attitude des derniers pontifes a Pégard de
PEcole franciscaine. Cela nous permettra de juger ensuite de Pavenir
du néo-scotisme dans ’Eglise.

1v. LE VERDICT DES PAPES.

En guise de réplique a Initiation thomiste du R. P. Pegues — ce
nouveau Discours sur I'bistoire universelle ot ’Aquinate prend si auda-
cieusement la place de Jésus-Christ — il serait facile d’écrire une nou-
velle Histoire des variations de ’Eglise romaine en matiere de philo-

(1) 1923, p. 78-8c.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 219

sophie et de théologie. De nombreux éléments pourraient en étre tirés
de Pouvrage du R. P. Prosper de Martigné sur La scolastique et les
traditions franciscaines. Tandis que certains papes favorisérent net-
tement saint Thomas, d’autres prirent parti pour saint Bonaventure
ou Duns Scot. Ceux-la mémes dont Léon XIII citait le z¢le thomiste
dans son encyclique de 1879, les Innocent XII, les Benoit X1V, etc.,
approuverent des décrets de chapitres généraux ordonnant aux Mi-
neurs de sulvre strictement I’enseignement des Docteurs Séraphique
et Subtil. Le R. P. Pégues reconnait lui-méme dans son épilogue que
des doctrines opposées au thomisme avaient cours légal dans I’'Eglise
avant Léon XIII. Preuve en soit la lettre écrite sur ordre de Pie IX
par Mgr Czacki et adressée au recteur de ’Université catholique de
Lille :

« Ceux-la abusent gravement des lettres écrites par Sa Sainteté,
le 23 juillet 1874, au Dr Travaglini pour recommander ’ceuvre [I’Aca-
démie de saint Thomas] fondée par cet illustre médecin, qui préten-
dent que Sa Sainteté a voulu réprouver certains systémes philoso-
phiques opposés a celui que le méme docteur et ses associés ont adopté
[le thomisme] sur la matiére premitre et la forme substantielle des
corps, puisque ces autres systémes, aussi bien que ce dernier, sont non
seulement admis par plusieurs savants catholiques, mais encore regus
dans les principaux athénées pontificaux de cette ville de Rome,
capitale de 'univers chrétien. »

Le R. P. Prosper de Martigné, qui citait ce texte, s’efforgait de prou-
ver que ni Pie IX, ni Léon XIII n’avaient voulu entraver la liberté
d’opinion des écoles catholiques. Si le premier de ces papes se garda
bien en effet d’intervenir dans les querelles scolastiques des Ordres
religieux, le second fit preuve de plus de témérité. Ici, c’est le R. P.
Pégues qui a raison lorsqu’il écrit que le pontificat de Léon XIII ouvrit
«une ¢ere nouvelle dans 'ordre de l'enseignement catholique ».

Mais il fallut, de ’aveu méme du savant dominicain, plus de qua-
rante ans pour que cette ére nouvelle fit « définitivement consacrée »
par le magistére supréme de ’Eglise. L’initiative de Léon XIII fut
interprétée dans les sens les plus divers par les écoles intéressées.
Ainsi le T. R. P. Antoine-Marie de Vicence, provincial des Réformés
de Venise, n’y vit qu’un encouragement a restaurer ’enseignement de
saint Bonaventure.

Le pape était a4 vrai dire assez responsable de ces malentendus.
Dans son encyclique Zterni Patris, il loue d’une fagon générale «les



220 PIERRE FACCARD

Docteurs du moyen 4ge, que nous appelons scolastiques ». 11 men-
~tionne cGte a4 cote saint Bonaventure et saint Thomas qu’il propose
comme « deux lumieres et deux aliments » & tous ceux qui s’adonne-
raient a ’étude de la philosophie. Certes la premiere place reste réser-
vée a ’Aquinate qui « domine de haut les autres Docteurs scolasti-
ques ». Mais pour Léon XIII scolastique et thomiste sont des termes
presque identiques. Le Docteur Angélique n’est que «le maitre et le
prince » des scolastiques. Le pape n’a pas I’air de soupconner le moin-
dre antagonisme entre les deux saints docteurs, Bonaventure et
Thomas d’Aquin. Dans les ceuvres de chacun d’eux, dit-il ailleurs, les
catholiques trouveront «les armes qui triompheront des ennemis de
PEglise et de la société ».

C’est pourquoi Léon XIII, d’abord, ne ménagea pas ses encourage-
ments aux initiateurs du renouveau franciscain. Le 13 décembre 1895,
il félicite le ministre général des Freres Mineurs d’avoir entrepris 1’édi-
tion critique des ceuvres du Docteur Séraphique. Le 11 novembre 1890,
il rappelle aux Observants qu’ils « doivent étudier d’un labeur diurne
et nocturne les ceuvres de leur maitre saint Bonaventure, pour en
tirer I'illustration de la doctrine catholique ».

La préférence de Léon XIII pour ’Aquinate reste cependant évi-
dente. C’était une restauration thomiste qu’il avait ordonnée. Il ne
louait saint Bonaventure que parce qu’il croyait a I’identité de leurs
doctrines essentielles. §’il avait mieux connu leurs divergences, il
aurait été plus prudent. Nous en avons pour preuve son attitude 2
I’égard de Duns Scot. Léon XIII se garda bien de citer son nom
parmi «les Docteurs scolastiques ». La rivalité séculaire des écoles
scotiste et thomiste ’obligeait a faire un choix. Le R. P. Prosper de
Martigné reconnait sans détours que lencyclique Eterni Patris
condamnait implicitement le Subtil au profit de ’Aquinate. Les éloges
mémes décernés au Docteur Séraphique avaient pour but de détour-
ner les Mineurs de leur attachement 2 Duns Scot.

Mais on a vu comment se révéla la solidarité fondamentale de ’école
franciscaine. Les Mineurs s’empresseérent de mettre Duns Scot au
bénéfice des approbations et des éloges décernés par le pape au seul
Docteur Séraphique. Leur néo-franciscanisme ne tarda pas a devenir
un néo-scotisme aussi étroit qu’agressif. Les controverses scolastiques,
auxquelles Léon XIII avait voulu mettre un terme, reprirent de
plus belle, dix ans a peine apres Pencyclique Zternt Patris.

Le pape ne dut pas voir avec plaisir ce changement imprévu de



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 221

direction de la renaissance franciscaine. Le 19 juin 1886, dans un
bref au cardinal Satolli, il déplorait la vanité et la stérilité des que-
relles scolastiques, « qui n’avaient que trop duré, au grand détriment
de la science chrétienne ». Le 25 novembre 1898, il intervint plus direc-
tement dans le débat par sa lettre Nostra erga Fratres Minores. Ce
document, adressé au général des Franciscains, rappelait aux Mineurs
leur devoir de fidélité envers le Docteur Commun de I’Eglise.

L’émotion provoquée par cette intervention fut considérable. Pour
la premiere fois, la liberté des écoles catholiques était positivement
limitée par décret du magistere infaillible de ’Eglise. Les protesta-
tions furent nombreuses. Léon XIII chargea le cardinal Vanutelli
d’expliquer sa lettre, le 19 septembre 1899. Celui-ci assura que les
directives pontificales n’avaient nullement changé, comme on le
prétendait. Le Saint Siége «n’avait voulu faire planer aucun soup-
¢on sur ’enseignement de ’Ecole franciscaine ». Le pape n’avait au-
cune intention de révoquer Particle 245 des Constitutions qui imposait
aux Freres Mineurs Pobligation de s’attacher (inhoerere studeant) en
philosophie et en théologie, « aux doctrines de I’antique école fran-
ciscaine, sans cependant négliger les autres scolastiques ».

On voit par cette dérobade que Léon XIII n’avait pas conscience
ou n’avait pas peur de la contradiction. Fidele 4 la politique séculaire
de ’Eglise, il me voulut rien précipiter et laissa 4 ses successeurs le
soin de tirer les conséquences logiques de son initiative.

Au début de son pontificat, Pie X ne jugeait pas non plus contradic-
toire de recommander a la fois le thomisme et la pensée franciscaine.
Félicitant le ministre général des Freres Mineurs a ’occasion de Pache-
vement de 1’édition des ceuvres de saint Bonaventure, il qualifiait ce
dernier, le 11 avril 1904, de « prince des scolastiques avec saint Tho-
mas ». Il en encourageait I’étude méme en dehors de I’Ordre et sou-
haitait que ces volumes « trouvassent de nombreux lecteurs pénétrés
d’amour et de zele pour la doctrine du Docteur Séraphique ».
Le nouveau pontife déclarait avoir appris avec satisfaction que
«’étude des nobles maitres de 1’école franciscaine avait commencé
a revivre jusqu’a donner I’espoir que Pancienne splendeur de cette
Ecole soit égaléen. «Nous jugeons absolument digne d’éloges ce grand
culte des études et Nous croyons », ajoutait le pape, « devoir exhorter
méme a le pousser encore plus loin. »

Fallait-il compter Duns Scot parmi ces « nobles maitres qui illus-



222 PIERRE FACCARD

trerent ’école franciscaine, surtout au moyen age»? Cela ne parait
pas douteux, bien que son nom ne soit pas cité. Pie X proclama la
béatification du Subtil et se montra trés favorable aux spéculations
théologiques de 1’école franciscaine. Les Mineurs virent une «coin-
cidence providentielle » entre son aveénement et le cinquantenaire de
I'Immaculée Conception. Pendant la premitre année de son pontificat,
R. P. Déodat-Marie se plut a noter, dans la revue La Bonne Parole,
quatre témoignages du Saint Si¢ge en faveur du Docteur Subtil : la
lettre du 11 avril 1904, deux lettres du cardinal Merry del Val a la
louange de Duns Scot théologien et enfin les félicitations accordées par
le pape a un ouvrage scotiste du Pere Déodat lui-méme. Cet ouvrage,
nous est-il dit, eut ’honneur d’étre « recu avec de chaudes caresses
pontificales ». 8i 'on ajoute que le confident du pape était le cardinal
Vives y Tuto, O. M. Cap., on comprendra pourquoi les années 19o3-
1907 ont marqué 'apogée du néo-scotisme.

Mais cette heureuse période ne dura pas. Effrayé par la crise du
modernisme, le pape inaugura brusquement une politique de répres-
sion sévere contre toutes les formes du libéralisme catholique. Cette
réaction, dont le cardinal Vives aurait été le principal instigateur,
fit plus de tort que de bien au mouvement franciscain en reje-
tant le pape vers le thomisme le plus étroit et le plus intransi-
geant. Des le printemps 1907, Pie X rappelle aux universités ca-
tholiques leur devoir de suivre religieusement les prescriptions de
Pencyclique Eterni Patris. Enfin apparait la fameuse encyclique
Pascend: du 8 septembre 19o7. Dans ce document, le pape dissipa
un malentendu dont les scotistes tirailent trop bon parti. Il fit
entendre clairement que Pexpression « philosophie scolastique » ne
signifiait pour lui que «la philosophie transmise par saint Thomas ».
« Ceci est capital », ajoutait-il entre parentheses. Il avertit en consé-
quence les professeurs que «s’éloigner de saint Thomas, surtout en
métaphysique, n’allait pas sans préjudice grave ».

C’était un coup direct porté au néo-scotisme triomphant. Un
commentaire de la Revue thomiste insista lourdement sur ce point :
« Nulle autre que la scolastique thomiste ne peut étre considérée
comme ’opposé et le reméde du modernisme... pas méme la scolas-
tique scotiste ». Scot est désormais « démonétisé ». Le pape ne renia
toutefois pas encore ses éloges de naguere au Docteur Séraphique.
Deux ans, jour pour jour, aprés la promulgation de Pencyclique
Pascendi, le 8 septembre 1909, il approuva et confirma «en toutes



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 223

leurs parties et en chacune d’elles» les Constitutions des Capucins
rééditées avec un article 170 formulé comme suit : « Les lecteurs
exposeront la doctrine tres élevée et tres stire du Séraphique Docteur
saint Bonaventure et de ’Angélique Docteur saint Thomas ».

On remarquera dans cet article la préséance accordée au Docteur
Séraphique. Il est étrange que le pape I’ait admise, car il répéta une
seconde fois son avertissement aux professeurs, le 1¢r décembre 1910 :
« Aquinatem deserere, presertim in re metaphysica, non sine magno de-
trimento esse potesty» (lettre Sacrorum antistitum). Mais ces perpétuelles
contradictions de Rome ne firent qu’envenimer les controverses néo-
scolastiques. Les scotistes interprétérent avec tant de liberté les
instructions pontificales que Pie X dut bient6t donner un commentaire
officiel & ses précédentes déclarations. Il le fit dans le motu proprio
Doctoris Angelici du 29 juin 1914. ,

Cette lettre débute par d’apparentes concessions aux rivaux de
saint Thomas : « Les principes de la doctrine Angélique », dit le pape,
«si Nous les prenons comme un tout et dans un sens général, ne con-
tiennent rien d’autre que ce que les grands philosophes et les princes
des Docteurs de ’Eglise avaient déja trouvé ». Mais ce qui était ac-
cordé d’une main était repris de Pautre. « Les points principaux de la
philosophie de saint Thomas », est-il dit en effet plus loin, « ne doivent
pas étre rangés parmi les opinions que ’on peut discuter librement...
Si la doctrine de quelque autre ou de quelque Saint a jamais été re-
commandée par Nous ou Nos prédécesseurs, de telle sorte qu'aux
louanges se joignissent 'invitation ou l’ordre de la répandre, il est
ais¢ de comprendre qu’elle a été recommandée dans la mesure ou
elle s’accordait avec les principes de saint Thomas ou ne s’y opposait
en aucune maniere. »

Ces paroles séveres ne s’appliquaient pas seulement & Suarez ou a
Duns Scot, mais encore & Bonaventure qui est un saint de PEglise.
Les illusions du pape commengaient a se dissiper. Il n’était plus pos-
sible de louer le Séraphique sans favoriser le Subtil. Désormais on ne
parlera plus a Rome des mérites philosophiques de saint Bonaventure.
Seule sa doctrine ascétique et mystique sera recommandée. Le sep-
tiéme centenaire de sa naissance en 1921 passera presque aussi
inapercu que celui de Roger Bacon en 1914.

Quant aux néo-scotistes et autres impénitents, ils s’attirérent une
mercuriale sans précédent dans les annales de ’Eglise. Reprenant
pour la troisieme fois son avertissement sur le danger de s’éloigner de



224 PIERRE FACCARD

saint Thomas, le pape ajouta : « Parce que Nous disions qu’il fallait
suivre surtout la philosophie de saint Thomas et que Nous n’écrivions
pas uniquement, certains se sont persuadés qu’ils obéiraient a Notre
volonté, ou du moins ne lui seraient pas contraires, s’ils prenaient
indistinctement pour le suivre ce qu’un autre des Docteurs catholiques
a enseigné en philosophie, bien que cela fiit opposé aux principes de
saint Thomas. Mais en cela ils se sont grandement trompés... Ils
s’éloignent trés loin du saint Docteur ceux qui pervertissent dans leur
interprétation ou qui méprisent enti¢rement ce qui dans la philosophie
thomiste constitue les principes et les theses les plus importantes ».

Le 6 juillet 1914, pour la quatrieme fois, le refrain Adquinatem
deserere se trouve répété dans une lettre adressée au College fran-
ciscain de Saint-Anselme 4 Rome. Cette fois, le pape ajoute que cette
régle s’applique a la philosophie comme a la théologie. La réaction
de Pie X écrasa des 1go7 le mouvement moderniste et paralysa le
libéralisme de Louvain que le pape approuvait encore en I1Qo4.
Mais elle ne réussit pas a désarmer les Franciscains. Ils conservaient
a4 Rome, parmi les conseillers intimes du pontife, certains protec-
teurs influents. C’était d’abord le cardinal espagnol Vives y Tuto,
que les Etudes franciscaines appelaient en 1902 «le savant et pieux
cardinal capucin» et que le comte Sforza traitait récemment de
«fou, fou dans le sens clinique du mot »). Apres dix ans de «folles
persécutions » contre les modernistes, le cardinal Vives serait mort
en 1912, enfermé dans la villa papale de Castel Gandolfo, « pour
étoufler le scandale ». Un autre des familiers de Pie X était le Rme P,
Pie de Langogne, O. F. M., canoniste célebre, qui ne pensait point,
disent les Etudes franciscaines, « que les directions de I’Eglise fussent
changées et qu’il fit interdit d’étre scotiste ou suarézien »2).

La sévérité méme du motu proprio de 1914 mit le feu aux poudres.
Comprenant enfin que le triomphe du thomisme intégral marque-
rait leur défaite aussi bien que celle des Mineurs, les Jésuites lan-
cerent dans la mélée leurs plus habiles dialecticiens. Une grave
controverse, dont la guerre mondiale ne parvint méme pas a atté-
nuer la violence, s’engagea dans le second semestre de 1914 sur au-
torité de saint Thomas. Il s’agissait cette fois de définir quels étaient
« ces principes et ces theses » que Pie X imposait dans son motu pro-
prio comme étant «les plus importants ».

Quelques jours a peine apreés la publication de ce document ponti-

(*) Revue de Genéve, 1930, p. 525. — (2) 1924, p. 458.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 225

fical, un groupe de professeurs soumit 4 ’examen de la Congrégation
des Etudes une liste de vingt-quatre théses thomistes. Parmi celles-
c1 se trouvait la fameuse distinction réelle de ’essence et de I’existence
que les scotistes et les suaréziens ont toujours refusé d’admettre.
Les thomistes, encouragés par attitude du pape, espéraient bien
voir cette distinction explicitement imposée aux écoles catho-
liques. Mais la question était trop importante et la manceuvre trop
simple. La Sacrée Congrégation ne voulut pas se compromettre ; elle
se contenta de répondre, le 27 juillet, que les vingt-quatre theses
soumises 4 son examen « contenaient bien les principes les plus impor-
tants de la doctrine du saint Docteur ».

Publié de mandato Summi Pontificis, ce décret était une nouvelle
preuve de la préférence de Pie X pbur la tradition dominicaine.
Mais la forme évasive de la réponse et son refus implicite d’imposer
les doctrines examinées ne firent qu’encourager les adversaires du
thomisme intégral. La légitimité du scotisme et du suarézisme res-
tait en aolit 1914 une question plus que jamais obscure et discutée.

La-dessus Pie X mourut et Benoit XV prit sa place sur le tréne pon-
tifical. Juriste et diplomate de carritre, il admettait lui-méme, nous
dit le comte Sforza, « qu’il ne connaissait rien aux questions théolo-
giques ». Il n’avait pas passé par un séminaire et se trouva fort
embarrassé devant les querelles scolastiques des Ordres religieux.
Sans prendre nettement position dans la controverse moderniste,
il suspendit les poursuites et fit cesser les intrigues et les dénoncia-
tions. Il accorda aux Jésuites des libertés imprévues a Pégard du
thomisme, qui compliquérent a l’infini une situation déja fort em-
brouillée. Son but était sans doute de gagner du temps et d’obtenir
des adversaires une tréeve philosophique, au moins pour la durée de
la guerre européenne. Cette préoccupation apparait dans sa premiere
lettre pastorale, encyclique 4d Beatissimi du 1 novembre 1914.

« Nous demandons », disait-il, « que dans les discussions on s’abs-
tienne de tout exces de langage qui pht offenser la charité ; que cha-
cun soutienne son avis librement, mais qu’il le fasse avec modéra-
tion et ne croie pas pouvoir adresser aux tenants d’une opinion oppo-
sée, pour ce seul motif, le reproche de manquement a la foi ou a la
discipline. »

Mais les disputes continuérent de plus belle. Profitant du chan-
gement d’attitude du Saint Siege, les Jésuites prirent offensive



226 PIERRE FACCARD

contre les partisans de I'intégrisme thomiste. Leur général obtint par
deux fois en 1915 I’assurance de la liberté philosophique de sa Compa-
gnie. Les thomistes riposterent en faisant en 1916 une nouvelle con-
sultation devant la Congrégation des Séminaires et Universités. Ils
demandaient si les vingt-quatre theses devalent étre imposées aux
écoles catholiques. Encore une fois la réponse fut évasive : les theses
n’étaient que « proposées » (7 mars 1916). Ce nouveau recul de I’au-
torité doctrinale dégut les thomistes et donna toujours plus de con-
fiance a leurs adversaires. Ils crierent victoire quand Benoit XV
accorda aux Jésuites «le droit de résoudre dans un sens ou dans
Pautre les questions qu’il est loisible et qu’il est d’usage de discuter...
[telles que la distinction réelle]» (Bref au R. P. Général Ledochowsky,
S. J., 19 mars 1917).

Le caractére officiel de cette lettre a été contesté sans fin parce
qu’elle n’avait pas été publiée dans les Acta Apostolice Sedis. Elle
montre cependant que le pape se refusait a « imposer une adhésion
obligatoire a toutes les vingt-quatre theses» Les scotistes exagé-
rerent sans scrupule les recommandations du pape. En 1925 encore,
les Etudes franciscaines répétaient que «Benoit XV avait défendu
d’enseigner la theése de la distinction réelle comme vérité fonda-
mentale de la philosophie chrétienne» (p. 78). Le ministre général
des Capucins, le Rm¢ P. Venance de I'Isle en Rigault, se hita, en
1916 déja, de publier de nouvelles dispositions dans les Monumenta
ad constitutiones ordinis : « On ne doit pas mettre en doute »,disait-
i1, «le droit qu’ont les Mineurs de suivre de préférence leurs propres
auteurs, en tenant compte des reégles sagement données par I’Eglise ».

C’était aller un peu trop fort. La déchéance du Rme P. Venance,
qui descendit en 1920 de la dignité de Supérieur général au rang de
simple frere, fut peut-étre causée par ’audace de son franciscanisme.
Malgré ses tergiversations, Benoit XV érait partisan de la restau-
ration du thomisme dominicain. Il en donna de nombreuses preuves
tout au long de son pontificat : motu proprio du 31 décembre 1914
au College de Bologne, lettres aux Dominicains Hugon (5 mai 1916),
Theissling (17 novembre 1918) et Pegues (5 février 1919), encyclique
Fausto appetente die du 29 juin 1921, etc.

Bien plus, c’est Benoit XV qui fit de Pautorité de saint Thomas
une matiere de loi. Le nouveau Codex juris canonici, publié en 1917
avec I’approbation du pape par le cardinal Gasparri, imposait en-
seignement de saint Thomas par le canon suivant: « Philosophie



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 227

rationalis ac theologie studia et alumnorum in his disciplinis institutio-
nem professores ommino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia, eaque sancte teneant» (can. 1366, par. 2). Les
principaux documents officiels de Léon XIII, Pie X et Benoit XV
étaient énumérés en marge de ce canon qui en était le résumé et la
conclusion évidente. Cette fois, « la méthode, la doctrine et les prin-
cipes » de ’Aquinate étaient vraiment imposés a I’Eglise romaine.
Il semblait qu’aucune contestation ne fiit désormais possible au
sujet de ’autorité absolue de la synthese angélique.

Ce fut le tour des thomistes de se réjouir. Dans sa brochure dutour
de saint Thomas, publiée en 1918, le R. P. Pegues, O. P., écrivit
triomphalement : « Ce dernier acte de I’'Eglise dépasse encore tout
ce que les Pontifes romains avaient fait jusqu’ici. Saint Thomas,
comme Docteur unique de ’Eglise, est littéralement canonisé » (p. 16).
Mais les Jésuites et les Franciscains ne se tinrent pas pour battus.
Encouragés par les ambiguités de Benoit XV, qui écrivit sa fameuse
lettre au R. P. Ledochowsky en cette méme année 1917, ils argumen-
terent sans fin sur le sens et la portée du terme omnino. Le directeur
des Etudes franciscaines prétendait, en 1924 encore, que cela ne signi-
fiait pas «dans tous les détails », comme P’affirmaient les thomistes.
Commentant le décret qui qualifiait les doctrines de saint Thomas
de tute norme directionis, il assurait qu’elles «ne sont pas seules
slires» et que «les opinions d’autres docteurs peuvent é&tre plus
slires et plus vraies» (p. 458-459). Reprenant leur activité en 1921,
aprés linterruption de la guerre, les collaborateurs des Etudes fran-
ciscaines célébrérent «la saine liberté d’opinion toujours en usage
dans PEglise », non sans protester de leur « enti¢re docilité aux direc-
tions du Vicaire de N. S. Jésus-Christ ». Lorsque Benoit XV, a la
fin de son pontificat, appela le R. P. Gemelli, O. F. M., a la téte de
la premitre université catholique d’Italie, celle du Sacré-Ceeur de
Milan, les Etudes franciscaines y virent «une preuve éclatante de la
faveur dont jouit a Rome Pintellectualisme franciscain » (1. Malgré
tant d’interventions et de décrets solennels, la controverse n’avait
pas progressé d’une ligne pendant les huit années tumultueuses du
pontificat de Benoit XV.

La question de ’autorité de saint Thomas — et par conséquent de
la légitimité de la philosophie franciscaine — est, depuis Dinitiative

(1) 1922, p. 308.



228 PIERRE FACCARD

de Léon XIII, 'une de ces questions majeures sur lesquelles chaque
nouveau pontife doit donner sans tarder son opinion. Pie XI n’at-
tendit pas pour manifester ses convictions thomistes. A I’encontre
de son prédécesseur, il était philosophe et théologien de profession.
I1 avait été jadis 'un des premiers docteurs de ’Académie romaine
de saint Thomas. Par le choix méme de son nom, il s’opposa a la
tradition des Benoit XIV et Léon XIII, que Benoit XV avait reprise
timidement. Il montra bientét, par sa fermeté et son intransigeance,
qu’il était le successeur direct de Pie IX, Pauteur du Syllabus, et de
Pie X, le persécuteur des modernistes.

Six mois a peine apres son élévation, le 1¢f aofit 1922, le nouveau
pape donna ses instructions en matiére d’enseignement dans la lettre
Officiorum omnium, adressée au cardinal Bisleti, préfet de la Congré-
gation des Séminaires et Universités. Pie XI insistait sur le devoir
des professeurs «d’observer saintement et inviolablement» les
nouvelles régles du droit canonique sur la philosophie. « Nous enten-
dons par la la philosophie scolastique », précisait le pape, « élevée au
supréme degré de perfection par les soins et le génie de Thomas
d’Aquin... C’est pourquoi les professeurs de philosophie se préoccu-
peront avant tout, en enseignant cette science aux jeunes clercs,
non seulement de suivre la maniere (rationem) ou la méthode de
saint Thomas, mais encore sa doctrine et ses principes. »

Ces prescriptions, dont la clarté ne laissait pas a désirer, furent
répétées et développées dans Pencyclique Studiorum ducem, publiée
le 29 juin 1923 a ’'occasion du sixiéme centenaire de la canonisation de
saint Thomas. Cette apologie de I’Aquinate dépasse tout ce que Rome
avait publié jusque la. Le pape lui décerne le titre de Docteur Uni-
versel, «car ’Eglise a fait sienne sa doctrine, comme cela est prouvé
aisément par une multitude de documents». « Saint Thomas a écrit
sous 'inspiration de la grice surnaturelle... Ses écrits, dans lesquels
sont exposés les principes et les normes de toutes les sciences sacrées,
ont une application universelle », etc.

Cette invraisemblable encyclique, rédigée par un « éminent théo-
logien », aurait fait taire les plus obstinés des scotistes et des sua-
réziens, si le pape ’avait publiée telle quelle. Mais Pie XI n’osa
pas sanctionner le zele thomiste de la curie romaine. Il ajouta au
texte original,' de sa propre main, le passage suivant: « On évitera
pourtant d’exiger les uns des autres plus que n’exige de tous ’Eglise,
mere et maitresse ; et que nul ne soit empéché de suivre ’opinion qui



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 229

lui parait la plus probable 14 o, dans les écoles catholiques, les auteurs
de meilleure marque se partagent ordinairement en avis contraires »..

Ce petit passage contredisait a peu prés tout le reste de Pency-
clique. Aussi la plupart des thomistes firent-ils semblant de l'ignorer,
tandis que leurs adversaires négligaient la lettre entitre pour ne voir
que ces quelques mots. Les polémiques reprirent plus violentés que
jamais et une «exégese stupéfiante» commenta de chaque coté
les termes de cette intervention du pape. Qu’entendre par « questions
disputées » ? Qui sont ces «auteurs melioris notz» ! Les réponses
les plus imprévues et les plus contradictoires furent proposées par les
commentateurs. L’un d’eux, I’abbé Lavaud, consacra tout un livre
a cette exégese. Mais seules les opinions des Mineurs nous intéressent
ici. Elles ont été nettement formulées comme suit par le R. P. Bel-
mond : le nouveau document pontifical, dit-il, « laisse la voie ouverte
aux amendements auxquels le systéme thomiste, comme tout ce
qui est humain, doit étre nécessairement soumis... Il est manifeste
que le thomisme n’est pas la doctrine de I’Eglise... Le scotisme,
avant comme apres Pencyclique, demeure une liberté » (0,

La préférence de Pie XI pour le thomisme dominicain était pour-
tant indiscutable. Sa petite note n’était qu’une atténuation pru-
dente des termes excessifs de Pencyclique. Les thomistes avaient le
droit de se réjouir. Mais ils le firent trop bruyamment lors des fétes
du centenaire en 1923-1924. M. Jacques Maritain, en particulier,
se fit remarquer par son étroitesse, au Triduum organisé en ’hon-
neur de ’Aquinate en Avignon, et a la premiére Semaine thomiste
de Rome (octobre et novembre 1923). Deux Supérieurs des Mineurs,
le R. P. Belmond, lecteur général des Franciscains, et le Rme P. Sym-
phorien de Mons, définiteur général des Capucins a Rome, protes-
térent avec indignation contre le ton et le contenu de ces discours,
dans le numéro de mars-avril 1924 des Etudes franciscaines. Six mois
plus tard, le nouveau directeur de la revue des Capucins, le R. P. Jean
de Dieu, ancien professeur aux Facultés catholiques d’Angers, consa-
cra son article inaugural a Péternel probléme : Saint Thomas et les
directions pontificales (sept.-oct. 1924). Le R. P. Hedde, O. P., cité
dans cet article, exigea la publication d’une longue réponse, a la-
quelle le R. P. Jean de Dieu répliqua a son tour (janv.-fév. 1925).
Ces divers articles nous donnent les meilleurs témoignages sur Iatti-
tude actuelle des Mineurs a I’égard du thomisme officiel.

(*) Et. fr., 1924, p. 167-168.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XVIII (N© 76, 1930). 15



230 PIERRE FACCARD

Nous avons vu quelle en était Paudace et la subtilité. Aussi s’étonne-
t-on a bon droit de 'approbation imprévue qu’ils regurent a Rome
peu de temps aprés. L’année 1924 marquait le vingt-cinquidme anni-
versaire des Etudes franciscaines. A cette occasion, le rédacteur
soumit Pceuvre de sa revue au jugement du Saint Pere et sollicita
«une bénédiction qui fit un encouragement et montrit que Sa Sain-
teté daigne avoir pour agréable le dessein de continuer a exposer et a
répandre les idées des Docteurs franciscains ».

La réponse, datée du 28 mai 1925, fut trés favorable. Non seule-
ment Pie XI accordait sa bénédiction, mais il encourageait effort
des Etudes franciscaines. « 11 est trés agréable au Souverain Pontife »,
écrivait en effet le cardinal Gasparri, « de voir se développer toujours
davantage les recherches sur les philosophes et les théologiens de
I’époque médiévale, si féconde en maitres éminents, parmi lesquels les
fils du Patriarche d’Assise tiennent une large place. De telles études,
grace a la fidélité dont vous faites profession aux directions du Saint
Sidge, spécialement en ce qui concerne Penseignement du Docteur
Commun, saint Thomas d’Aquin, seront tres profitables au progres
des sciences sacrées.»

Le R. P. Jean de Dieun se hita de publier cette lettre en téte du
numéro de mai-juin 1925 de sa revue. Dans son commentaire, il
exaltait la sagesse du pape qui n’aurait pas voulu engager la doc-
trine de I’Eglise sur une interprétation controversée du thomisme
(celle des Dominicains). Au chroniqueur de la Revue d’histoire fran-
ciscaine, qui lul avait reproché de plaider trop le droit a Pexistence
de la pensée franciscaine a c6té de la pensée thomiste, il répondait
que le Saint Pere I’y autorisait pleinement.

Cette derniére conclusion ne laissait pas d’étre exagérée. La lettre
du cardinal Gasparri ne changeait rien aux décisions antérieures
du Saint Sitge. Les doctrines franciscaines n’étaient recommandées
que «dans la mesure ou elles s’accordaient avec les principes de
saint Thomas», comme Pavait dit Pie X. Cependant cette lettre
n’avait plus la sévérité des premitres interventions de Pie XI. A
cet égard, on peut dire qu’il y avait quelque chose de changé au
Vatican.

L’échec de la premitre semaine et du premier congrés thomistes
de Rome, en novembre 1923 et avril 1925, avaient manifestement
conseillé la prudence au Saint Siege. Les thomistes avaient espéré



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 231

par deux fois faire triompher leur thése de la distinction réelle et
terminer en leur faveur cet irritant débat. En 1923, annongant une
communication sur ce sujet par Mgr Grabmann, ’Osservatore Romano
avait parlé de L’ultima parola in una controversia secolare. Vaine
prétention! A la cloture de la semaine thomiste, le Pape avait da
avouer dans son allocution que «beaucoup de problémes philoso-
phiques n’avaient pas recu de solution définitive». Les discussions
de cette premilre rencontre ’avaient assez démontré.

Au congrés thomiste de 1925, le R. P. Garrigou Lagrange, O.P.,
reprit Voffensive sur Péternelle question. Mais Jésuites et Francis-
cains se défendirent si bien que le célébre Dominicain fut obligé de
reconnaitre avec découragement qu’il y a « des disciples de ’Aquinate
dont Pesprit reste imperméable a la distinction réelle et a plusieurs des
vingt-quatre theses ».

Un veeu avait été préparé demandant que les vingt-quatre theses
servissent désormais de base officielle 4 la discussion. Ce veeu fut
écarté. « Faut-il voir 13 un recul de la pensée thomiste et un retour
de Pesprit éclectique », se demandait la Revue néo-scolastique de phi-
losophietM? La réponse de Louvain restait évasive. Il est clair que
ces deux laborieuses conférences, organisées sur la demande de
Pie XI par PPAcadémie romaine de saint Thomas, n’avaient pas
obtenu les résultats espérés. Aussi le deuxitme congres, prévu et
annoncé pour 1928, n’a-t-il pas encore été convoqué. Le pape s’est
sans doute apercu que le thomisme officiel n’avait pas triomphé dans
I’Eglise en fait aussi bien qu’en droit. La lettre aux Etudes francis-
caines, écrite cinq semaines apreés la cléture du premier congres,
laisse voir a la fois la désillusion du pape et son désir d’apaiser des
controverses sans issue.

Mais ce n’est pas tout. On verra dans un chapitre suivant que les
Mineurs se soumettent bon gré mal gré aux exigences du thomisme
intégral. Leurs protestations dissimulent mal leur inquiétude et leur
découragement. Le Dr Harris et ’abbé Landry s’accordent a reprocher
a certains de leurs historiens de vouloir trop concilier Duns Scot et
saint Thomas. D’autre part, nous avons vu que les travaux des
Mineurs avaient victorieusement réfuté certaines accusations sécu-
laires portées contre le Subtil. Les préventions traditionnelles contre
le scotisme ont de toute facon diminué dans I’Eglise au cours de
ces dix dernitres années. Certains néo-thomistes de tendance modérée,

(¥) 1925, p. 312.



232 PIERRE FACCARD

tels que le DT J. Zybura, parlent aujourd’hui de la « réhabilitation »
de Duns Scot.

Cet état d’esprit nouveau, qui fit reviser certains manuels d’his-
toire, pénétra 3 Rome jusque dans l’entourage du Saint Pére. En
1924, le cardinal Giorgi osa accepter la dédicace de la réplique du
R. P. Longpré a la thése de ’abbé Landry sur Duns Scot. 11 adressa
méme au savant franciscain une lettre, publiée en téte du volume,
ou il Pexhortait «a faire connaitre le B. Duns Scot... 'un des plus
grands maitres de la Scolastique ». Il le félicitait d’avoir « révélé en
lui le disciple de saint Augustin et de saint Bonaventure » et d’avoir
«montré combien ses conceptions s’inspirent profondément de la
doctrine catholique». Il espérait enfin que cette publication « con-
tribuera a faire étudier les livres du grand Docteur Subtil avec plus
d’intérét et d’objectivité ».

Cette lettre du cardinal Giorgi, louant pour la premiére fois, d’une
fagon positive, les doctrines philosophiques de Duns Scot, fait mieux
comprendre la soudaine mansuétude de Pie XI a ’égard de I’école
franciscaine dans la lettre de 1925 au R. P. Jean de Dieu. La célé-
bration du septi¢tme centenaire de saint Francois, consacrée par
Pencyclique Rite expiatis en 1926, dépassa en splendeur celle des
centenaires récents de saint Dominique et de saint Thomas et rap-
pela opportunément aux thomistes qu’ils n’étaient pas les seuls
défenseurs de la foi catholique.

Mais, encore une fois, tout ceci ne changeait rien aux décisions
pontificales en faveur du thomisme. A c6té de ces lettres aux Fran-
ciscains, on pourrait en citer d’autres, non moins élogieuses, adres-
sées a des auteurs thomistes. Bien plus, certains actes officiels ren-
forcerent, au cours de ces derniéres années, autorité du Docteur
Commun de PEglise. Ainsi, la lettre Unigenitus Dei Filius, adressée
le 31 juillet 1924 aux Supérieurs généraux des Ordres religieux,
insistait énergiquement sur I’obligation des maitres a «suivre fidele-
ment la méthode scolastique, selon les principes et la doctrine de
saint Thomas». Un décret de la Congrégation des Séminaires et
Universités imposa en décembre 1925 a tous les séminaires 1’obli-
gation formulée par Pie X, mais limitée jusque la aux universités,
de se servir de la Somme théologique comme livre de texte « en tout
ce qui est de ’exposé doctrinal ».

Aucun document important n’a paru deés lors sur ce sujet. L’affaire
de P’Action frangaise, qui compromit gravement certains thomistes



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 233

éminents, tels que le cardinal Billot et le R. P. Pegues, fit un tort
considérable au mouvement qu’ils patronnaient. L’attention du monde
catholique fut si bien détournée par cette affaire et par la conclusion
des nouveaux accords du Latran que le cinquantenaire de ’ency-
clique Zterni Patris en 1929 passa presque inapergu, comparé aux
festivités du centenaire de la canonisation de saint Thomas en 1924.
Seuls les thomistes d’outre mer, Canadiens et Américains, célébrérent
a grand fracas Panniversaire de Pinitiative de Léon XIII. Dans les
pays de langue francaise, les thomistes se tinrent coi, attendant
des jours meilleurs pour reprendre leur offensive.

Il n’en faudrait pas conclure que leurs rivaux aient profité de cette
diversion momentanée. La position des thomistes est aujourd’hui
trop forte pour étre contestée. Si I'on examine sans parti pris la
longue série des documents pontificaux que nous avons cités, on
ne peut douter de I'issue du conflit. Le scotisme, en particulier, n’est
toléré que dans la mesure ou il s’accorde avec le thomisme, c’est-a-
dire peu ou point. Un néo-scotisme autonome n’a plus aucun droit
a Pexistence dans le systéme romain. A vrai dire, il n’existe aujour-
d’hui pas plus en fait qu’en droit. Nous verrons dans un troisiéme et
dernier article que les Franciscains les plus audacieux n’ont plus
grand espoir sur l’avenir du scotisme dans ’Eglise. Tous leurs argu-
ments en faveur du Subtil se sont révélés inefficaces, sauf un, dont
nous devons encore parler : la victoire du scotisme sur le thomisme
dans la question de ’'Immaculée Conception. Nous verrons comment
les scotistes, battus sur le terrain philosophique, essaient de prendre
une nouvelle revanche théologique en faisant campagne, depuis
trente ans, pour une autre doctrine originale de Duns Scot, la Pri-
mauté du Christ. Nous pourrons alors conclure cette étude sur la
renaissance de la pensée franciscaine.

Pierre JACCARD.



	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 2

