
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 76

Artikel: L'unité de l'église et la parole de Dieu

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU (•)

Unité de l'Eglise : souci du catholicisme en tout temps ; souci

actuel du protestantisme, là du moins où le sens des restaurations
calvinienne et barthienne -— si utiles à certains égards — n'est pas
contraire à l'esprit des congrès de Stockholm et de Lausanne. Pitié
du corps de Christ si longtemps déchiré.

Parole de Dieu : problème de la révélation de la pensée divine
dans et par la Parole de la Bible et du dogme historique ; problème de

la révélation de la pensée divine dans et par la parole du Christ

(précisons en passant : l'un des aspects du problème de la révélation ;

car il en est un autre : celui de l'énergie divine manifestée dans et par
la personne du Christ).

Unité de l'Eglise, Parole de Dieu : deux thèmes étroitement unis,
en une relation que personne ne devrait méconnaître.

Les dogmaticiens catholiques s'en rendent compte. Dès longtemps
ils se sont inclinés devant la conception de la Parole divine qui seule,
de leur point de vue, peut assurer l'unité de l'Eglise. Et leur point
de vue est celui du doctrinarisme ecclésiastique. La Parole de Dieu

s'y présente en qualité de parole immédiatement divine, parole du

Christ éternel dont la Bible est sans doute l'expression directe, mais

dont l'expression biblique doit être explicitée par l'infaillible magistère
du Vicaire du Christ, chef visible de l'Eglise.

Les thèses qui suivent ont été présentées en janvier 1930 à la Compagnie
des pasteurs de Genève, et, en février, à la Société vaudoise de théologie.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n<> 76, I930). II



166 MAURICE NEESER

Les penseurs protestants ne s'en rendent pas tous compte. Ils ne

se rendent pas tous compte de ce que le principe du protestantisme
implique pour la notion de parole de Dieu si le protestantisme tient
à l'unité de l'Eglise. Et la formule à la mode en certains milieux
parmi nous : « retour aux réformateurs » demande à cet égard à

être précisée. N'y aurait-il pas en elle autant de peur des légitimes
et louables conséquences du principe protestant dans l'avenir que de

piété à l'égard du passé

Jusqu'au début du dix-neuvième siècle le protestantisme a

professé, quant à la notion de parole de Dieu, le doctrinarisme
individualiste dont il est pour une large part redevable à Calvin :

doctrinarisme indifférent au problème de l'unité et, surtout, incapable de

le résoudre. Dès le début du dix-neuvième siècle, grâce à Schleiermacher

et à Vinet — auteurs de tout le mal, ou il s'en faut de peu,
d'après MM. Barth et Brunner — le protestantisme s'est attaché
à un autre aspect de la Réforme, aspect surtout luthérien, à savoir
à la théologie de l'expérience. Théologie de l'expérience du salut

par la foi, en fait individualiste aussi, assez indifférente aussi (presque
autant que le doctrinarisme individualiste) au problème de l'unité,
mais, et la différence est à noter, capable en son principe d'assurer

cette unité. Capable de l'assurer parce qu'elle s'allie aisément à la

conception symboliste de la Parole.

Reprenons ces différents points, en nous excusant de ne point
apporter ici tous les développements qu'il faudrait.

I. L'unité de l'Eglise et la parole de Dieu
DANS LE CATHOLICISME

C'est le souci de l'unité de l'Eglise qui a amené le catholicisme, de

très bonne heure, et qui l'attache à l'idée de la nécessité d'une interprétation

de la Parole biblique, conçue comme Parole divine au sens naïf
et réaliste du terme, par l'infaillible magistère du Vicaire de Jésus-
Christ.

i. — Avant la Réforme, nous disent les historiens du dogme de

l'inspiration des Ecritures, il y a dans l'Eglise une forte tendance
à affirmer l'inspiration littérale des saints livres. Mais la tendance
demeure à l'état indéterminé. De nombreux auteurs se prononcent
contre le littéralisme. Et Thomas d'Aquin lui-même donne à ce sujet



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 167

un enseignement très nuancé. C'est que — et voici qui nous dispense
d'insister sur les opinions particulières M — l'Eglise du moyen âge

n'avait pas besoin de précisions. Pour elle, en effet, et de très bonne

heure, la tradition officielle, que personne ne conteste sérieusement,
est devenue l'interprète de l'Ecriture. Le peuple ne connaît cette
dernière qu'au travers du catéchisme. Et dès le cinquième siècle, si
l'on en croit les fameux témoignages d'Augustin et de Vincent de

Lérins, les théologiens ont posé le principe du magistère de l'Eglise
sans que personne soupçonne la possibilité d'un conflit entre l'Ecriture

et l'interprétation ecclésiastique de l'Ecriture. Les textes sont
classiques :

Augustin {Contra epistulam Manichai, c. 6) : « Ego vero Evangelio
non crederem nisi me ecclesia; catholicee commoveret auctoritas».
Passage qui ne laisse pas d'embarrasser Calvin (cf. lnst., I, vu, 3).

Vincent de Lérins (Commonitorium, c. 3) : «In ipsa catholica ecclesia

magnopere curandum est ut id teneamus, quod ubique, quod

semper, quod ab omnibus creditum est ». — Or l'Ecriture est trop
profonde pour que tous puissent en saisir le sens exact, et l'Eglise seule

peut prévenir les explications divergentes. Et voici déjà, dans son

intelligente ampleur, le principe de l'explicitation ecclésiastique :

« Observons qu'il en est de nous en matière religieuse, intéressant le
bien et la valeur de nos âmes, comme des corps matériels qui, avec
le temps, passent par différentes phases de croissance et de développement

et multiplient leurs années tout en demeurant toujours ce

qu'ils étaient dès le commencement... Etant connus l'harmonie et
l'accord parfaits qui unissent les commencements au résultat final,
c'est une conséquence naturelle que, si nous cueillons les fruits de

la vérité dogmatique sortis du germe de la doctrine semée au
printemps de l'Eglise, nous ne trouvions aucune différence essentielle entre
le grain jadis confié à la terre et celui que nous récoltons aujourd'hui.

Car, bien que les germes de la foi primitive aient été développés
en quelques points dans le cours des âges et reçoivent encore de la
nourriture et des soins, aucun d'eux cependant ne peut subir de

changement essentiel. L'Eglise est une fidèle et vigilante gardienne
des dogmes qui ont été confiés à sa charge. Elle ne change rien à

ce dépôt sacré ; elle ne lui ôte rien ; elle n'y ajoute rien»*2*.

(*) On les trouvera dans le livre d'Edouard Rabaud, Histoire de la doctrine de

l'inspiration des saintes Ecritures, 1883. — (2) Cité par le cardinal Gibbons, La foi
de nos pères, 4e éd., p. 17.



168 MAURICE NEESER

Le concile de Trente n'ira pas plus avant. Il se bornera à reconnaître

officiellement les principes restés à l'état diffus jusqu'à la
Réforme.

2. — Au début de la Réforme, et sous l'empire de celle-ci, la

position catholique se condensera tout en restant fidèle à elle-même.

Le concile de Trente définit en la précisant l'attitude dominante au

moyen âge.

Il insiste sur l'origine divine de la Bible. Les saints livres ont été

écrits sous l'inspiration de l'Esprit saint ; « ils ont Dieu comme
auteur (Deum habent auctorem) et ont été transmis comme tels à

l'Eglise ». Il consacre le caractère officiel de la Vulgate : « L'ancienne
traduction de la Bible, dite Vulgate, dont l'usage, pour les lectures

publiques, discussions, sermons et explications, a été approuvé
pendant tant de siècles par toute l'Eglise, est regardée comme authentique

; nul ne peut sous aucun prétexte la rejeter ». Et ceci est une
première affirmation caractéristique du magistère de l'Eglise.

Mais surtout, en opposition directe avec l'attitude des réformateurs,

qui avait conduit au schisme, il interdit toute interprétation
individuelle des saints livres, toute interprétation qui ne tiendrait

pas compte du sens admis par l'Eglise : « Prasterea, ad coercenda

petulantia ingenia decernit ut nemo suje prudentiae innixus, in
rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae christianae per-
tinentibus, sacram scripturam ad suos sensus contorquens, contra
eum sensum quem tenuit et tenet sancta Mater Ecclesia, cujus est

judicare de vero sensu et interpretatione scripturarum sanctarum aut
etiam contra unanimum consensum Patrum, ipsam scripturam
sacram interpretari audeat... » (session iv, avril 1546).(l)

Décision confirmée dans la profession de foi du pape Pie IV, du

13 novembre 1564 (bulle Injunctum nobis): «Je reçois la sainte
Ecriture suivant le sens qu'a tenu et tient notre sainte mère l'Eglise,
juge compétent ; je ne la recevrai ou ne l'interpréterai jamais que
d'après l'unanime consentement des Pères ».

C'est là le doctrinarisme (ou réalisme doctrinal) ecclésiastique :

l'Ecriture y est tenue pour Parole de Dieu au sens direct, grâce à

la garantie de l'Eglise.

La plupart de ces textes se trouvent dans la brochure de Mgr Besson, Lettres
à un jeune paroissien sur l'Eglise catholique, 1918, en particulier dans la seconde :

L'Eglise et la Bible, dont le beau volume illustré paru plus tard sous le même titre
réédite le texte sans changements essentiels.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 169

3. — De nos jours encore le catholicisme professe les deux thèses

du concile de Trente : caractère divin des Ecritures, nécessité d'une

explicitation ecclésiastique infaillible.
Première thèse : la révélation est dans la Parole de Dieu, en

particulier sous sa forme biblique considérée, au sens réaliste, comme
immédiatement divine. L'Ecriture vient de Dieu : Deum habet

auctorem. Les dogmaticiens catholiques ne précisent pas le mode
de l'inspiration des écrits bibliques. Ils n'enseignent pas le dogme
de la dictée divine. Mais ils affirment fermement, aussi fermement

que les théopneustes protestants, l'inerrance du texte sacré: «Du fait
que Dieu est l'auteur de l'Ecriture sainte, il s'ensuit que celle-ci
est exempte d'erreurs», dit l'abbé Boulenger et il rappelle aux
modernisants ce passage de Léon XIII dans son encyclique Provi-
dentissimus : «Il ne sera jamais permis de restreindre l'inspiration
à certaines parties seulement de la sainte Ecriture ou d'accorder

que l'écrivain sacré ait pu se tromper. On ne peut pas non plus
tolérer l'opinion de ceux qui se tirent de ces difficultés en n'hésitant

pas à supposer que l'inspiration divine s'étend uniquement à ce qui
touche la foi ou les mceurs ». Elle s'étend aussi « à tout ce qui se

rapporte à l'histoire profane et aux sciences de la nature », et

encore aux moindres choses « dites incidemment »W.

En conséquence on ne peut pas dire sans réserves que le
catholicisme ait négligé la Bible. Et il faut reconnaître la justesse des

remarques faites sur ce point par Mgr Besson. L'Eglise a fait effort,
au moyen âge, avant l'invention de l'imprimerie, pour mettre la
Bible à la portée des illettrés : preuves en soient les images de la
Bible des pauvres, des fresques et des vitraux, les homélies dominicales,

les prières liturgiques nourries de substance biblique. Elle a

pris grand soin du texte de la Bible et l'a sans cesse tenu à la
disposition des lettrés. Après avoir fixé le Canon des livres sacrés elle

en a été la gardienne vigilante. Les manuscrits de l'Ancien et du

Nouveau Testament, richement enluminés, occupent le premier
rang des catalogues des bibliothèques médiévales. Le premier livre
imprimé par Gutenberg, de 1450 à 1456, est la Bible latine ; de 1450
à 1500, quatre-vingt-huit éditions latines se succèdent. Les traductions

imprimées elles-mêmes abondent avant l'heure de la «révolte»
de Luther. De nos jours enfin, l'Eglise permet et recommande la

(J) Cf. A. Boulenger, La doctrine catholique, I, 14.



i7o MAURICE NEESER

lecture des évangiles à la seule condition qu'il s'agisse d'une
traduction autorisée par l'épiscopat.

Ce sont choses à ne point oublier. A ne point oublier non plus
ce qui suit.

Seconde thèse : la Parole biblique doit être, du point de vue catholique,

développée ou explicitée par le magistère infaillible de l'Eglise.
On connaît les principaux aspects de ce dogme et il suffira de les

rappeler brièvement.
A la base, le postulat de logique religieuse sur lequel les auteurs

catholiques ne se lassent pas de revenir et qui constitue leur principale

force : même si tous les chrétiens savaient lire et pouvaient
accéder au texte sacré ils y trouveraient des obscurités sur lesquelles
ils se diviseraient ; or si Dieu a voulu faire connaître aux hommes la

surnaturelle vérité il n'a pu le faire que de manière à éviter les

divisions, c'est-à-dire en établissant une autorité infaillible chargée

d'interpréter le texte sacré.

Sur cette base, les essais d'argumentation historique, le recours

aux textes, pour établir que cette autorité logiquement indispensable,

Dieu l'a donnée en fait dans l'Eglise catholique. Communément

les écrivains catholiques voient dans Matth. xvi, 16 et Luc

xxn, 32 la « promesse » faite à Pierre du privilège de l'infaillibilité,
et dans Jean xxi, 15-17 l'accomplissement de cette promesse.
Communément aussi ils tentent d'appuyer sur Matth. xxvm, 20 la
thèse de la succession apostolique, en vertu de laquelle l'infaillibilité

aurait passé de la personne de Pierre à celle de ses successeurs

sur le siège episcopal de Rome.
Ils insistent enfin sur les limites de l'infaillibilité, rappelant sans

se lasser qu'elle est le privilège non de l'homme mais de la fonction
pontificale et qu'elle ne porte que sur les questions dogmatiques et
morales...

Voici la conséquence de cette seconde thèse : la parole de Dieu se

trouve finalement moins dans le texte biblique que dans le dogme

ecclésiastique, et le catholicisme laisse la Bible au second plan.
Inspirée, la Bible, assurément. Assurément parole divine. Mais,

de par la volonté providentielle, explicitée par la vivante parole du
Christ dans l'Eglise. Continuée, développée par le magistère papal de

façon que le fidèle trouve dans ce magistère, en tout temps, tout ce

qu'il lui faut pour son salut, tout ce qu'il lui faut dans les limites de



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 171

l'unité nécessaire. La Bible, nécessaire à l'Eglise, n'est pas indispensable

à l'individu. Une déclaration très catégorique à cet égard :

« Le magistère, ou enseignement de l'Eglise, est la règle prochaine de

notre foi ; l'Ecriture sainte et la tradition n'en sont que la règle

éloignée ; autrement dit chaque fidèle tient son symbole, ses croyances,
immédiatement de l'Eglise et, mêdiatement, de l'Ecriture et de la
tradition »W.

Mgr Besson, tout en affirmant que l'Eglise autorise la lecture
individuelle de la Bible, affirme aussi, et avec force, que cette lecture n'est

point indispensable au salut : la prédication de l'Eglise, son
catéchisme, résumé de tout son enseignement, ne donnent-ils pas l'essentiel

du message divin, et ne le donnent-ils pas dégagé des difficultés

qui porteraient atteinte à l'unité des chrétiens *a)

Il n'est point malaisé de faire la critique de la thèse catholique et
d'en montrer en particulier la faiblesse exégétique. Mais il s'agit ici
d'autre chose ; il s'agit de reconnaître les mérites du doctrinarisme

ecclésiastique sur son propre terrain qui est, précisément, celui du
doctrinarisme et celui de l'Eglise : sur le terrain d'une Eglise que l'on ne

se résoud pas à concevoir déchirée et dont on veut fermement l'unité
en matière doctrinale. Ce doctrinarisme ecclésiastique présente
d'indéniables avantages sur le doctrinarisme individualiste dont nous
allons nous occuper tout à l'heure.

On pourrait soutenir l'idée qu'il nourrit mieux le sentiment
religieux : au lieu d'une Parole réduite au texte écrit, document du

passé, il lui offre en effet dans l'explicitation papale du texte sacré

une Parole actuellement vivante. Et c'est une vivante parole qu'il
faut au sentiment religieux.

On pourrait montrer que le doctrinarisme ecclésiastique impose
moins de barrières, ou des barrières moins rigides à l'exercice de la

pensée théologique. Il l'enchaîne de moins près au joug de la lettre
biblique. Il ne la contraint pas aux exagérations littéralistes auxquelles,
inévitablement, le doctrinarisme individualiste contraindra la pensée
des docteurs réformés. Garanti par l'Eglise, le texte peut être considéré

comme exempt de toute erreur ; il n'est point indispensable qu'on le

considère comme divinement dicté jusque dans les points-voyelles
des manuscrits hébreux. Il n'est pas, pour se défendre, réduit à ses

(J) A. Boulenger, op. cit., I, 17. — (2) Leures, p. 61-72; cf. aussi Girodon,
La doctrine catholique, p. 63-64.



172 MAURICE NEESER

seules ressources : c'est l'Eglise, assistée par le Christ, qui le défend en
l'explicitant...

Mais surtout il arrive à sa fin essentielle qui est d'assurer l'unité
de l'Eglise. Mieux que le doctrinarisme individualiste, qui n'y
parvient pas, le doctrinarisme ecclésiastique assure, sur le terrain du
doctrinarisme, l'unité de l'Eglise. Cela est un fait et il suffit de le constater

: l'Eglise catholique, grâce au caractère social de son doctrinarisme,

grâce au fait qu'elle a mis l'autorité absolue non dans

l'interprétation individuelle mais dans l'interprétation ecclésiastique de

la Parole, a réalisé en elle une unité que les Eglises protestantes ont
en vain cherchée jusqu'ici.

II. L'unité de l'Eglise et la Parole de dieu dans
LE PROTESTANTISME

A. Jusqu'au dix-neuvième siècle le protestantisme a professé, quant à

la notion de Parole de Dieu, le doctrinarisme individualiste dont il est

redevable à Calvin surtout ; doctrinarisme indifférent au problème de

l'unité, et incapable de le résoudre.

Les réformateurs ont en somme remplacé, ou tendu à remplacer,
dans l'établissement de l'autorité de la révélation, la garantie de

l'Eglise par celle de l'expérience individuelle ; par ces expériences ou
ces certitudes individuelles que sont le salut par la foi selon Luther ou
l'élection selon Calvin.

C'est chez Luther que ce rôle de l'expérience personnelle est le plus
accusé. Le salut par la foi a du reste davantage le caractère d'une
expérience que le sentiment de l'élection ; et les retentissements sur
la notion d'autorité des saintes Ecritures en seront plus marqués. Il
est inutile, assurément, d'insister sur l'attitude du réformateur de

Wittenberg ; elle est en elle-même simple et claire et les historiens
s'accordent à lui reconnaître les traits essentiels suivants.

Au centre du drame, la question du salut. Tel que Luther le recherche

et le pressent, l'Eglise ne le lui offre pas ; elle le lui ravit ou le lui
cache, l'Eglise, qui s'est arrogé le droit exclusif et absolu d'interpréter
la Bible. Or, précisément, en son message du salut par la foi la Bible
va donner au moine d'Erfurt cette paix qu'il a vainement cherchée
dans le catéchisme ecclésiastique. Comment accepterait-il désormais
la garantie traditionnelle? La garantie dès lors sera pour lui dans



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 173

l'expérience qui lui a livré le secret de Dieu. C'est l'expérience,
suscitée par le message, qui retentira sur ce dernier et lui conférera

l'autorité définitive. Mais cette autorité va s'attacher d'abord et

centralement, dans la parole biblique, à ce message lui-même, tout
ce qui n'est pas le message de la grâce passant au second plan. D'où
la liberté spirituelle du réformateur à l'égard de la lettre biblique ;

d'où son critère de l'évaluation de l'importance des divers livres : au

premier plan ceux qui annoncent la grâce de Dieu en Jésus-Christ,
à l'arrière-plan les autres (l'Ecclesiaste, l'Apocalypse, les épîtres
de Jude, de Jacques, etc.) maintenus sans doute dans le Canon, mais

que Luther considère personnellement comme indifférents. Cette

liberté n'est pas encore du symbolisme ; elle pourra s'accompagner
d'un littéralisme partiel, réduit à certaines parties de la Bible. Mais
elle n'en sonne pas moins le glas du littéralisme. Car le problème des

limites de la Parole de Dieu dans la Bible, désormais posé, ne trouvera
sa vraie solution que dans le symbolisme de la pensée protestante
du dix-neuvième siècle.

Calvin, par un aspect de sa théologie, adopte une attitude analogue
à celle de Luther, ou paraît devoir y parvenir. Il résulte de l'Institution

chrétienne que, à ses yeux aussi, l'autorité en matière de révélation

dépend d'une expérience, à savoir de l'expérience de l'élection.
L'élection, une expérience? Oui. Une expérience dont l'initiative

est tout entière en Dieu. Cela est certain (et il n'en est du reste pas
autrement de celle du salut gratuit) : « Nous lisons, comme l'Escriture
le monstre évidemment, que Dieu a une fois décrété en son conseil
éternel et immuable lesquels il voulait prendre à salut et lesquels il
voulait dévouer à perdition. Nous disons que ce conseil, quant aux
esleus, est fondé en sa miséricorde sans aucun regard de dignité
humaine. Au contraire, que l'entrée de vie est forclose à tous ceux qu'il
veut livrer en damnation : et que cela se fait par son jugement occulte

et incompréhensible, combien qu'il soit juste et équitable » (III,
xxn, 7). Une expérience tout de même, que l'élu reconnaît à certains

signes : « Davantage, nous enseignons que la vocation des esleus est

comme une monstre et témoignage de leur élection. Pareillement que
leur justification en est une autre marque et enseigne ». La vocation,
c'est-à-dire l'appel divin par la prédication de l'Evangile, ou vocation

externe, à quoi s'ajoute la vocation interne ou vocation

proprement dite, c'est-à-dire « l'illumination du Saint-Esprit », qui fait
que la prédication est reçue « avec efficace » ; ce que Calvin vient



174 MAURICE NEESER

d'appeler aussi la justification (cf. III, xxiv, I, 2, 3). Ce sont là des

signes distinctifs et distincts, perceptibles à l'élu, qui doivent le

retenir au bord de cet « abysme mortel » où s'engloutissent ceux
qui prétendent interroger directement le « conseil éternel », le

décret de prédestination. Signes perceptibles à l'élu, et qui
reviennent à la certitude biblique de l'adoption. Après avoir
cité Rom. vm, 15, Calvin cite I Jean ni, 24 : « Nous connaissons que
nous sommes ses enfants par l'Esprit qu'il nous a donné ». Nous
connaissons : le chrétien connaît, en vertu du témoignage interne du

Saint-Esprit qui lui permet d'adhérer à la prédication de l'Evangile,
de se sentir par là même justifié et réinstallé dans sa dignité d'enfant
du Père... Qu'est-ce à dire sinon que le chrétien calviniste fait une
expérience sensiblement parallèle à celle du chrétien luthérien.

Le parallélisme ne va-t-il pas plus loin? Ne trouverons-nous pas
chez Calvin les traces d'une notion de l'autorité doctrinale analogue
à celle de Luther le même déplacement de la garantie, qui ne sera

plus dans l'Eglise mais dans l'expérience de l'élection la même
concentration de l'intérêt sur le message central de l'Ecriture aperçu par
Luther sous la nuance salut par la foi, aperçu par Calvin sous la

nuance élection la même liberté relative à l'égard des autres
éléments du texte biblique et de la lettre biblique en général? On peut
s'y attendre ; ce serait dans les conséquences du principe. Et nous

savons qu'en effet Calvin a usé d'une certaine liberté critique à l'égard
de la Bible.

Mais c'est ici qu'il faut prendre garde. Et c'est ici que le rôle de

Calvin a échappé, souvent, à la perspicacité de ses lecteurs. C'est ici
qu'un second office de témoignage du Saint-Esprit intervient, dont

l'importance est capitale parce qu'elle va couper court aux premières
démarches des réformateurs vers la théologie de l'expérience et les

amener au doctrinarisme sous sa forme individualiste. Le même

témoignage du Saint-Esprit qui a commencé par camper l'élu, en

tant qu'enfant de Dieu, dans une atmosphère de liberté relativement
à la lettre scripturaire va l'enchaîner à cette lettre elle-même en lui
affirmant que l'Ecriture est, tout entière et littéralement, Parole
de Dieu. A ce que j'appelle l'office religieux du témoignage du Saint-

Esprit s'ajoute l'office dogmatique. Il vaut la peine de procéder ici
à une brève analyse des sept premiers chapitres de l'Institution et

d'y relever, textes à l'appui, les traits essentiels suivants :



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 175

1. —Calvin commence par reconnaître avec l'ensemble des penseurs
chrétiens la nécessité d'une révélation surnaturelle.

Il existe à ses yeux une révélation naturelle, et dans un double
domaine : celui du sentiment religieux universel (I, ni, iv) et celui
du monde en général (v). Cette double voie suffirait à conduire
à Dieu n'étaient la sottise et la méchanceté des hommes. Le péché

est intervenu, étendant ses voiles entre l'homme et Dieu. « De là

il appert que si les hommes ne sont enseignés que par nature, ils
n'auront rien de certain, de ferme ou liquide : mais seulement qu'ils
seront attachés à ce principe confus, d'adorer quelque dieu incogneu »

(I, v, 11). Conclusion : « Il reste que Dieu parle luy-mesme du ciel pour
testifier de soi » (12). Reste donc la révélation spéciale, surnaturelle ;

celle que Dieu daigne donner dans sa Parole.

Jusqu'ici rien que de très traditionnel.
2. — Calvin estime qu'une garantie est indispensable à cette Parole

surnaturelle, et il pose très nettement le problème en fonction de la

solution que lui avait donnée l'Eglise catholique.
Une garantie est nécessaire : « Si on regarde combien l'esprit humain

est enclin et fragile pour tomber en oubliance de Dieu, combien aussi

il est facile à décliner en toutes espèces d'erreurs... de là on pourra voir
combien il a esté nécessaire que Dieu eust ses registres authentiques

pour y coucher sa vérité » (I, vi, 3).

Cette garantie ne sera pas dans le magistère de l'Eglise, comme le

prétend le catholicisme : « Tels brouillons sont assez rembarrés par
un seul mot de l'Apostre : c'est en ce qu'il dit que l'Eglise est soutenue
des Prophètes et des Apôtres (Eph. n, 10). Si l'Eglise chrétienne a

esté de tous temps fondée sur la prédication des Apôtres et les livres
des Prophètes, il faut bien que l'approbation de telle doctrine ait
précédé l'Eglise laquelle elle a dressée, comme le fondement va
devant l'édifice » (I, vu, 2).

La garantie sera dans le témoignage du Saint-Esprit. C'est-à-dire :

l'œuvre interne du Saint-Esprit qui donne à l'élu l'assurance de son
élection (III, xxi à xxiv), la même œuvre du même Saint-Esprit
appliquée à un office différent va assurer au même élu que la Bible
est la Parole de Dieu. On connaît le splendide passage où le réformateur

affirme le caractère proprement irrationnel et divin de cette

opération : « Persuasion prinse de plus haut que de raisons humaines...
chose eslevée au-dessus de la nécessité d'être jugée... Une telle persuasion

laquelle ne requiert point de raisons : toutesfois une telle con-



i76 MAURICE NEESER

naissance, laquelle est appuyée sur une très bonne raison, c'est assavoir

d'autant que nostre esprit a plus certain et asseuré repos qu'en
aucunes raisons : finalement c'est un tel sentiment qu'il ne se peut
engendrer que de révélation céleste... » (I, vu, 4, 5).

Une garantie divine irrationnelle, absolue, immédiate, accordée,

nous l'avons noté, à l'élu, nettement séparé sur ce point aussi du

commun peuple : « C'est un privilège singulier, lequel Dieu a mis à

part pour discerner ses esleus d'avec le genre humain... Si Dieu a voulu
réserver à ses enfants ce thrésor d'intelligence comme caché, il ne se

faut pas esbahir ne trouver étrange de voir tant de stupidité ou bestise

au commun peuple... » (I, vu, 5).

Et il y a, me semble-t-il, dans cette seule étroite liaison entre
l'élection et la garantie du caractère divin de la Parole biblique de

quoi éveiller le soupçon à l'égard d'une opinion très répandue :

l'expérience calvinienne du Saint-Esprit jouerait dans la théologie de

Calvin un rôle analogue à celui que la théologie du dix-neuvième
siècle attribue à l'expérience chrétienne en général : celui de garantir
le caractère divin du message évangélique central, ou celui de garantir
de façon globale et indéterminée le caractère divin de la Bible en

son ensemble. Ce rôle-là qui fut aussi celui de l'expérience luthérienne
à ses débuts et qui aurait pu être celui du témoignage calviniste du

Saint-Esprit dans son office religieux, n'est pas celui du témoignage du

Saint-Esprit dans son office dogmatique. Et c'est ici surtout qu'il
importe de lire Calvin tout entier, et honnêtement.

3. — Le témoignage du Saint-Esprit porte, en l'élu, non sur l'inspiration

générale de la Bible, ni sur l'existence en elle d'un message central
de grâce rédemptrice, mais sur le caractère littéralement inspiré de

la Bible. Il me semble que cela résulterait de la seule ambiance de

l'Institution, de sa farouche et tragique intransigeance dogmatique.
(Entend-on nous y ramener aussi?) Cela résulte de quelques-uns des

textes cités plus haut que je souligne et que j'appuie de quelques
nouveaux.

Si les hommes ne sont enseignés que par nature, ils errent (I, iv, 11) :

« Il reste que Dieu parle luy mesme du ciel pour testifier de soi »

(I,v, 12).
« C'est un don singulier quand Dieu pour instruire son Eglise n'use

pas seulement de ces maistres muets dont nous avons parlé, assavoir

par ses ouvrages qu'il nous produits, mais daigne bien aussi ouvrir sa

bouche sacrée... » (I, vi, 1).



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 177

« Combien il a esté nécessaire que Dieu eust ses registres authentiques

pour y coucher sa vérité » (I, vi, 2).
« Pour ce que Dieu ne parle point journellement du ciel et qu'il

n'y a que les seules Ecritures où il a voulu que sa vérité fust publiée...
elles ne peuvent avoir pleine certitude envers les fidèles à aultre titre,
sinon quand ils tiennent pour arrêté et conclud qu'elles sont venues
du ciel, comme s'ils oyaient Dieu parler de sa propre bouche » (I, vu,
2) etc., etc..

Il faudrait encore mentionner ici le caractère général de l'argumentation

de Calvin et le trait final dont il accable souvent les interlocuteurs

dont il pense qu'ils sont moins « bibliques » que lui : «

Adversaires de Dieu !» ; en contestant tel ou tel point du biblicisme

calvinien, ils contestent « l'authorité de Dieu » et calomnient non
point Calvin mais « le Saint-Esprit » (cf. I, xvi, 5 ; I, xvm, 3 ; III,
xxm, 10).

La chose est hors de sérieuse contestation : Calvin contribue
fortement à réintroduire la Réforme dans le plan du réalisme

doctrinal, mais en donnant à ce doctrinarisme, le rôle de premier plan
étant attribué au témoignage intérieur du Saint-Esprit, une allure
nettement individualiste.

Et désormais, l'espace de trois siècles environ, il y aura d'un côté,
dans l'Eglise catholique, réalisme doctrinal à garantie ecclésiastique,
de l'autre, dans les Eglises protestantes, réalisme doctrinal à garantie
individuelle.

Les confessions de foi du seizième siècle, en effet, adoptent
unanimement le point de vue de Calvin ; son point de vue, c'est-à-dire la
même affirmation d'inspiration littérale dans la même indétermination

relative. On y trouve des affirmations telles que celles-ci.
Nous croyons que « les Ecritures canoniques sont la véritable Parole
de Dieu » (seconde confession de foi helvétique, 1566). «Nous confessons

que... Dieu, par un souci tout particulier de notre salut, ordonna à ses

serviteurs les prophètes et aux Apôtres d'écrire ses oracles. Et lui-
même les écrivit de sa propre main sur deux tables » (confession des

Pays-Bas, 1559). Et l'authenticité des Ecritures y est garantie par le

témoignage du Saint-Esprit (confession de la Rochelle, 1559). La

formule, luthérienne, de Concorde, 1580, est imprégnée de la même

atmosphère.
De façon générale ces documents n'apportent à l'appui de la thèse

du littéralisme, qu'ils affirment de façon plus implicite que directe,



i78 MAURICE NEESER

pas d'autre argument que 1'« argumentum divinum », c'est-à-dire la

preuve interne et individuelle de l'Esprit.
Les théologiens du dix-septième siècle, entraînés dans la discussion

par leurs adversaires catholiques, laisseront peu à peu à l'arrière-plan
1'« argumentum divinum » par trop dénué de force de conviction
auprès de ceux qui n'ont pas été favorisés du témoignage du Saint-

Esprit, pour les « argumenta humana », entendez les arguments tirés
de l'étude du texte lui-même. Les raisons « humaines » dont Calvin
disait (I, vin) qu'elles ne portent qu'au titre secondaire et une fois

opérée l'œuvre du Saint-Esprit, vont être mises au premier plan.
Avant que, par un retour assez tragique, elles aboutissent aux négations

de la critique historique du dix-huitième siècle, elles donneront
lieu au cours du dix-septième aux affirmations les plus circonstanciées

sur l'inspiration littérale du texte sacré. La Formula consensus de

1675 enseignera l'origine divine des points-voyelles du texte hébreu.

Le luthérien Quenstedt offrira tous les éléments de l'édifice complexe
et si artificiel où quelques théopneustes du dix-neuvième siècle

tenteront encore de s'abriter *-lh

Or nous n'ignorons pas que l'admission du témoignage du Saint-

Esprit a présenté, même à titre de garantie dogmatique de l'inspiration

littérale de la Bible, des avantages indirects considérables et

sans doute providentiels, tous résumés dans l'habitude des convictions

personnelles à laquelle il a plié, de façon définitive, l'intelligence
protestante. Mais il est certain que, prise en elle-même et artificiellement

prolongée, artificiellement rénovée de nos jours, elle présenterait

des inconvénients directs capitaux. Inconvénients qui, à la
réflexion, apparaissent plus redoutables que ceux du doctrinarisme

ecclésiastique.
Sur le plan même du doctrinarisme, cette notion de l'autorité de

la Parole de Dieu fait tort au sens religieux, nous l'avons vu ; elle
lui offre un aliment moins actuel que ne le fait le catholicisme.

Elle fait tort au sens scientifique, plus que la notion catholique
qui laisse une certaine marge à l'étude critique du texte. Pris en

tout sérieux, le témoignage du Saint-Esprit relatif au littéralisme
biblique ne permettrait, en effet, aucune science du texte, et
amènerait à nier l'évidence comme le firent les Quenstedt après les

Buxtorf, et les Gaussen après les Quenstedt. Il ferait revivre ce pré-

(') Voir le détail dans le livre de E. Rabaud.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 179

tendu respect de la Parole de Dieu qui, si souvent, faussa en d'honorables

théologiens le sens de la vérité humaine.
Cette notion de la Parole de Dieu, enfin et surtout, fait tort à la

cause de l'unité de l'Eglise. Il est trop certain qu'elle a donné toute
sa force à l'argument tiré par Bossuet des « variations » du
protestantisme et de ses divisions. Elle le nourrirait sans cesse à nouveau
et de façon à l'imposer peu à peu à toute conscience chrétienne. Elle
ranimerait ce respect particulier et particulièrement paradoxal de

la Parole de Dieu qui déchire l'Eglise de Dieu.

B. Il ne faut pas désirer que certains retours — partiels, partiaux,
unilatéraux — aux réformateurs nous ramènent à une position dépassée,

nous y enlisant. Ge n'est pas en arrière, c'est en avant qu'est le salut. Le
salut n'est pas, en tout cas, dans un respect du passé qui fermerait les

chemins de l'avenir. Il est dans ce meilleur respect du passé qui lui
emprunte les raisons et les possibilités de le développer et de marcher au
devant de Vavenir. Le salut est dans cette théologie de Vexpérience qu'il
est de mode de condamner aujourd'hui, dans bien des milieux protestants,
avec tout le dix-neuvième siècle qui nous la rêenseigna, « stupide » estime-

t-on, dans ce domaine aussi. Le dix-neuvième siècle nous la réenseigna ;

mais il l'héritait de Luther ; de Calvin aussi dans une certaine mesure,
si l'on veut bien distinguer, dans Calvin, la théologie de Vexpérience du
littéralisme individualiste. C'est cette théologie de ^experience qui, en

dépit du doctrinarisme individualiste traditionnel, n'a cessé de nourrir
le protestantisme. De caractère surtout individualiste aussi jusqu'à
maintenant, elle est à expliciter et à compléter. Il faut y joindre une

théologie de l'expérience ecclésiastique et conserver soigneusement la
notion symboliste de la Parole de Dieu qu'elle implique et qui seule la
rend possible.

1. — Redoutable retour celui qui prétendrait à un calvinisme intégral.
Car le calvinisme intégral, tel qu'il est dans Calvin — et en dépit
d'ignorances largement répandues dans le monde calviniste —
comporte la doctrine de l'inspiration plénière de la Parole biblique sous
la garantie individuelle du Saint-Esprit. Il y a là une prise de position
fondamentale puisqu'il s'agit du problème de la révélation, et qui,
pour quiconque est appelé à se faire une opinion sur le grand
réformateur, passe avant les problèmes spéciaux tels que la trinité,
l'incarnation ou la rédemption par le double décret prède stinatoire



ite MAURICE NEESER

Il y a là une atmosphère dont le rejet n'implique nullement celui des

solutions données par Calvin à tel ou tel problème particulier mais

dont il faut savoir si, oui ou non, elle est à retenir. Et elle ne l'est pas.
Ce monisme dogmatique est à rejeter ; ce monisme, c'est-à-dire cette
étroite réduction de la notion de Parole divine à la lettre de la Bible
tenue pour divine tout entière et exclusivement divine. Monisme

métaphysique ; miracle d'une Parole divine tombée du ciel parmi les

paroles humaines et qui n'aurait rien de commun avec ces dernières,
d'un livre divin tombé du ciel parmi les livres humains, et qui ne

comporterait aucun élément d'humanité : c'est ce qu'a enseigné Calvin
malgré certaines libertés critiques. C'est ce qui, de Calvin, a passé
dans le protestantisme officiel des seizième, dix-septième et dix-huitième

siècles. C'est la doctrine calvinienne de la Parole de Dieu,
insoutenable du point de vue de la vérité scientifique, franchement

inférieure, dans l'ordre ecclésiastique, à la thèse catholique : incapable,
à cause du caractère strictement individuel de la garantie du Saint-

Esprit, de conduire à l'unité de l'Eglise.
2. — Le meilleur retour serait-il dans cette adaptation moderne

(antimoderne à certains égards, néanmoins très moderne) du
calvinisme qu'est la théologie barthienne, telle que la présente sur le point
qui nous occupe, le dernier livre du chef de l'école^1'? La notion
barthienne de la Parole de Dieu s'inspire d'un dualisme profond. Elle

comporte une énergique affirmation du caractère divin de la Bible,
à côté d'une non moins énergique affirmation de son caractère humain.
Autrement dit : une exigeante affirmation religieuse, à laquelle se

juxtapose une non moins exigeante affirmation scientifique. Dualisme

profond ; radical a-t-on dit, puisque, selon une de ces formules

frappantes qui sont le secret du théologien-prophète, il n'y a pas de chemin

de l'aspect humain à l'aspect divin de la Parole ; puisque, en

particulier et avec une verve à chaque page plus virulente, M. Barth

sape le chemin communément admis par la théologie du dix-neuvième

siècle, celui de l'expérience chrétienne. Curieuse passion de démolisseur

— elle serait tragique si elle ne reposait sur un malentendu qui
s'éclaircira un jour — il semble que ce soit elle qui empêche M. Barth
de professer le témoignage interne du Saint-Esprit dont certaines de

ses pages le montrent si visiblement préoccupé <2). Le témoignage
interne du Saint-Esprit, initiative toute divine, constituerait peut-être

(') Dogmatik. I. Prolegomena. Die Lehre vom Worte Gottes, 1927. —- (2) Cf. son
§ 7, entre autres.



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 181

le chemin du haut en bas dont M. Barth affirme l'existence virtuelle
cachée au conseil secret d'un Dieu tout-puissant. Si ce disciple de Calvin

hésite à reprendre la thèse de la garantie par le Saint-Esprit qui
le sortirait de son dualisme et qui ferait somme toute de sa théologie
un calvinisme moderne acceptable, ne serait-ce pas que le témoignage
interne du Saint-Esprit, dans son office religieux, constitue une
variante de l'expérience, c'est-à-dire de la grande impiété?

Quoi qu'il en soit de ce point sur lequel nous reviendrons peut-
être, l'adaptation barthienne de la notion calvinienne de la Parole de

Dieu ne paraît pas constituer un progrès : à son stade actuel, qui n'est
sûrement pas le dernier (et précisément parce que, dualiste comme ne

pouvait pas l'être Calvin, M. Barth hésite à accepter la garantie du

Saint-Esprit, qui le ramènerait à l'unité calvinienne), elle aboutit à

un significatif balancement entre la libre pensée et le catholicisme :

tendance au scepticisme là où prédomine l'affirmation de l'aspect
humain de la Parole ; tendance au catholicisme là où prédomine
l'affirmation de l'aspect divin de la Parole.

3. — Le louable retour sera celui qui, en même temps qu'un retour,
constitue une étape en avant : retour à la théologie de l'expérience
individuelle qui constitue les origines et la tradition protestantes ;

développement de cette théologie dans le sens d'un plus grand intérêt

pour la notion d'Eglise.
La théologie de l'expérience est aux origines du protestantisme.

Ces origines plongent dans l'expérience religieuse provoquée par la

vivante Parole et qui garantit à son tour cette dernière, saisie dans sa

substance spirituelle. Là est le secret de Calvin et la source de son

impérissable action dans l'ordre de la piété ; là, dans cette affirmation
de l'office religieux du témoignage du Saint-Esprit, c'est-à-dire dans

l'affirmation de l'expérience de l'élection ; dans cette expérience qui
lui inspirera — en dépit d'un littéralisme dominant —¦ une liberté
relative à l'égard de l'aspect humain de l'Ecriture. Là surtout est le

secret de Luther ; là, dans l'attitude qui lui est initiale et centrale ;

dans cette expérience du salut par la foi qui, tout en versant à l'âme
la paix divine, donne de l'Ecriture une vue centrale, concentrée sur
le message central, et crée ainsi, de son côté, la sincérité scientifique
à l'égard de la lettre.

Cette double et une expérience proclamée par nos réformateurs et

qui leur permit d'affirmer, dans un monisme relatif, la divinité de la
Parole biblique, c'est encore pour nous le moyen de l'affirmer au

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 76, I930). 12



182 MAURICE NEESER

travers du dualisme où nous amènent inévitablement trois siècles
d'études critiques.

La théologie de l'expérience est au surplus dans la vraie tradition
protestante. Car c'est elle, ou plutôt c'est l'expérience chrétienne qui,
en dépit et au travers du doctrinarisme officiel, a constitué la vie du

protestantisme là où il a vraiment vécu : dans les milieux littéralistes
vivants, et ailleurs, c'est-à-dire dans le piétisme ; le piétisme (exécré
de nos rénovateurs) des Spener, des Zinzendorf, des Wesley, de toute
la vaste famille spirituelle de la Réforme. C'est à l'expérience que
l'évolution de la théologie protestante devait ramener les théologiens
du dix-neuvième siècle (théologiens de l'expérience, que ne l'ont-ils
tous été après les débats critiques des siècles précédents. L'exercice
même de la critique historique, l'utilisation des « argumenta humana »

devait amener à reconnaître le caractère relatif de la lettre et à placer
l'autorité des Ecritures dans leur message central reconnu tel par
l'expérience, dans la vérification que fait de ce message l'expérience
de la grâce divine, dans l'amen et l'alléluia que l'expérience donne

au message central de la grâce.

4. — Retour au passé, fidélité au passé dans le maintien du rôle de

l'expérience individuelle ; mais, pour l'avenir, explicitation ou développement

de la notion d'expérience dans le sens ecclésiastique. Une théologie

de l'expérience individuelle, encore ; mais aiguillée vers cette
constitution de l'unité que seul le symbolisme de la théologie de

l'expérience rend possible.
Le réalisme doctrinal mène à l'unité romaine. C'est la seule à

laquelle il mène. Il y mène les doctrinaires intelligents ¦— si du moins
le trait essentiel de l'intelligence est dans le sens de la conséquence

logique —. Le doctrinarisme mène donc les doctrinaires conséquents
à l'unité d'une Eglise qui ne veut pas de l'unité des Eglises ou

qui ne veut l'unité des Eglises qu'à son profit, ce qui revient à

dire qu'elle ne veut pas l'unité des Eglises. Elle ne peut pas la
vouloir ; elle ne peut, en principe et en fait, qu'y faire obstacle.

Tandis que le symbolisme mène à l'unité. Il y conduit en fait :

les promoteurs des congrès de Stockholm et de Lausanne ont tendu
la main même au chef de l'Eglise romaine. Il y conduit en principe
grâce à la souplesse et à la profondeur de sa notion de la Parole
révélatrice.

Parole au double aspect, où la lettre humaine librement étudiée par
les méthodes de la science se trouve être en dépit de son humanité



L'UNITÉ DE L'ÉGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 183

l'occasion du verbe divin révélé au sens religieux. Double parole
organiquement centrée sur le message de la grâce chrétienne ; organisée,
selon la loi d'une révélation progressive, autour du message et de son

Messager. Parole assurément objective mais dont l'objectivité n'est
autorité définitive qu'après l'expérience.

Parole restreinte, d'abord, aux normes données par l'expérience
individuelle. Bible réduite à sa proclamation centrale et aux affirmations

étagées qui s'y rattachent immédiatement ; plus réduite souvent

que la récente Bible de la famille et de la jeunesse, parce qu'elle est la
Bible tout individuelle du « sauvé par grâce » ou de « l'élu ». Réduction

du champ de la Parole qui est l'affaire des débuts de la vie
chrétienne, et du passé.

Parole élargie ensuite, selon les normes que dictera l'expérience
ecclésiastique, c'est-à-dire l'union des Eglises, grâce divine enfin
admise par les chrétiens. Respect de la pensée de l'Eglise dans le

passé et respect de la pensée de l'Eglise actuelle. Toute la Bible,
assurément ; et certaines traditions conformes à l'esprit de la

Bible, pourquoi pas? Et les formules des conciles, pour
autant qu'elles explicitent à leur manière le grand message rédempteur ;
ces formules aussi, admises par respect ecclésiastique, par modestie

personnelle, et dans le sentiment que le monde de la pensée révélatrice

dépasse les bornes étroites des vérifications individuelles...
Autant d'affirmations, peut-être plus d'affirmations que celles du

littéralisme, mais dans l'atmosphère d'humble intelligence et de

religieuse charité que semble bien favoriser la notion du symbole.

Maurice NEESER.


	L'unité de l'église et la parole de Dieu

