Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1930)

Heft: 76

Artikel: L'unité de I'église et la parole de Dieu
Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’UNITE DE L’EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU (3

Unité de I’Eglise : souci du catholicisme en tout temps; souci
actuel du protestantisme, 13 du moins ou le sens des restaurations
calvinienne et barthienne — si utiles & certains égards — n’est pas
contraire a D’esprit des congrés de Stockholm et de Lausanne. Pitié
du corps de Christ si longtemps déchiré.

Parole de Dieu: probléme de la révélation de la pensée divine
dans et par la Parole de la Bible et du dogme historique ; probleme de
la révélation de la pensée divine dans et par la parole du Christ
(précisons en passant : ’'un des aspects du probleme de la révélation;
car il en est un autre : celui de I’énergie divine manifestée dans et par
la personne du Christ).

Unité de ’Eglise, Parole de Dieu : deux thémes étroitement unis,
en une relation que personne ne devrait méconnaitre.

Les dogmaticiens catholiques s’en rendent compte. Dés longtemps
ils se sont inclinés devant la conception de la Parole divine qui seule,
de leur point de vue, peut assurer 'unité de ’Eglise. Et leur point
de vue est celui du doctrinarisme ecclésiastique. La Parole de Dieu
s’y présente en qualité de parole immédiatement divine, parole du
Christ éternel dont la Bible est sans doute expression directe, mais
dont ’expression biblique doit étre explicitée par I’infaillible magistere
du Vicaire du Christ, chef visible de I’'Eglise.

(*) Les théses qui suivent ont été présentées en janvier 1930 a la Compagnie
des pasteurs de Genéve, et, en février, a la Société vaudoise de théologie.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. XviI (NO 76, 1930). I1



166 MAURICE NEESER

Les penseurs protestants ne s’en rendent pas tous compte. Ils ne
se rendent pas tous compte de ce que le principe du protestantisme
implique pour la notion de parole de Dieu si le protestantisme tient
a Punité de VEglise. Et la formule a la mode en certains milieux
parmi nous: «retour aux réformateurs» demande a cet égard a
étre précisée. N’y aurait-il pas en elle autant de peur des légitimes
et louables conséquences du principe protestant dans ’avenir que de
piété a I’égard du passé ?

Jusqu’au début du dix-neuvieme siecle le protestantisme a pro-
fessé, quant a la notion de parole de Dieu, le doctrinarisme indivi-
dualiste dont il est pour une large part redevable a Calvin : doctri-
narisme indifférent au probléeme de P'unité et, surtout, incapable de
le résoudre. Dés le début du dix-neuvieme siecle, grice a Schleier-
macher et a Vinet — auteurs de tout le mal, ou il s’en faut de peu,
d’aprés MM. Barth et Brunner — le protestantisme s’est attaché
a un autre aspect de la Réforme, aspect surtout luthérien, a savoir
a la théologie de Pexpérience. Théologie de lexpérience du salut
par la fol, en fait individualiste aussi, assez indifférente aussi (presque
autant que le doctrinarisme individualiste) au probléme de l'unité,
mais, et la différence est a noter, capable en son principe d’assurer
cette unité. Capable de 'assurer parce qu’elle s’allie aisément a la
conception symboliste de la Parole.

Reprenons ces différents points, en nous excusant de ne point
apporter ici tous les développements qu’il faudrait,

I. ’uniTtEt pE L’EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU
DANS LE CATHOLICISME

C’est le souci de Punité de PE glise qui a amené le catholicisme, de
trés bomne beure, et qui Pattache a Pidée de la nécessité d’une interpré-
tation de la Parole biblique, concue comme Parole divine au sens naif
et réaliste du terme, par Pinfaillible magistére du Vicaire de Fésus-

Christ.

1. — Avant la Réforme, nous disent les historiens du dogme de
Pinspiration des Ecritures, il y a dans I’Eglise une forte tendance
a affirmer Pinspiration littérale des saints livres. Mais la tendance
demeure a ’état indéterminé. De nombreux auteurs se prononcent
contre le littéralisme. Et Thomas d’Aquin lui-méme donne a ce sujet



L'UNITE DE L'EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 167

un enseignement trés nuancé. C’est que — et voici qui nous dispense
d’insister sur les opinions particulitres (0 — 1’Eglise du moyen 4ge
n’avait pas besoin de précisions. Pour elle, en effet, et de trés bonne
heure, la tradition officielle, que personﬁe ne conteste sérieusement,
est devenue linterpréte de PEcriture. Le peuple ne connait cette
derniere qu’au travers du catéchisme. Et d&s le cinquitme sidcle, si
P’on en croit les fameux témoignages d’Augustin et de Vincent de
Lérins, les théologiens ont posé le principe du magistére de I’Eglise
sans que personne soupgonne la possibilité d’un conflit entre Ecri-
ture et linterprétation ecclésiastique de PEcriture. Les textes sont
classiques :

Augustin (Contra epistulam Manichezi, c. 6) : « Ego vero Evangelio
non crederem nisi me ecclesiz catholice commoveret auctoritas».
Passage qui ne laisse pas d’embarrasser Calvin (cf. Inst., I, vi, 3).

Vincent de Lérins (Commonitorium,c. 3) : «Inipsa catholica ecclesia
magnopere curandum est ut id teneamus, quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est». — OrPEcriture est trop pro-
fonde pour que tous puissent en saisir le sens exact, et PEglise seule
peut prévenir les explications divergentes. Et voici déja, dans son
intelligente ampleur, le principe de Pexplicitation ecclésiastique :
« Observons qu’il en est de nous en matiére religieuse, intéressant le
bien et la valeur de nos 4mes, comme des corps matériels qui, avec
le temps, passent par différentes phases de croissance et de dévelop-
pement et multiplient leurs années tout en demeurant toujours ce
qu’ils étaient dés le commencement... Etant connus ’harmonie et
Paccord parfaits qui unissent les commencements au résultat final,
c’est une conséquence naturelle que, si nous cueillons les fruits de
la vérité dogmatique sortis du germe de la doctrine semée au prin-
temps de ’Eglise, nous ne trouvions aucune différence essentielle entre
le grain jadis confié a la terre et celui que nous récoltons aujour-
d’hui. Car, bien que les germes de la foi primitive aient été développés
en quelques points dans le cours des 4ges et regoivent encore de la
nourriture et des soins, aucun d’eux cependant ne peut subir de
changement essentiel. L’Eglise est une fidele et vigilante gardienne
des dogmes qui ont été confiés a sa charge. Elle ne change rien a
ce dépdt sacré ; elle ne lui 6te rien ; elle n’y ajoute rien» (@,

(%) On les trouvera dans le livre d’Edouard RaBaup, Histoire de la doctrine de
Pinspiration des saintes Ecritures, 1883. — (2) Cité par le cardinal GiseoNs, La foi
de nos péres, 4¢ éd., p. 17.



168 MAURICE NEESER

Le concile de Trente n’ira pas plus avant. Il se bornera a recon-
naitre officiellement les principes restés a Pétat diffus jusqu’a la
Réforme.

2. — Au début de la Réforme, et sous DPempire de cellei, la
position catholique se condensera tout en restant fidele a elle-méme.
Le concile de Trente définit en la précisant I’attitude dominante au
moyen age.

I1 insiste sur origine divine de la Bible. Les saints livres ont été
écrits sous Dinspiration de PEsprit saint; «ils ont Dieu comme
auteur (Deum habent auctorem) et ont été transmis comme tels a
I’Eglise ». Il consacre le caractére officiel de la Vulgate : « L’ancienne
traduction de la Bible, dite Vulgate, dont I'usage, pour les lectures
publiques, discussions, sermons et explications, a été approuvé
pendant tant de si¢cles par toute ’Eglise, est regardée comme authen-
tique ; nul ne peut sous aucun prétexte la rejeter ». Et ceci est une
premi¢re affirmation caractéristique du magistére de ’Eglise.

Mais surtout, en opposition directe avec lattitude des réforma-
teurs, qui avait conduit au schisme, il interdit toute interprétation
individuelle des saints livres, toute interprétation qui ne tiendrait
pas compte du sens admis par PEglise: « Praeterea, ad coercenda
petulantia ingenia decernit ut nemo sug prudentiz innixus, in
rebus fidei et morum, ad edificationem doctrine christiane per-
tinentibus, sacram scripturam ad suos sensus contorquens, contra
eum sensum quem tenuit et tenet sancta Mater Ecclesia, cujus est
judicare de vero sensu et interpretatione scripturarum sanctarum aut
etiam contra unanimum consensum Patrum, ipsam scripturam
sacram interpretari audeat... » (session 1v, avril 1546). (¥

Décision confirmée dans la profession de foi du pape Pie IV, du
13 novembre 1564 (bulle Injunctum nobis): « Je regois la sainte
Ecriture suivant le sens qu’a tenu et tient notre sainte mere ’Eglise,
juge compétent ; je ne la recevrai ou ne linterpréterai jamais que
d’apreés 'unanime consentement des Péres ».

Cest 1a le doctrinarisme (ou réalisme doctrinal) ecclésiastique :
PEcriture y est tenue pour Parole de Dieu au sens direct, grace a
la garantie de I’Eglise.

(*) La plupart de ces textes se trouvent dans la brochure de Mgr Brsson, Lettres
& un jeune paroissien sur I'Eglise catholique, 1918, en particulier dans la seconde :

L'Eglise et la Bible, dont le beau volume illustré paru plus tard sous le méme titre
réédite le texte sans changements essentiels.



L’UNITE DE L’EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 169

3. — De nos jours encore le catholicisme professe les deux théses
du concile de Trente : caractére divin des Ecritures, nécessité d’une
explicitation ecclésiastique infaillible.

Premiere these : la révélation est dans la Parole de Dieu, en par-
ticulier sous sa forme biblique considérée, au sens réaliste, comme
immédiatement divine. L’Ecriture vient de Dieu: Deum habet
auctorem. Les dogmaticiens catholiques ne précisent pas le mode
de Pinspiration des écrits bibliques. Ils n’enseignent pas le dogme
de la dictée divine. Mais ils affirment fermement, aussi fermement
que les théopneustes protestants, I’inerrance du texte sacré: «Du fait
que Dieu est Pauteur de PEcriture sainte, il s’ensuit que celle-ci
est exempte d’erreurs», dit ’abbé Boulenger et il rappelle aux mo-
dernisants ce passage de Léon XIII dans son encyclique Provi-
dentissimus : « Il ne sera jamais permis de restreindre 'inspiration
a certaines parties seulement de la sainte Ecriture ou d’accorder
que Pécrivain sacré ait pu se tromper. On ne peut pas non plus
tolérer ’opinion de ceux qui se tirent de ces difficultés en n’hésitant
pas a supposer que l’inspiration divine s’étend uniquement a ce qui
touche la foi ou les mceurs». Elle s’étend aussi «a tout ce qui se
rapporte a Phistoire profane et aux sciences de la nature», et
encore aux moindres choses « dites incidemment » (1),

En conséquence on ne peut pas dire sans réserves que le catho-
licisme ait négligé la Bible. Et il faut reconnaitre la justesse des
remarques faites sur ce point par Mgr Besson. L’Eglise a fait effort,
au moyen A4ge, avant l'invention de l'imprimerie, pour mettre la
Bible & la portée des illettrés : preuves en soient les images de la
Bible des pauvres, des fresques et des vitraux, les homélies domini-
cales, les prieres liturgiques nourries de substance biblique. Elle a
pris grand soin du texte de la Bible et I’a sans cesse tenu a la dis-
position des lettrés. Aprés avoir fixé le Canon des livres sacrés elle
en a été la gardienne vigilante. Les manuscrits de ’Ancien et du
Nouveau Testament, richement enluminés, occupent le premier
rang des catalogues des bibliothtques médiévales. Le premier livre
imprimé par Gutenberg, de 1450 & 1456, est la Bible latine ; de 1450
a 1500, quatre-vingt-huit éditions latines se succédent. Les traduc-
tions imprimées elles-mémes abondent avant ’heure de la «révolte»
de Luther. De nos jours enfin, PEglise permet et recommande la

(1) Cf. A. BoULENGER, La doctrine catholique, 1, 14.



170 MAURICE NEESER

lecture des évangiles & la seule condition qu’il s’agisse d’une tra-
duction autorisée par I’épiscopat.

Ce sont choses 4 ne point oublier. A ne point oublier non plus
ce qui suit.

Seconde these : la Parole biblique doit étre, du point de vue catho-
lique, développée ou explicitée par le magistére infaillible de UE glise.
On connait les principaux aspects de ce dogme et il suffira de les
rappeler briévement. '

A la base, le postulat de logique religieuse sur lequel les auteurs
catholiques ne se lassent pas de revenir et qui constitue leur princi-
pale force: méme si tous les chrétiens savaient lire et pouvaient
accéder au texte sacré ils y trouveraient des obscurités sur lesquelles
ils se diviseraient ; or si Dieu a voulu faire connaitre aux hommes la
surnaturelle vérité il n’a pu le faire que de manitre a éviter les divi-
sions, c’est-a-dire en établissant une autorité infaillible chargée
d’interpréter le texte sacré.

Sur cette base, les essais d’argumentation -historique, le recours
aux textes, pour établir que cette autorité logiquement indispen-
sable, Dieu I’a donnée en fait dans ’Eglise catholique. Communé-
ment les écrivains catholiques voient dans Matth. xvi, 16 et Luc
xXII, 32 la « promesse » faite a4 Pierre du privilege de I'infaillibilité,
et dans Jean xx1, 15-17 ’accomplissement de cette promesse. Com-
munément aussi ils tentent d’appuyer sur Matth. xxvi, 20 la
these de la succession apostolique, en vertu de laquelle Pinfaillibi-
lité aurait passé de la personne de Pierre a celle de ses successeurs
sur le si¢ge épiscopal de Rome.

Ils insistent enfin sur les limites de Dinfaillibilité, rappelant sans
se lasser qu’elle est le privilége non de 'homme mais de la fonction
pontificale et qu’elle ne porte que sur les questions dogmatiques et
morales...

Voici la conséquence de cette seconde these : la parole de Dieu se
trouve finalement moins dans le texte biblique que dans le dogme
ecclésiastique, et le catholicisme laisse la Bible au second plan.

Inspirée, la Bible, assurément. Assurément parole divine. Mais,
de par la volonté providentielle, explicitée par la vivante parole du
Christ dans ’Eglise. Continuée, développée parle magistere papal de
fagon que le fidele trouve dans ce magistére, en tout temps, tout ce
qu’il lui faut pour son salut, tout ce qu’il lui faut dans les limites de



L'UNITE DE L’EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 171

’unité nécessaire. La Bible, nécessaire a 'Eglise, n’est pas indispen-
sable 4 Pindividu. Une déclaration trés catégorique a cet égard :
« Le magistére, ou enseignement de I'Eglise, est la régle prochaine de
notre foi; PEcriture sainte et la tradition n’en sont que la régle
¢loignée 5 autrement dit chaque fidele tient son symbole, ses croyances,
immédiatement de 1'Eglise et, médiatement, de PEcriture et de la
tradition »@,

Mgr Besson, tout en affirmant que PEglise autorise la lecture indi-
viduelle de la Bible, affirme aussi, et avec force, que cette lecture n’est
point indispensable au salut: la prédication de I’Eglise, son caté-
chisme, résumé de tout son enseignement, ne donnent-ils pas I’essen-
tiel du message divin, et ne le donnent-ils pas dégagé des difficultés
qui porteraient atteinte a 'unité des chrétiens? (2)

Il n’est point malaisé de faire la critique de la thése catholique et
d’en montrer en particulier la faiblesse exégétique. Mais il s’agit ici
d’autre chose; il s’agit de reconnaitre les mérites du doctrinarisme
ecclésiastique sur son propre terrain qui est, précisément, celui du doc-
trinarisme et celui de I’Eglise : sur le terrain d’une Eglise que Ion ne
se résoud pas a concevoir déchirée et dont on veut fermement l'unité
en matiere doctrinale. Ce doctrinarisme ecclésiastique présente d’in-
déniables avantages sur le doctrinarisme individualiste dont nous al-
lons nous occuper tout a heure.

On pourrait soutenir Iidée qu’il nourrit mieux le sentiment reli-
gieux: au lieu d’une Parole réduite au texte écrit, document du
passé, il lui offre en effet dans Pexplicitation papale du texte sacré
une Parole actuellement vivante. Et c’est une vivante parole qu’il
faut au sentiment religieux.

On pourrait montrer que le doctrinarisme ecclésiastique impose
moins de barritres, ou des barriéres moins rigides a4 exercice de la
pensée théologique. Il Penchaine de moins pres au joug de la lettre
biblique. Il nela contraint pas aux exagérations littéralistes auxquelles,
inévitablement, le doctrinarisme individualiste contraindra la pensée
des docteurs réformés. Garanti par I’Eglise, le texte peut étre considéré
comme exempt de toute erreur ; il n’est point indispensable qu’on le
considére comme divinement dicté jusque dans les points-voyelles
des manuscrits hébreux. Il n’est pas, pour se défendre, réduit a ses

() A. BOULENGER, 0p. cit., I, 17. — (2) Lettres, p. 61-72; cf. aussi Giropon,
La doctrine catholique, p. 63-64.



172 MAURICE NEESER

seules ressources : c’est ’Eglise, assistée par le Christ, qui le défend en
Pexplicitant...

Mais surtout il arrive a sa fin essentielle qui est d’assurer Punité
de PEglise. Mieux que le doctrinarisme individualiste, qui n’y par-
vient pas, le doctrinarisme ecclésiastique assure, sur le terrain du doc-
trinarisme, 'unité de ’Eglise. Cela est un fait et il suffit de le cons-
tater : ’Eglise catholique, grice au caractere social de son doctrina-
risme, grace au fait qu’elle a mis ’autorité absolue non dans P'inter-
prétation individuelle mais dans Pinterprétation ecclésiastique de
la Parole, a réalisé en elle une unité que les Eglises protestantes ont
en vain cherchée jusqu’ici.

II. L’unitE pE U’EcLisE ET LA PAROLE DE DIEU DANS
LE PROTESTANTISME

A. Fusqi’ au dix-neuviéme siécle le protestantisme a professé, quant @
la notion de Parole de Dieu, le doctrinarisme individualiste dont 1l est
redevable @ Calvin surtout ; doctrinarisme indifférent au probléme de
Punité, et incapable de le résoudre.

Les réformateurs ont en somme remplacé, ou tendu a remplacer,
dans Pétablissement de Pautorité de la révélation, la garantie de
PEglise par celle de ’expérience individuelle ; par ces expériences ou
ces certitudes individuelles que sont le salut par la foi selon Luther ou
Pélection selon Calvin.

C’est chez Luther que ce r6le de ’expérience personnelle est le plus
accusé. Le salut par la foi a du reste davantage le caractére d’une
expérience que le sentiment de I’élection ; et les retentissements sur
la notion d’autorité des saintes Ecritures en seront plus marqués. Il
est inutile, assurément, d’insister sur ’attitude du réformateur de
Wittenberg ; elle est en elle-méme simple et claire et les historiens
s’accordent a lui reconnaitre les traits essentiels suivants.

Au centre du drame, la question du salut. Tel que Luther le recherche
et le pressent, PEglise ne le lui offre pas; elle le lui ravit ou le lui
cache, ’Eglise, qui s’est arrogé le droit exclusif et absolu d’interpréter
la Bible. Or, précisément, en son message du salut par la foi la Bible
va donner au moine d’Erfurt cette paix qu’il a vainement cherchée
dans le catéchisme ecclésiastique. Comment accepterait-il désormais
la garantie traditionnelle? La garantie dés lors sera pour lui dans



L'UNITE DE L'EGLISE ET L4 PAROLE DE DIEU 173

Pexpérience qui lui a livré le secret de Dieu, Cest ’expérience,
suscitée par le message, qui retentira sur ce dernier et lui conférera
Pauntorité définitive. Mais cette autorité va s’attacher d’abord et
centralement, dans la parole biblique, 4 ce message lui-méme, tout
ce qui n’est pas le message de la grice passant au second plan. D’ou
la liberté spirituelle du réformateur a ’égard de la lettre biblique ;
d’ot son critére de I’évaluation de 'importance des divers livres: au
premier plan ceux qui annoncent la grice de Dieu en Jésus-Christ,
a Darriere-plan les autres (I’Ecclésiaste, PApocalypse, les épitres
de Jude, de Jacques, etc.) maintenus sans doute dans le Canon, mais
que Luther considére personnellement comme indifférents. Cette
liberté n’est pas encore du symbolisme ; elle pourra s’accompagner
d’un littéralisme partiel, réduit a certaines parties de la Bible. Mais
elle n’en sonne pas moins le glas du littéralisme. Car le probléme des
limites de la Parole de Dieu dans la Bible, désormais posé, ne trouvera
sa vraie solution que dans le symbolisme de la pensée protestante
du dix-neuvieme siécle.

Calvin, par un aspect de sa théologie, adopte une attitude analogue
a celle de Luther, ou parait devoir y parvenir. Il résulte de PInstitu-
tion chrétienne que, A ses yeux aussi, ’autorité en matiere de révéla-
tion dépend d’une expérience, a savoir de 'expérience de P’élection.

L’élection, une expérience? Oui. Une expérience dont Dinitiative
est tout entiere en Dieu. Cela est certain (et il n’en est du reste pas
autrement de celle du salut gratuit) : « Nous lisons, comme I’Escriture
le monstre évidemment, que Dieu a une fois décrété en son conseil
éternel et immuable lesquels il voulait prendre a salut et lesquels il
voulait dévouer a perdition. Nous disons que ce conseil, quant aux
esleus, est fondé en sa miséricorde sans aucun regard de dignité hu-
maine. Au contraire, que I’entrée de vie est forclose a tous ceux qu’il
veut livrer en damnation : et que cela se fait par son jugement occulte
et incompréhensible, combien qu’il soit juste et équitable» (III,
xx11, 7). Une expérience tout de méme, que 1’élu reconnait a certains
signes : « Davantage, nous enseignons que la vocation des esleus est
comme une monstre et témoignage de leur élection. Pareillement que
leur justification en est une autre marque et enseigne ». La vocation,
c’est-a-dire ’appel divin par la prédication de I’Evangile, ou voca-
tion externe, a quol s’ajoute la vocation interne ou vocation pro-
prement dite, c’est-a-dire « Pillumination du Saint-Esprit», qui fait
que la prédication est regue «avec efficace »; ce que Calvin vient



174 MAURICE NEESER

d’appeler aussila justification (cf. III, xx1v, 1, 2, 3). Ce sont 1a des
signes distinctifs et distincts, perceptibles a ’élu, qui doivent le
retenir au bord de cet «abysme mortel» ou s’engloutissent ceux
qui prétendent interroger directement le «conseil éternel», le
décret de prédestination. Signes perceptibles a DPélu, et qui
reviennent a la certitude biblique de l’adoption. Aprés avoir
cité Rom. v, 15, Calvin cite I Jean 111, 24 : « Nous connaissons que
nous sommes ses enfants par I’Esprit qu’il nous a donné». Nous
connaissons : le chrétien connait, en vertu du témoignage interne du
Saint-Esprit qui lui permet d’adhérer a la prédication de ’Evangile,
de se sentir par la méme justifié et réinstallé dans sa dignité d’enfant
du Pere... Qu’est-ce 4 dire sinon que le chrétien calviniste fait une
expérience sensiblement parallele & celle du chrétien luthérien.

Le parallélisme ne va-t-il pas plus loin? Ne trouverons-nous pas
chez Calvin les traces d’une notion de Pautorité doctrinale analogue
a celle de Luther? le méme déplacement de la garantie, qui ne sera
plus dans ’Eglise mais dans ’expérience de I’élection ? la méme con-
centration de I'intérét sur le message central de ’Ecriture apercu par
Luther sous la nuance salut par la foi, apercu par Calvin sous la
nuance élection ! la méme liberté relative a 1’égard des autres élé-
ments du texte biblique et de la lettre biblique en général? On peut
s’y attendre ; ce serait dans les conséquences du principe. Et nous
savons qu’en effet Calvin a usé d’une certaine liberté critique a ’égard
de la Bible.

Mais c’est ici qu’il faut prendre garde. Et c’est ici que le role de
Calvin a échappé, souvent, a la perspicacité de ses lecteurs. Cest ici
gqu’un second office de témoignage du Saint-Esprit intervient, dont
Pimportance est capitale parce qu’elle va couper court aux premieres
démarches des réformateurs vers la théologie de Pexpérience et les
amener au doctrinarisme sous sa forme individualiste. L.e méme
témoignage du Saint-Esprit qui a commencé par camper I’¢lu, en
tant qu’enfant de Dieu, dans une atmosphere de liberté relativement
a la lettre scripturaire va enchainer i cette lettre elle-méme en lui
affirmant que P'Ecriture est, tout enti¢re et littéralement, Parole
de Dieu. A ce que j’appelle Poffice religieux du témoignage du Saint-
Esprit s’ajoute loffice dogmatique. I1 vaut la peine de procéder ici
a une bréve analyse des sept premiers chapitres de U/nstitution et
d’y relever, textes a 'appuli, les traits essentiels suivants :



L'UNITE DE LEGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 175

1. — Calvin commence par reconnaitre avec ’ensemble des penseurs
chrétiens la nécessité d’une révélation surnaturelle.

Il existe a ses yeux une révélation naturelle, et dans un double
domaine : celui du sentiment religieux universel (I, 111, 1v) et celui
du monde en général (v). Cette double voie suffirait 4 conduire
a Dieu n’étaient la sottise et la méchanceté des hommes. Le péché
est intervenu, étendant ses voiles entre ’homme et Dieu. « De la
il appert que si les hommes ne sont enseignés que par nature, ils
n’auront rien de certain, de ferme ou liquide : mais seulement qu’ils
seront attachés a ce principe confus, d’adorer quelque dieu incogneu »
(I, v, 11). Conclusion : « Il reste que Dieu parle luy-mesme du ciel pour
testifier de soi» (12). Reste donc la révélation spéciale, surnaturelle ;
celle que Dieu daigne donner dans sa Parole.

Jusqu’ici rien que de trés traditionnel.

2.— Calvin estime qu’une garantie est indispensable a cette Parole
surnaturelle, et il pose trés nettement le probléme en fonction de la
solution que lui avait donnée ’Eglise catholique.

Une garantie est nécessaire : « Si on regarde combien I’esprit humain
est enclin et fragile pour tomber en oubliance de Dieu, combien aussi
il est facile 4 décliner en toutes espéces d’erreurs... de 1 on pourra voir
combien il a esté nécessaire que Dieu eust ses registres authentiques
pour y coucher sa vérité» (I, vi, 3).

Cette garantie ne sera pas dans le magistére de I’Eglise, comme le
prétend le catholicisme : « Tels brouillons sont assez rembarrés par
un seul mot de PApostre : c’est en ce qu’il dit que ’Eglise est soutenue
des Prophetes et des Apdtres (Eph. 11, 10). Si I’Eglise chrétienne a
esté de tous temps fondée sur la prédication des Apdtres et les livres
des Prophetes, il faut bien que Papprobation de telle doctrine ait
précédé PEglise laquelle elle a dressée, comme le fondement va
devant Pédifice » (I, v, 2).

La garantie sera dans le témoignage du Saint-Esprit. C’est-a-dire :
Peeuvre interne du Saint-Esprit quidonne a 1’élu ’assurance de son
élection (III, xx1 4 xx1v), la méme ceuvre du méme Saint-Esprit
appliquée a un office différent va assurer au méme élu que la Bible
est la Parole de Dieu. On connait le splendide passage ou le réforma-
teur affirme le caractére proprement irrationnel et divin de cette
opération : « Persuasion prinse de plus haut que de raisons humaines...
chose eslevée au-dessus de la nécessité d’étre jugée... Une telle persua-
sion laquelle ne requiert point de raisons : toutesfois une telle con-



176 MAURICE NEESER

naissance, laquelle est appuyée sur une trés bonne raison, c’est assa-
voir d’autant que nostre esprit a plus certain et asseuré repos qu’en
aucunes raisons : finalement c’est un tel sentiment qu’il ne se peut
engendrer que de révélation céleste...» (I, v, 4, 3).

Une garantie divine irrationnelle, absolue, immédiate, accordée,
nous ’avons noté, a ’élu, nettement séparé sur ce point aussi du
commun peuple : « C’est un privilege singulier, lequel Dieu a mis a
part pour discerner ses esleus d’avec le genre humain... Si Dieu a voulu
réserver 2 ses enfants ce thrésor d’intelligence comme caché, il ne se
faut pas esbahir ne trouver étrange de voir tant de stupidité ou bestise
au commun peuple... » (I, vii, 5).

Et il y a, me semble-t-il, dans cette seule étroite liaison entre
Pélection et la garantie du caractére divin de la Parole biblique de
quoi éveiller le soupgon a ’égard d’une opinion trés répandue : ’ex-
périence calvinienne du Saint-Esprit jouerait dans la théologie de
Calvin un réle analogue a celui que la théologie du dix-neuvie¢me
siecle attribue a ’expérience chrétienne en général : celui de garantir
le caractére divin du message évangélique central, ou celui de garantir
de facon globale et indéterminée le caractére divin de la Bible en
son ensemble. Ce réle-la qui fut aussi celui de I’expérience luthérienne
a ses débuts et qui aurait pu étre celui du témoignage calviniste du
Saint-Esprit dans son office religieux, n’est pas celui du témoignage du
Saint-Esprit dans son office dogmatique. Et c’est ici surtout qu’il
importe de lire Calvin tout entier, et honnétement.

3. — Le témoignage du Saint-Esprit porte, en 1’élu, non sur P’inspira-
tion générale de la Bible, ni sur I'existence en elle d’'un message central
de grace rédemptrice, mais sur le caractere littéralement inspiré de
la Bible. Il me semble que cela résulterait de la seule ambiance de
I’Institution, de sa farouche et tragique intransigeance dogmatique.
(Entend-on nous y ramener aussi?) Cela résulte de quelques-uns des
textes cités plus haut que je souligne et que j’appuie de quelques nou-
veaux.

Siles hommes ne sont enseignés que par nature, ils errent (I, 1v, 11) :
«I1 reste que Dieu parle luy mesme du ciel pour testifier de soi»
{1, v, 12).

« C’est un don singulier quand Dieu pour instruire son Eglise n’use
pas seulement de ces maistres muets dont nous avons parlé, assavoir
par ses ouvrages qu’il nous produits, mais daigne bien aussi ouvrir sa
bouche sacrée...» (I, vi, 1).



L'UNITE DE L'EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 177

«... Combien il a esté nécessaire que Dieu eust ses registres authen-
tiques pour y coucher sa vérité» (I, vi, 2).

« Pour ce que Dieu ne parle point journellement du ciel et qu’il
n’y a que les seules Ecritures ol il a voulu que sa vérité fust publiée...
elles ne peuvent avoir pleine certitude envers les fideles a aultre titre,
sinon quand ils tiennent pour arrété et conclud qu’elles sont venues
du ciel, comme s’ils oyaient Dieu parler de sa propre bouche » (I, v11,
2) etc., etc...

I1 faudrait encore mentionner ici le caractére général de Pargumen-
tation de Calvin et le trait final dont il accable souvent les interlo-
cuteurs dont il pense qu’ils sont moins « bibliques » que lui: « Ad-
. versaires de Dieu!»; en contestant tel ou tel point du biblicisme
calvinien, ils contestent «’authorité de Dieu» et calomnient non
point Calvin mais «le Saint-Esprit» (cf. I, xvi, 5; I, xvin, 3 ; III,
XXIII, 10).

La chose est hors de sérieuse contestation: Calvin contribue
fortement a réintroduire la Réforme dans le plan du réalisme
doctrinal, mais en donnant a ce doctrinarisme, le rdle de premier plan
étant attribué au témoignage intérieur du Saint-Esprit, une allure
nettement individualiste.

Et désormais, ’espace de trois siécles environ, il y aura d’un c6té,
dans I’Eglise catholique, réalisme doctrinal a garantie ecclésiastique,
de Pautre, dans les Eglises protestantes, réalisme doctrinal 4 garantie
individuelle.

Les confessions de foi du seizieéme siecle, en effet, adoptent unani-
mement le point de vue de Calvin ; son point de vue, c’est-a-dire la
méme affirmation d’inspiration littérale dans la méme indétermi-
nation relative. On y trouve des affirmations telles que celles-ci.
Nous croyons que «les Ecritures canoniques sont la véritable Parole
de Dieu » (seconde confession de foihelvétique, 1566). «Nous confessons
que... Dieu, par un souci tout particulier de notre salut, ordonna a ses
serviteurs les propheétes et aux Apoétres d’écrire ses oracles. Et lui-
méme les écrivit de sa propre main sur deux tables » (confession des
Pays-Bas, 1559). Et authenticité des Ecritures y est garantie par le
témoignage du Saint-Esprit (confession de la Rochelle, 1559). La
formule, luthérienne, de Concorde, 1580, est imprégnée de la méme
atmosphere.

De fagon générale ces documents n’apportent 4 Pappui de la these
du littéralisme, qu’ils affirment de fagon plus implicite que directe,



178 MAURICE NEESER

pas d’autre argument que P«argumentum divinum », c’est-a-dire la
preuve interne et individuelle de I’Esprit.

Les théologiens du dix-septiéme siécle, entrainés dans la discussion
par leurs adversaires catholiques, laisseront peua peu a Parri¢re-plan
Pcargumentum divinum » par trop dénué de force de conviction
aupres de ceux qui n’ont pas été favorisés du témoignage du Saint-
Esprit, pour les « argumenta humana », entendez les arguments tirés
de Iétude du texte lui-méme. Les raisons « humaines » dont Calvin
disait (I, vim) qu’elles ne portent qu’au titre secondaire et une fois
opérée ’ceuvre du Saint-Esprit, vont étre mises au premier plan.
Avant que, par un retour assez tragique, elles aboutissent aux néga-
tions de la critique historique du dix-huiti¢me siécle, elles donneront
lieu au cours du dix-septitme aux aflirmations les plus circonstanciées
sur inspiration littérale du texte sacré. La Formula consensus de
1675 enseignera Porigine divine des points-voyelles du texte hébreu.
Le luthérien Quenstedt offrira tous les éléments de P’édifice complexe
et si artificiel ou quelques théopneustes du dix-neuviéme siecle
tenteront encore de s’abriter (1),

Or nous n’ignorons pas que Padmission du témoignage du Saint-
Esprit a présenté, méme a titre de garantie dogmatique de Vinspira-
tion littérale de la Bible, des avantages indirects considérables et
sans doute providentiels, tous résumés dans I’habitude des convic-
tions personnelles a laquelle il a plié, de fagon définitive, 'intelligence
protestante. Mais il est certain que, prise en elle-méme et artificiel-
lement prolongée, artificiellement rénovée de nos jours, elle présente-
rait des inconvénients directs capitaux. Inconvénients qui, a la ré-
flexion, apparaissent plus redoutables que ceux du doctrinarisme
ecclésiastique.

Sur le plan méme du doctrinarisme, cette notion de Pautorité de
la Parole de Dieu fait tort au sens religieux, nous ’avons vu ; elle
lui offre un aliment moins actuel que ne le fait le catholicisme.

Elle fait tort au sens scientifique, plus que la notion catholique
qui laisse une certaine marge a Pétude critique du texte. Pris en
tout sérieux, le témoignage du Saint-Esprit relatif au littéralisme
biblique ne permettrait, en effet, aucune science du texte, et
ameénerait a nier ’évidence comme le firent les Quenstedt apres les
Buxtorf, etles Gaussen apres les Quenstedt. Il ferait revivre ce pré-

(1) Voir le détail dans le livre de E. Rabaud.



L’UNITE DE L’EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 179

tendu respect de la Parole de Dieu qui, si souvent, faussa en d’hono-
rables théologiens le sens de la vérité humaine.

Cette notion de la Parole de Dieu, enfin et surtout, fait tort 4 la
cause de 'unité de I’Eglise. Il est trop certain qu’elle a donné toute
sa force a P’argument tiré par Bossuet des « variations» du protes-
tantisme et de ses divisions. Elle le nourrirait sans cesse & nouveau
et de facon a imposer peu 4 peu a toute conscience chrétienne. Elle
ranimerait ce respect particulier et particuliérement paradoxal de

la Parole de Dieu qui déchire ’Eglise de Dieu.

B. Il ne faut pas désirer que certains retours — partiels, partiaux,
unilatéraux — aux réformateurs nous raménent @ une position dépassée,
nous y enlisant. Ce n’est pas en arriére, cest en avant qu’est le salut. Le
salut w’est pas, en tout cas, dans un respect du passé qui fermerait les
chemins de Pavenir. 11 est dans ce meilleur respect du passé qui lui em-
prunte les raisons et les possibilités de le développer et de marcher au
devant de Davenir. Le salut est dans cette théologie de Pexpérience qu’il
est de mode de condamner aujourd’ bui, dans bien des milieux protestants,
avec tout le dix-neuvieme siécle qui nous la réenseigna, « stupide» estime-
t-on, dans ce domaine aussi. Le dix-neuvieme siécle nous la réenseigna
mais il Phéritait de Luther ; de Calvin aussi dans une certaine mesure,
si Pon veut bien distinguer, dans Calvin, la théologie de Pexpérience du
littéralisme individualiste. Cest cette théologie de Pexpérience qui, en
dépit du doctrinarisme individualiste traditionnel, w’a cessé de nourrir
le protestantisme. De caractére surtout individualiste aussi jusqu’a
maintenant, elle est a expliciter et 4 compléter. Il faut y joindre une
théologie de Pexpérience ecclésiastique et conserver soigneusement la
notion symboliste de la Parole de Dien qu’elle implique et qui seule la
rend possible.

1.— Redoutable retour celui qui prétendrait aun calvinisme intégral.
Car le calvinisme intégral, tel qu’il est dans Calvin — et en dépit
d’ignorances largement répandues dans le monde calviniste — com-
porte la doctrine de Pinspiration plénitre de la Parole biblique sous
la garantie individuelle du Saint-Esprit. Il y a 14 une prise de position
fondamentale puisqu’il s’agit du probléme de la révélation, et qui,
pour quiconque est appelé a se faire une opinion sur le grand réfor-
mateur, passe avant les problémes spéciaux tels que la trinité, I’in-
carnation ou la rédemption par le double décret prédestinatoire



180 MAURICE NEESER

Il y a la une atmospheére dont le rejet n’implique nullement celui des
solutions données par Calvin a tel ou tel probléme particulier mais
dont il faut savoir si, oui ou non, elle est a retenir. Et elle ne lest pas.
Ce monisme dogmatique est & rejeter ; ce monisme, c’est-a-dire cette
étroite réduction de la notion de Parole divine a la lettre de la Bible
tenue pour divine tout entiere et exclusivement divine. Monisme
métaphysique ; miracle d’une Parole divine tombée du ciel parmi les
paroles humaines et qui n’aurait rien de commun avec ces derniéres,
d’un livre divin tombé du ciel parmi les livres humains, et qui ne com-
porterait aucun élément d’humanité : c’est ce qu’a enseigné Calvin
malgré certaines libertés critiques. C’est ce qui, de Calvin, a passé
dans le protestantisme officiel des seiziéme, dix-septiéme et dix-hui-
tiegme siecles. Cest la doctrine calvinienne de la Parole de Dieuy,
insoutenable du point de vue de la vérité scientifique, franchement
inférieure, dans ordre ecclésiastique, a la these catholique : incapable,
a cause du caractére strictement individuel de la garantie du Saint-
Esprit, de conduire a Punité de ’Eglise.

2. — Le meilleur retour serait-il dans cette adaptation moderne
(antimoderne & certains égards, néanmoins trés moderne) du cal-
vinisme qu’est la théologie barthienne, telle que la présente sur le point
qui nous occupe, le dernier livre du chef de 1’école®? La notion bar-
thienne de la Parole de Dieu s’inspire d’un dualisme profond. Elle
comporte une énergique affirmation du caractére divin de la Bible,
a c6té d’une non moins énergique affirmation de son caractére humain.
Autrement dit: une exigeante affirmation religieuse, a laquelle se
juxtapose une non moins exigeante affirmation scientifique. Dualisme
profond ; radical a-t-on dit, puisque, selon une de ces formules frap-
pantes qui sont le secret du théologien-prophete, il n’y a pas de che-
min de P’aspect humain a ’aspect divin de la Parole; puisque, en
particulier et avec une verve a chaque page plus virulente, M. Barth
sape le chemin communément admis par la théologie du dix-neuvieme
siecle, celui de Pexpérience chrétienne. Curieuse passion de démolis-
seur — elle serait tragique si elle ne reposait sur un malentendu qui
s’éclaircira un jour — il semble que ce soit elle qui empéche M. Barth
de professer le témoignage interne du Saint-Esprit dont certaines de
ses pages le montrent si visiblement préoccupé®). Le témoignage in-
terne du Saint-Esprit, initiative toute divine, constituerait peut-étre

(1) Dogmatik. I. Prolegomena. Die Lebre vom Worte Gottes, 1927. — (2) Cf. son
§ 7, entre autres,



L'UNITE DE L'EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 181

le chemin du haut en bas dont M. Barth affirme ’existence virtuelle
cachée au conseil secret d’un Dieu tout-puissant. Si ce disciple de Cal-
vin hésite  reprendre la thése de la garantie par le Saint-Esprit qui
le sortirait de son dualisme et qui ferait somme toute de sa théologie
un calvinisme moderne acceptable, ne serait-ce pas que le témoignage
interne du Saint-Esprit, dans son office religieux, constitue une va-
riante de ’expérience, c’est-a-dire de la grande impiété?

Quoi qu’il en soit de ce point sur lequel nous reviendrons peut-
étre, adaptation barthienne de la notion calvinienne de la Parole de
Dieu ne parait pas constituer un progrés : a son stade actuel, qui n’est
sfirement pas le dernier (et précisément parce que, dualiste comme ne
pouvait pas Pétre Calvin, M. Barth hésite 4 accepter la garantie du
Saint-Esprit, qui le rameénerait a 'unité calvinienne), elle aboutit a
un significatif balancement entre la libre pensée et le catholicisme :
tendance au scepticisme la ot prédomine Paffirmation de Paspect
humain de la Parole; tendance au catholicisme 1a ot prédomine
Taffirmation de Paspect divin de la Parole.

3. — Le louable retour sera celui qui, en méme temps qu’un retour,
constitue une étape en avant : retour a la théologie de ’expérience in-
dividuelle qui constitue les origines et la tradition protestantes ;
développement de cette théologie dans le sens d’un plus grand intérét
pour la notion d’Eglise.

La théologie de lexpérience est aux origines du protestantisme.
Ces origines plongent dans P’expérience religieuse provoquée par la
vivante Parole et qui garantit a son tour cette dernilre, saisie dans sa
substance spirituelle. La est le secret de Calvin et la source de son
impérissable action dans ’ordre de la piété ; 14, dans cette affirmation
de Poffice religieux du témoignage du Saint-Esprit, c’est-a-dire dans
Paffirmation de Pexpérience de ’élection ; dans cette expérience qui
lui inspirera — en dépit d’un littéralisme dominant — une liberté
relative a Pégard de Paspect humain de I’Ecriture. La surtout est le
secret de Luther ; 1a, dans P’attitude qui lui est initiale et centrale;
dans cette expérience du salut par la foi qui, tout en versant a ’ame
la paix divine, donne de ’Ecriture une vue centrale, concentrée sur
le message central, et crée ainsi, de-son c6té, la sincérité scientifique
a ’égard de la lettre.

Cette double et une expérience proclamée par nos réformateurs et
qui leur permit d’affirmer, dans un monisme relatif, la divinité de la
Parole biblique, c’est encore pour nous le moyen de Iaffirmer au

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. xviI (N® 76, 1930). ‘ 12



182 MAURICE NEESER

travers du dualisme ou nous ameénent inévitablement trois siécles
d’études critiques.

La théologie de P’expérience est au surplus dans la vraie tradition
protestante. Car c’est elle, ou plutét c’est expérience chrétienne qui,
en dépit et au travers du doctrinarisme officiel, a constitué la vie du
protestantisme 1a ou il a vraiment vécu : dans les milieux littéralistes
vivants, et ailleurs, c’est-a-dire dans le piétisme ; le piétisme (exécré
de nos rénovateurs) des Spener, des Zinzendorf, des Wesley, de toute
la vaste famille spirituelle de la Réforme. C’est a Pexpérience que
Iévolution de la théologie protestante devait ramener les théologiens
du dix-neuvieme siecle (théologiens de ’expérience, que ne 'ont-ils
tous été !) apres les débats critiques des siecles précédents. L’exercice
méme de la critique historique, utilisation des « argumenta humana »
devait amener a reconnaitre le caractére relatif de la lettre et a placer
Pautorité des Ecritures dans leur message central reconnu tel par
Pexpérience, dans la vérification que fait de ce message 'expérience
de la grice divine, dans ’amen et I’alléluia que Pexpérience donne
au message central de la grice.

4. — Retour au passé, fidélité au passé dans le maintien du réle de
Pexpérience individuelle ; mais, pour ’avenir, explicitation ou dévelop-
pement de la notion d’expérience dans le sens ecclésiastique. Une théo-
logie de Pexpérience individuelle, encore ; mais aiguillée vers cette
constitution de 'unité que seul le symbolisme de la théologie de 'ex-
périence rend possible.

Le réalisme doctrinal meéne a Punité romaine. C’est la seule a la-
quelle il méne. Il y meéne les doctrinaires intelligents — si du moins
le trait essentiel de Iintelligence est dans le sens de la conséquence
logique —. Le doctrinarisme meéne donc les doctrinaires conséquents
a Punité d’une Eglise qui ne veut pas de I'unité des Eglises ou
qui ne veut P'unité des Eglises qu’a son profit, ce qui revient a
dire qu’elle ne veut pas Punité des Eglises. Elle ne peut pas la
vouloir ; elle ne peut, en principe et en fait, qu’y faire obstacle.

Tandis que le symbolisme meéne a Punité. Il y conduit en fait:
les promoteurs des congrés de Stockholm et de Lausanne ont tendu
la main méme au chef de I’Eglise romaine. Il y conduit en principe
gréce a la souplesse et a la profondeur de sa notion de la Parole révé-
latrice.

Parole au double aspect, ou la lettre humaine librement étudiée par
les méthodes de la science se trouve étre en dépit de son humanité



L'UNITE DE L'EGLISE ET LA PAROLE DE DIEU 183

Poccasion du verbe divin révélé au sens religieux. Double parole or-
ganiquement centrée sur le message de la grice chrétienne ; organisée,
selon la loi d’une révélation progressive, autour du message et de son
Messager. Parole assurément objective mais dont 1’objectivité n’est
autorité définitive qu’aprés P’expérience.

Parole restreinte, d’abord, aux normes données par Pexpérience
individuelle. Bible réduite a sa proclamation centrale et aux affirma-
tions étagées qui s’y rattachent immédiatement ; plus réduite souvent
que la récente Bible de la famille et de la jeunesse, parce qu’elle est la
Bible tout individuelle du « sauvé par grice » ou de «P’élu». Réduc-
tion du champ de la Parole qui est P'affaire des débuts de la vie chré-
tienne, et du passé.

Parole élargie ensuite, selon les normes que dictera Pexpérience
ecclésiastique, c’est-a-dire union des Eglises, grice divine enfin
admise par les chrétiens. Respect de la pensée de Eglise dans le
passé et respect de la pensée de I’Eglise actuelle. Toute la Bible,
assurément ; et certaines traditions conformes & Desprit de la
Bible, pourquoi pas? Et les formules des conciles, pour au-
tant qu’elles explicitent a leur maniere le grand message rédempteur;
ces formules aussi, admises par respect ecclésiastique, par modestie
personnelle, et dans le sentiment que le monde de la pensée révéla-
trice dépasse les bornes étroites des vérifications individuelles...
Autant d’affirmations, peut-étre plus d’affirmations que celles du
littéralisme, mais dans ’atmosphere d’humble intelligence et de
religieuse charité que semble bien favoriser la notion du symbole.

Maurice NEESER.



	L'unité de l'église et la parole de Dieu

