Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 75

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : le probléme de la priére
Autor: Espine, Henri d'

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR L4 THEOLOGIE CONTEMPORAINE

LE PROBLEME DE LA PRIERE

FernaND MenNkGoz. Le probléme de la priére. Principe d’une revision de la méthode
theologique. (Etudes d’histoire et de philosophie religieuses publiées par la Faculté
de théologie protestante de 'Université de Strasbourg, fascicule 13.) Un vol. in-8°
de 463 pages. Strasbourg et Paris, Istra, 1925.

Pour des raisons faciles a saisir, il ne parait que de loin en loin, au sein du
protestantisme de langue frangaise, une grande ceuvre de pensée chrétienne.
Mais la publication d’une ceuvre semblable constitue alors une sorte d’évé-
nement théologique ; elle marque généralement une date, caractérise une
époque et oriente les esprits vers des voies nouvelles. Nous pensons ne pas
nous tromper en disant que Pouvrage que le distingué professeur de la Faculté
de théologie de Strasbourg a consacré au probléme de la priére est une de ces
ceuvres marquantes ; que lue, méditée longuement, commentée et discutée
comme elle le mérite, elle fera naitre un courant de pensée dont ’'Eglise t6t
ou tard éprouvera les effets dans sa vie profonde.

Le titre de ce beau livre : Le probléme de la priére indique assez qu’il ne
s’agit pas ici d’une simple étude psychologique du phénoméne de la priére,
ni d’une simple histoire de Poraison ; pas davantage de 'examen de détail de
telles ou telles diflicultés théoriques ou pratiques que suscite son exercice,
mais bien du probléme fondamental de la priére, de ce qu’on pourrait appeler
sa condition préalable, savoir la réalité objective de Dieu. Et le sous-titre :
« principe d’une revision de la méthode théologique » laisse entendre d’emblée
qu’aux yeux de ’auteur le probléme soulevé est le probléme central de la
théologie et que la méthode adoptée depuis un siécle par les théologiens pro-
testants pour le résoudre est une méthode qui demande a étre revisée.

Avant d’aborder 'analyse détaillée de ’ouvrage et pour que son unité et
sa ferme structure ne solent pas voilées par Pextraordinaire richesse et la



LE PROBLEME DE LA PRIERE 133

variété de son contenu, il nous faut essayer d’en résumer la pensée centrale
et d’en mettre a nu la charpente.

La religion vivante et vécue s’exprime dans la priére et la priére est une
relation de ’homme avec Dieu. Or Dieu existe-t-il comme réalité objective
et personnelle? Une multitude d’hommes le contestent aujourd’hui ou tout
au moins en doutent, et la philosophie qui a fagonné ’esprit moderne, le posi-
tivisme, ne connaissant et ne voulant connaitre que la réalité sensible, traite
la croyance en Dieu d’illusion. Ce qui est grave dans la situation présente,
c’est que la théologie n’est pas armée pour répondre aux attaques dont la
croyance en Dieu est 'objet et pour combattre victorieusement la redoutable
objection d’illusionisme ; cela parce qu’elle s’est inféodée depuis un siécle
a la théorie kantienne de la connaissance, qui enferme ’homme en lui-méme
et Pisole absolument, non seulement du monde mais de toute réalité trans-
cendante. Prisonniére de cette théorie de la connaissance « anthropocen-
trique » et « isolante », la théologie moderne a vu son objet méme lui échapper ;
s’avouant incapable de connaitre toute réalité extérieure 4 ’homme, elle s’est
enfermée elle-méme dans la sphére de 'immanence. Or Pobjet de la théologie,
c’est la relation de Phomme avec le Dieu vivant et personnel, par conséquent
transcendant. Si toute réalité transcendante échappe a Pétreinte de la théo-
logie celle-ci ne peut plus saisir qu’un des termes du rapport religieux ; elle
constate le sentiment religieux, 1’élan de ’homme vers une réalité qui le
dépasse, mais Pexistence objective de cette réalité demeure pour elle a ja-
mais « problématique ». Dieu devient pour elle un postulat, une idée néces-
saire, une hypothése. permise ; elle se révele impuissante 4 établir que la priére
est bien ce qu’elle prétend étre, un dialogue, et a répondre a ceux qui n’y
volent qu’un soliloque et, partant, une illusion.

La faiblesse de la théologie moderne vient de ce que, en adoptant la théorie
kantienne de la connaissance, elle s’est laissé entrainer par ’adversaire sur
son terrain. Lui non plus ne conteste pas ’existence en 'homme du phéno-
méne religieux, mais il nie que ce phénomeéne corresponde a une réalité objec-
tive, extramentale, transcendante. Sur le terrain ou la théologie moderne
s’est placée on ne voit pas bien ce qu’elle pourrait objecter.

Le reméde a cette situation périlleuse est dans un changement de méthode.
Que la théologie abandonne cette méthode anthropocentrique et isolante qui
lui interdit, a priori, de remplir sa tiche et de rendre compte du fait religieux
essentiel qu’est la priére, et qu’elle adopte une méthode « théocentrique »,
seule conforme a la réalité qu’elle saisit et qui replace ’homme dans « 'unité
originelle et primordiale des choses ». Que la théologie renonce 4 une théorie
de la connaissance areligieuse par définition et au fond artificielle, pour en
adopter une qui ne mutile pas la réalité et qui accorde a ’homme, en théorie
ce qu’en pratique il n’a jamais douté sérieusement de posséder, la connaissance
de la réalité extérieure 2 lui.

Le plan du livre est clairement congu, répartissant la matiére en trois forts
chapitres, respectivement de deux cents, cent cinquante et cent pages.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XvI1 (NO 75, 1930). 9



134 HENRI DESPINE

Dans le premier chapitre ’auteur dépeint, en quelque sorte stratégiquement,
les phases de la lutte engagée depuis un si¢cle et demi autour du probléme de
la priére et par conséquent de la religion vivante : c’est d’abord Poffensive
kantienne et positiviste, puis I'insuffisante défense que la théologie protes-
tante, soit allemande soit frangaise, a tenté de lui opposer ; c’est enfin ’indi-
cation de voies nouvelles et meilleures qu’ouvrent a la théologie quelques
penseurs contemporains.

Le second chapitre est consacré a la priére chrétienne; non plus une
discussion, mais une vivante évocation, montrant ce que cette priére était a
Porigine et n’a jamais cessé d’étre, en fait, dans la vie profonde de ’Eglise.

Dans le troisiéme chapitre, auteur expose la méthode que la théologie doit
hardiment adopter si elle veut sauver encore une situation déja fort compro-
mise ; et reprenant quelques-uns des problémes essentiels qui se posent a la
pensée chrétienne, il montre que la méthode théocentrique permet seule de
leur donner une solution satisfaisante.

Tels sont, en raccourci, la matiére et le plan de ouvrage. On le voit, ce
n’est pas un probléme particulier de la théologie qui y est abordé, mais son
probléme fondamental, celui de 'existence de Dieu et de la méthode qu’il
convient d’adopter pour légitimer la fol religieuse.

L’auteur est pleinement conscient de la gravité du probléme qu’il pose et
du caractére novateur — nous dirions presque révolutionnaire — des con-
clusions auxquelles ’ont conduit ses patientes recherches et ses pénétrantes
méditations, mais il se méle & la hardiesse et 4 la décision de sa critique une
trés remarquable humilité, une trés juste appréciation de la portée de son
effort. Cette revision de la méthode théologique qui lui parait urgente et qu’il
appelle de ses veeux, il sait qu’elle est une ceuvre de longue haleine et de
grande envergure, réclamant le concours de nombreux travailleurs; il ne
pense ni inaugurer ni surtout achever cette réaction salutaire ; bien au con-
traire, il indique que de vigoureux penseurs ont déja commencé a frayer les
voies nouvelles et que son propre effort n’est qu’une contribution a la grande
ceuvre qui s’élabore.

M. Ménégor commence par tracer un tableau de la grande lutte spirituelle
et philosophique ou la religion vivante et lirréligion sont aux prises, se dis-
putant ’Ame moderne ; il montre les progrés incessants des forces irréligieuses,
la faiblesse des armes qu’on leur oppose, et dépeint de fagon nuancée cette
mentalité de I’homme moderne qui a perdu le contact avec linvisible, ne
croit plus avec certitude qu’a ce qui tombe sous les sens, se considére comme
autonome, ne compte plus que sur lui-méme dans ses luttes morales, en un
mot la mentalité dite «laique » et 4 laquelle manque le sens de la religion.

Les causes de cette situation spirituelle sont anciennes puisqu’en un sens
la tradition qu’on pourrait appeler « profane » remonte aux débuts de la phi-



LE PROBLEME DE LA PRIERE 135

losophie grecque, mais de fagon plus directe il suffit de remonter a la « philo-
sophie des lumiéres » du dix-septiéme et du dix-huitiéme siécle pour déceler
les origines effectives de cette sorte de sécularisation de la vie morale et so-
ciale. L’ceuvre de détachement ainsi amorcée ne regut cependant son impul-
sion décisive, si étrange que cela puisse paraitre au premier abord, que de
Kant. L’austérité de son moralisme et son profond sentiment religieux ont
longtemps masqué les dangers que faisait courir a la religion le fond méme de
sa philosophie. II est fort difficile de dire si Kant admettait la réalité objec-
tive de Dieu. Il le semble a certains moments quand parle en lui ’homme
religieux ; mais le philosophe, entrainé par Pirrésistible logique de son systéme,
ne peut d’autre part faire plus que de « postuler » Dieu. L’idée de Dieu est
alors une hypothése permise, voire méme intellectuellement et moralement
nécessaire, mais rien de plus. Une théorie de la connaissance strictement an-
thropocentrique ne peut pas permettre d’affirmer qu’a cette idée corresponde
une réalité transcendante. Le dernier fond de la pensée de Kant apparait du
reste lorsqu’il se trouve en face du phénomeéne central de toute religion, la
priére ; il ne la comprend pas, il en critique ’exercice naif et la traite d’illusion.
La réaction anti-kantienne est tellement la pensée centrale de M. Ménégoz,
qu’il nous faut ici lui céder la parole et citer une page qui ne se résume pas :

« Illusionnisme, positivisme, pragmatisme. — Kant, malgré ses fortes héré-
dités chrétiennes, a préparé la voie, sans le savoir, 4 ce grand mouvement
d’idées qui corrode aujourd’hui la pensée et la vie religieuses, comme l’acide
ronge le métal. I11’a fait, il a d& logiquement le faire parce que, a la différence
des rationalistes et moralistes antérieurs, il a introduit en philosophie, sous
Paction de D’esprit scientiste de son siécle, la méthode radicalement « anthro-
pocentrique ». Sous des dehors « idéalistes », le kantisme cache une tendance
profondément areligieuse... Kant, d’un geste autoritaire, ampute la réalité.
D’emblée, et avant méme de commencer 4 philosopher, il tranche le lien qui
unit ’homme 4 ce qui est plus que Phomme. Alors, malgré tous ses efforts,
I’homme, irrémédiablement enfermé dans sa «raison », est condamné a une
solitude qui, tdt ou tard, le fera spirituellement mourir. Il « postulera » la divi-
nité ; il la postulera uniquement pour lui-méme afin de réaliser, en l'utilisant
comme simple moyen, ses propres fins a lui, son idéal moral, son réve d’une
société parfaite. Il la « postulera » comme la supréme valzur qu’il lui faut, a
lui, pour vivre. Mais tout sera en vain. Quoique poussé par un instinct obscur
a se détacher de son «moi», il ne rencontrera dans toutes ses idées que sa
propre image. Sans cesse il retombera sur lui-méme. Son postulat, quelque
noble qu’il soit, ne sera qu’une main tendue dans le vide. Il aura beau s’écrier:
« Je veux qu’un Dieu soit ! Je veux appartenir, en dehors des connexités de la
nature, 4 un monde de Pesprit ! Il me faut la croyance en une vie éternelle.
Mon intérét — dont je ne puis rien rabattre — me contraint 4 penser ainsi... »,
jamais cet appel, cette « postulation » ne trouvera un écho. Du moment que
I’homme existe seul, ’homme ne fait que se retrouver lui-méme en cherchant
un idéal, en soupirant, en priant. La religion n’a pas d’objet propre. Il n’y a



136 HENRI DESPINE

pas de «connaissance » religieuse. Dieu n’est qu’une réplique agrandie et
illusoire de ’homme. La voix du doute ne se taira plus. La conception unila-
téralement anthropocentriqgue de Kant réduit a néant I’idée d’un rapport entre
Phomme et ce qui dépasse 'homme. En réduisant a néant lidée d’un tel
rapport, elle tue la priére, expression de ce rapport. Et en tuant la priére, elle
ruine la religion. » (1)

Insidieusement menacée par le kantisme, la religion vivante est ouverte-
ment attaquée par le positivisme, qui, & y regarder de prés, et si étrange que
cela paraisse une fois encore, est étroitement apparenté au kantisme. «Si
Kant emprisonne ’homme dans sa «raison», Comte isole 'humanité dans le
monde « empirique »... il raye de sa conception des choses toute transcendance.»
Les deux philosophies ont en commun la méthode anthropocentrique, et ’iden-
tité de leurs points d’arrivée apparait dés qu’on les place ensemble en face
du probléme de la priére. Elles le résolvent toutes deux de la méme facon,
en rendant problématique "objet méme de la foi.

Le penseur qui, du point de vue positiviste, a dirigé contre la religion la
plus redoutable attaque est Feuerbach. Voici, ramassée en quelques mots, en
quoi elle consiste : la vie religieuse et son acte essentiel, la priére — dont
Feuerbach a, dans leurs manifestations subjectives, une connaissance et une
compréhension remarquables — s’expliquent par des quantités purement
humaines et immanentes. « La religion, c’est la conscience que ’homme pos-
séde du caractére infini de sa propre essence », 'objet de sa foi n’est autre que
lui-méme, non plus en tant qu’individu, mais en tant qu’espéce. Ce qui est
plus grand que ’homme et dont il se sent dépendant, Dieu en un mot, ce
n’est pas une réalité transcendante, mais simplement I’ensemble des forces
spirituelles de Pespéce, sa commune intelligence, son idéal collectif de perfec-
tion morale, sa collective puissance d’amour. L’homme religieux est par con-
séquent victime d’une illusion lorsqu’il ’imagine étre en relation avec un Dieu
transcendant ; en réalité le rapport religieux se réduit 4 un rapport de ’homme
avec une sorte d’objectivation idéale de lui-méme. Ainsi il n’y a toujours que
Thomme, unique réalité, et tout demeure enfermé inéluctablement dans la
sphére de immanence. L’homme, unique réalité, demeure aussi le but su-
préme ; la religion, Dieu méme, ne sont la que pour la félicité de I’homme ;
Pidée de Dieu sera, dés lors, congue de fagon a répondre aux besoins qu’elle
doit satisfaire, elle représentera les valeurs qu’il importe a 'homme de sauve-
garder. Il n’y a plus ainsi ni révélation, ni priére, mais une prise de conscience
de Phumanité idéale par ’homme individuel et un entretien intime de ’homme
avec sa réplique idéalisée. C’est assez dire qu’il n’y a plus de religion. Sur le
terrain o il s’est placé, celui d’une conception anthropocentrique des choses
Feuerbach a réponse a tout, et M. Ménégoz déclare qu’il faut étre reconnais-
sant a Feuerbach d’avoir mis en pleine lumiére les vrais termes du probléme (),

1) P.28-29. — (2) Voir p. 4¢ et 46.
9 \ P-45¢t 4



LE PROBLEME DE LA PRIERE 137

11 cite encore, sans doute pour montrer "amplitude de Poffensive antire-
ligieuse et la variété d’aspects que peut revétir Pattitude positiviste, les
opinions de Strauss, Schopenhauer et Nietzsche, poar ’Allemagne, de Guyau
et Loisy, pour la France, sur le sujet central de la priére. Sachant que tous
ils isolent a priori le monde et 'homme par rapport a toute réalité trans-
cendante, on ne s’étonne pas de les voir traiter la priére d’illusion. En priant,
P’ame religieuse ne fait que jouer «a la cachette avec elle-méme », déclare
Strauss ; et de méme Schopenhauer: «L’homme, en priant, soutient une con-
versation fantaisiste avec un monde d’esprits imaginaires ». Quand a Nietzsche,
qui sait que « Dieu est mort », on connait le mépris avec lequel il accable ceux
qu’il juge traitres 4 la cause humaine : « Ils sont redevenus pieux ; ils prient !
ils sont fous ! »

Pour Guyau, la vraie priére, la priére naive, a été abandonnée par ’huma-
nité & mesure qu’elle sortait de son stade d’enfance ; la priére de ’lhomme mo-
derne ne peut plus étre autre chose qu’un effort de méditation, d’amour et
de travail généreux; « comptons sur nous», tel est son mot, singuliérement
révélateur. Enfin la pensée de Loisy se présente comme une réédition tardive
de celle de Feuerbach : « Nous ne craignons pas de dire que notre religion
est notre idéal humain et nous savons que cet idéal humain est précisément
ce que les anciennes religions ont appelé « Dieu », Et cette religion étant en
fait une religion sans Dieu, la priére se réduit 2 un bienfaisant exercice spiri-
tuel et 4 une participation tonifiante a la tradition religieuse de I’humanité.

Telle est, dans ses manifestations diverses, la formidable attaque dirigée
contre la priére et, en elle, contre la religion vivante. Dés lors, de deux choses
Pune : ou bien ces critiques sont justifiées et alors ’existence méme de la reli-
gion est menacée, ou bien Iexercice de la priére est fondé et alors ces critiques
sont erronées. «Les termes de «religion» et de conception «anthropocentrique »
de la vie s’excluent», dit en terminant ce premier exposé M. Ménégoz.
« Ou bien la religion vivra dans son intime économie traditionnelle, qui suppose
un rapport originel entre Dieu et ’homme et par conséquent la priére, ou bien
elle disparaitra. Telle est 'unique alternative. »

De cette «unique alternative » la théologie moderne ne s’est pas clairement
rendu compte et ne se doutant pas du danger elle a adopté les prémisses de
Padversaire : une conception radicalement anthropocentrique de Porigine et
de Pévolution de la vie religieuse; et c’est pourquoi elle n’a pas été de taille
a repousser 'offensive que Kant, Feuerbach et les positivistes ont dirigée
contre la priére. Une rapide revue de la théologie du siécle dernier suffit pour
g’en convaincre.

Schleiermacher, le véritable initiateur de la théologie moderne, semble,
a premiére vue, adopter en théologie une méthode théocentrique.

Lorsqu’il définit la religion «le sentiment d’absolue dépendance », il sort
assurément du domaine de la seule psychologie pour porter un jugement
métaphysique. Si ’homme est religieux ce n’est pas parce qu’il a besoin de



138 HENRI D’ESPINE

Dieu, mais parce qu’il se reconnait, dés qu’il prend conscience de lui-méme,
dépendant de la puissance absolue a la fois transcendante et immanente.
Mais ce n’est la qu'un des éléments de la pensée de Schleiermacher ; dans ses
Discours il recours délibérément au procédé anthropocentrique ; la religion
y est définie alors comme le sentiment du sacré, ou comme le sens et le gotit
de Pinfini, c’est-a-dire comme une attitude purement subjective. La religion
ne saurait étre considérée comme une appréhension véritable d’une réalité
transcendante, mais seulement comme un point de vue pour considérer
Punivers, une fagon admirative, respectueuse et enthousiaste de I'envisager.
«Le Dieu transcendant et personnel n’est alors pour Schleiermacher qu’un
concept mythologique. »

I1 0’y a donc pas unité dans la pensée de Schleiermacher sur le point qui
nous préoccupe ; il use tour a tour de la méthode théocentrique et de la mé-
thode anthropocentrique, et méme lorsqu’il use de la premiére, son instinctive
tendance au panthéisme ’empéche de reconnaitre a la religion et a la priére
ce caractére essentiel de relation personnelle entre ’homme et Dieu.

La théologie de Ritschl est encore plus nettement anthropocentrique;
son orientation pourrait étre résumée par ces mots : « Zum Zwecke der Selig-
keit der Menschen ». Née de la détresse de ’homme en quéte d’une force qui
lui assure la victoire sur les puissances de la nature qui I’écrasent, la religion
n’est en somme qu’une démarche pratique, ’expression d’un besoin, une
valeur ; et la certitude de la réalité de Dieu se fonde sur Pexpérience heureuse
que la démarche aboutit, que la valeur est sauvegardée. Si le christianisme
est la religion absolue c’est que, par lui seul, ’homme parvient a la pleine
victoire de sa vie personnelle sur les forces de la nature.

La faiblesse de la position ritschlienne apparait dans le fait que les tenants
de P'illusionnisme pourraient y adhérer, a cette seule réserve prés que, plus
conséquents, ils contesteraient que des jugements de valeur équivalent & des
jugements d’existence. Incapable de garantir 4 la fol son objet, la théologie
de Ritschl 'est aussi de faire justice a la priére ; ce Dieu postulat de 'homme
se confond si bien avec le déterminisme universel que la priére ne peut plus
étre qu’un acte d’adoration, de soumission et de gratitude. Il ne faut plus
parler ni de requéte ni d’exaucement.

Les disciples de Ritschl n’ont guére mieux que leur maitre sauvegardé la
foi au Dieu vivant et personnel, étant restés fidéles, d’une fagon générale, a
la méthode anthropocentrique et a une théologie des valeurs et des postulats.
Cependant on discerne de ci de 13, chez plusieurs d’entre eux, quelques in-
conséquences qui montrent qu’ils eurent, par moment, I’intuition de la mé-
thode qu’il faudrait adopter. Ainsi Herrmann, qui montre dans la religion non
seulement un moyen pour 'homme d’échapper & sa détresse, mais encore une
ceuvre de Dieu lui-méme, un don d’en haut; ainsi Hering, qui va plus loin
encore en affirmant que «la connaissance immédiate de Dieu par 'homme
précede logiquement P’éclosion des désirs et des intéréts humains »; ainsi Lob-
stein qui déclare que si toute foi nait du besoin que nous avons de Dieu, c’est



LE PROBLEME DE LA PRIERE 139

parce que ce besoin « a été mis au cceur de ’homme par celui qu’invoque notre
détresse ». Intuitions passagéres cependant, car aucun ne comprit I'urgence
d’un changement radical de méthode.

Si tel est le bilan de la théologie allemande qu’en est-il de la théologie de
langue frangaise? M. Ménégoz limite son étude & quatre théologiens : Aug.
Sabatier, Henri Bois, Eugéne Ménégoz, M. Maurice Neeser.

On ne trouve pas moins de quatre conceptions différentes de origine de
la religion chez Auguste Sabatier. La religion nait tantot de la détresse hu-
maine en face des forces qui ’écrasent, et d’un vouloir vivre instinctif, tantot
du conflit de 'observation scientifique et de I’aspiration morale, tant6t de
Popposition, irréductible en ce monde, des deux formes de Ieffort humain vers
un accroissement de connaissances d’une part et vers la « vie sainte » d’autre
part. La quatriéme conception se distingue radicalement des trois premiéres ;
alors que celles-ci sont nettement anthropocentriques et manifestent une
inquiétante parenté avec celle de lillusionisme feuerbachien, la derniére
est vraiment religieuse, c’est-a-dire théocentrique : rejoignant ici Schleier-
macher, Sabatier définit la religion comme le sentiment de dépendance ou
P’homme se trouve a Pégard de I« étre universel» ; et, fait significatif, ce n’est
que lorsqu’il se place sur ce terrain de Punité primordiale des choses, que
Sabatier rend a la priére la place centrale a laquelle elle a droit.

Bien que sa pensée soit tout autrement orientée, Henri Bois a cependant
ceci de commun avec Sabatier, qu’il oscille lui aussi perpétuellement entre
les deux méthodes. Partant du fait d’obligation morale, il s’éléve par voie
d’induction a la croyance en Pexistence de Dieu : « Pour que le monde moral
puisse exister, Dieu dozt exister ». Mais il arrive que, de cette voie des postu-
lats, Bois glisse imperceptiblement sur le terrain authentiquement religieux
de Punion primordiale du transcendant et de 'immanent: «La personnalité
de Dieu», a-t-il écrit, «n’est pas moins impliquée dans Pexpérience religieuse
que notre propre personnalité ».

-La théologie de M. Neeser n’est citée, semble-t-il, que pour la montrer, a
cause de ses prémisses anthropocentriques, livrée, malgré ses réels mérites,
a Pillusionisme. Mention est faite enfin d’Eugéne Ménégoz parce qu’il aurait
pu frayer a la théologie une voie nouvelle §’il s’était attaché a ’étude du pro-
bléme de la priére, comme en témoigne son habituelle profession de foi, si
heureusement théocentrique : « Je crois au témoignage objectif et interne de
Pesprit de Dieu, immanent a Pesprit de Phomme » .

Cette remarquable étude du sort de la priére dans la théologie moderne
s’achéve par un pénétrant chapitre consacré a la psychologie religieuse. En
tant que science purement descriptive d’un phénoméne humain subjectif elle
présente certes un intérét relatif, mais ne sortant pas de la pure immanence elle
ne peut projeter aucune clarté sur le probléme de la réalité objective de Dieu.

Pour faire face 4 un danger il faut en étre conscient : rares sont les philo-
sophes et les théologiens qui ont vu le péril illusioniste et qui pour y parer



140 HENRI D’ESPINE

ont cherché 2 frayer a la théologie des voies nouvelles. M. Ménégoz en signale
cependant cing : Eucken, Scheler, MM. Schader, Barth et Heim.

Pour soustraire la religion aux interprétations illusionistes, Eucken recourt
a la méthode qu’il appelle « noologique » ou «noocentrique », qui place de prime
abord P’observateur dans P« originelle unité de la vie universelle » et permet
de concevoir la vie religieuse comme la participation de I'individu a cette vie,
comme une sorte d’« ouverture sur la vie totale ». Certes, pour saisir ’objet de
la religion, il faut partir de la vie spirituelle humaine, mais Iexplorer assez
profondément pour aller au deld des simples phénoménes subjectifs et at-
teindre, 14, la vie universelle de esprit. La religion, en arrachant ’homme
a ’étroite préoccupation de lui-méme et en ’amenant a ne plus désirer que
la participation a cette vie universelle, produit une sorte de renversement
total de I’économie des énergies humaines.

Eucken a incontestablement ouvert a la théologie la bonne voie en rompant
avec le procédé anthropocentrique ; il n’a cependant pas atteint le but c’est
pour deux raisons principales : 1° Ce « plus qu’humain » qu’Eucken oppose
au « simplement humain », cette « vie totale » opposée a la «vie individuelle»
sont des notions qu’on peut interpréter aussi bien a la fagon de Feuerbach
qu’a la fagon de la religion vivante. 20 Par crainte de Panthropomorphisme
il a reculé devant un théisme nettement personaliste qui seul cependant
fait droit aux données de la religion vivante et primesautiére, et qui seul pou-
vait empécher le « divin » de se confondre soit avec le monde soit avec la vie
infinie mais tout immanente de Phumanité.

M. Schzder est le vrai promoteur d’une théologie théocentrique; pour lui,
la tache de la théologie n’est pas de définir la waleur de Dieu pour homme,
mais d’établir la réalité de Dieu. Or la certitude de cette réalité n’est donnée
qu’a « Pexpérience de la foi». Le sens du terme d’« expérience » doit étre ri-
goureusement établi : qui dit « expérience » dit certes phénoméne subjectif
et, en un sens, anthropocentrique ; mais I'objet de cette expérience n’est pas
le moi humain isolé mais bien le rapport primordial entre Phomme et Dieu.
L’analyse force a distinguer deux expériences : celle de la dépendance absolue
de 'homme et celle de la souveraineté absolue de Dieu, mais en réalité il n’y
a la que les deux faces ou les deux expressions d’une seule et méme expérience.
L’homme se découvre, antérieurement 4 tout besoin ou désir, dépendant de
Dieu, gravitant autour de Dieu. Et cette expérience, c’est Dieu qui librement
la suscite, en se révélant par son esprit dans le cceur de ’homme. L’auteur
et la source de la foi, c’est Dieu et non pas ’homme ; et pour donner & la foi
la pleine possession de son objet, Dieu use de deux intermédiaires : son esprit
omniprésent et sa parole historique, savoir la révélation biblique et Celui
qui en est le centre, le Christ, non seulement révélateur mais révélation par-
faite de Dien. La réalité de Dieu ne saurait étre établie par voie de conclu-
sion du monde au créateur, d’une loi morale au législateur, car il est clair
qu’on ne discerne P’action de Dieu dans ’univers, qu’on n’interpréte la voix
de la conscience comme une voix divine que lorsqu’on a préalablement acquis
par une expérience intime la certitude de Dieu.



LE PROBLEME DE LA PRIERE 141

Le théocentrisme de M. Schader ne réforme pas seulement la méthode théo-
logique mais modifie intégralement le point de vue religleux ; «a une religion
congue comme servante des intéréts humains... il oppose la religion des intéréts
et des droits de Dicu » La seule réserve importante que M. Ménégoz formule a
I’égard du systéme de M. Scheder, qui a de fagon générale son adhésion, c’est
qu’il semble restreindre a la tradition biblique Paction révélatrice de Dieu,
alors que partout ot il y a religion et priéreil y a en quelque mesure révélation.

L’orientation de la théologie de M. Barth est également et presque bruta-
lement théocentrique : Dieu et non pas ’homme, objet de la foi et non pas
le sujet religieux, le probléme métaphysique des origines et non P’étude des
seules réalités psychologiques constituent le domaine d’une vraie théologie.

A la base de cette théologie, un dualisme radical : d’un c6té le monde qu’une
chute transcendentale a séparé de Dieu et qui est livré dés lors aux puissances
de désordre et de mort, avec tout ce qu’il renferme, ’humanité déchue y
comprise ; de ’autre c6té, dans un inaccessible « au-dela » enveloppé de majesté
et d’impénétrable mystére, Dieu, celui qui seul « est » au sens absolu, le vivant,
I’Eternel, le « tout autre ». Avec ce monde et cette humanité, séparés et dé-
chus, Dieu entretient encore un insondable rapport; et dés qu'une 4me ala
révélation de cette réalité transcendante, elle ressuscite, échappant a la vanité,
a la mort, au temps, pour naitre au réel, a la vie, a ’éternité. Le phénoméne
religieux observable dans "humanité naturelle participe, lui aussi, a la vanité
du monde déchu ; il ne représente que la faculté de 'homme de recevoir 'em-
preinte de la révélation divine et non celle de passer par son propre effort de
Pimmanent au transcendant. Aussirien n’est-il plus misérable que la religiosité
naturelle, qui est toujours égocentrique et par conséquent charnelle. Il faut
que tout s’effondre en ’homme, sa vie religieuse naturelle y comprise, qu’il
comprenne qu’aucun chemin ne méne de lui 4 Dieu ; et alors Dieu vient rem-
plir de sa plénitude cette vacuité, car il y a un chemin qui méne de Dieu a
Phomme et c’est le Christ. L’homme ne ressuscite que par une intervention
divine souveraine, qui est, proprement, un miracle. La priére de ’homme
déchu participe a la vanité de la religion naturelle ; la vraie priére c’est celle
que Pesprit créateur met lui-méme librement dans ’Ame de ’homme ressuscité;
Pesprit de Dieu rend alors témoignage a I'esprit de 'homme, Ia se touchent
et se pénétrent I'immanent et le transcendant.

Méme adhésion et méme réserve de M. Ménégoz a I’égard de la théologie de
M. Barth qu’a Pégard de celle de M. Scheeder : si en Christ seul I’humanité
peut revenir a son union originelle avec Dieu, et si en dehors de lui il n’y a ni
religion ni priére véritables, il n’y a plus de révélation universelle de Dieu au
cceur de ’homme.

M. Heim prend vis-a-vis de I’anthropocentrisme de la théologie moderne
la méme attitude critique que les penseurs précédents, mais estimant que tout
le mal est venu de la défectueuse théorie de la connaissance de Kant, son prin-
cipal effort a été de lui en opposer une autre, qui, rendant 4 Pesprit de ’homme
la possibilité de connaitre ce qui est hors de lui, garantisse par la méme a
la foi la réalité de son objet.



142 HENRI DESPINE

L’homme n’acquiert la connaissance certaine que de ce qu’il pergoit per-
sonnellement de fagon immédiate, 3 tel endroit et 4 tel moment, et de ce qui
en découle logiquement. Or les affirmations religieuses dépassent la sphére
des faits particuliers; elles portent sur des réalités universelles. Puisqu’il
n’y a pas de certitude sans contact immédiat, la certitude religieuse ne pourra
se justifier logiquement que si le moi connaissant n’est plus considéré comme
enfermé en lui-méme, mais qu’il se révéle capable de pénétrer du dedans,
d’une maniére immédiate, la totalité du réel, grace a ce que M. Heim appelle
der Durchblick durch das Ganze. Ainsi, corrigeant Kant en allant plus loin que
lui, M. Heim reconnait 2 ’homme la faculté d’appréhender, par intuition
immédiate, le réel. La réalité de ce contact avec I’objectif s’impose a4 ’homme
qui se heurte & cette puissance absolue et derniére qu’est le destin. Et c’est
le Christ seul qui donne a cette puissance son vrai nom en la désignant comme
la volonté supréme et sainte.

La pensée de M. Heim a un autre mérite encore que celui de nous libérer
d’une théorie de la connaissance isolante, il établit en outre, par des dévelop-
pements dans lesquels nous ne pouvons pas entrer, que les réalités religieuses
ne peuvent pas ne pas s’exprimer, dans ’économie présente, sous forme anti-
nomique et paradoxale et que, loin de nous en étonner, nous devons considérer
ce fait comme tout 4 fait normal.

Il était encore plus aisé a4 Scheler, qui est un penseur d’origine catholique,
qu’aux théologiens et philosophes précédemment cités, de faire le procés de la
théologie et de la philosophie modernes. A son tour il soumet a une pénétrante
critique les mouvements de pensée qui ont rompu le lien primordial qui unit
Phomme a ce qui est plus que 'homme et condamne ainsi la religion 4 perdre
son objet : positivisme qui déifie Phumanité, panthéisme qui divinise le monde,
théories qui font procéder la religion de la seule détresse humaine, kantisme
qui conteste a4 ’homme la capacité méme de connaitre Dieu, subjectivisme
protestant dérivant de Schleiermacher et qui réduit la théologie 4 n’étre qu’une
anthropologie, psychologie religieuse qui ne saisit que les apparences du fait
religieux. Scheler est platonicien et il affirme que la raison humaine, qui par-
ticipe a la raison universelle, posséde le pouvoir de saisir, par une sorte d’aper-
ception immédiate, P’essence des choses et de s’élever par un élan d’amour
jusqu’a I’absolu, et cette capacité de connaissance est proportionnelle au
degré de purification morale. Si, dans la connaissance métaphysique,
Phomme s’éléve par le seul effort de sa raison vers l'absolu, dans la con-
naissance religieuse, par contre, il demeure réceptif : étre religieux c’est
recevoir la révélation de Dieu comme souveraine absolue et réalité, comme
le ens a se.

I1 ne s’agit pas ici de conclusion rationnelle d’un effet 3 sa cause, mais bien
d’appréhension immédiate et évidente de I’« absolument agissant » dans '« ab-
solument dépendant ». Objectivement « enraciné» dans l’essence et la vie
de Dieu, 'homme en prenant conscience de lui-méme découvre Dieu en lui
et ne se connait lui-méme qu’en Dieu. Et cette connaissance directe et évi-



LE PROBLEME DE LA PRILERE 143

dente est tout entiére 'ccuvre de I’esprit de Dieu dans Pesprit de ’homme
car « tout ce qu’on sait de Dieu, on le sait par Dieu ».

Cette philosophie, qui conserve si complétement au réel sa primordiale
unité et qui est par conséquent si profondément religieuse, permet & Scheler
— et Pon ne s’en étonne pas — de faire droit au phénoméne de la priére et
d’en acquérir Pintelligence vraie. A cette lumiére, Iinterprétation positiviste
de la religion et de la priére apparait vraiment inadéquate a la réalité : quand
on tient compte de leurs « intentions, la religion ne peut pas s’expliquer par
ce qui n’est pas la religion ».

La seconde partie du livre est consacrée a dépeindre la priére chrétienne dans
sa réalité concréte et vécue : ses origines en Israél, sa forme parfaite et norma-
tive en Jésus, son application par saint Paul 4 la&ie individuelle et sociale des
membres de I’Eglise, ses vicissitudes au cours des siécles, ses altérations, sa
restauration dans la piété de Luther, prototype de la piété protestante. Nous
n’essayerons pas de résumer cette étude historique d’une extraordinaire
richesse ; nous nous bornerons a en signaler les résultats les plus importants.
Ces résultats manifestent une frappante convergence ; toujours et partout,
quand elle fut normale, la priére chrétienne a porté essentiellement, sinon exclu-
sivement, sur la réalisation de Poeuvre rédemptrice du Diew souverain dans le
monde, affirmant par 13, sans restriction, la primauté du « pour Dieu » par rap-
port au «pour nous» Elle est spécifiquement une priére missionnaire. La
priére humaine, en général, a toujours oscillé entre les pbles opposés de I'eu-
démonisme et du mysticisme. La priére chrétienne vient se placer précisé-
ment entre ces deux types opposés. Comme la priére eudémoniste elle s’adresse
a un Dieu personnel et agissant, mais elle s’en distingue nettement par le
caractére spirituel et désintéressé de sa requéte. De la priére mystique elle
ne se distingue pas moins fortement : alors que celle-ci est d’inspiration
pessimiste et vise 4 une fuite égoiste hors du monde, 4 une sorte d’absorption
de la personnalité en Dieu, identifié bien souvent lui-méme avec 1’éternel
repos, la priére chrétienne s’affirme optimiste, active, personaliste, tout
orientée vers la réalité concréte ou Dieu poursuit son ceuvre de salut ; elle
établit entre ’homme et Dieu une relation de volonté a volonté, de libre
soumission, de collaboration et de communion intime. Ces deux types de priére:
eudémoniste et mystique, si opposés en apparence, sont en réalité étroite-
ment apparentés l'un & 'autre par leur commune et exclusive préoccupa-
tion des intéréts de ’homme, plus grossiére dans un cas, plus rafinée dans
’autre. Et c’est ce qui explique que les théologies anthropocentriques n’aient
en fait reconnu et décrit que ’eudémonisme pour le condamner et le mysti-
cisme pour s’y arréter finalement. Elles ont passé a c6té de la véritable
priére chrétienne parce que celle-ci, étant centrée autour de Peuvre du Dieu
transcendant et souverain, demeure hors de leur horizon.



o HENRI D’ESPINE

La pensée personnelle de M. Ménégoz, qui apparait déja dans la partie
historique et critique de son livre, est exposée de facon ordonnée dans la troi-
siéme et derniére partie; il y définit la méthode théocentrique que le pro-
bléme de la priére lui a imposée comme la seule adéquate ; il y montre les
conséquences de cette méthode pour la dogmatique chrétienne et la philo-
sophie religieuse.

La méthode théocentrique consiste a replacer ’homme d’emblée dans 'unité
primordiale des choses, a prendre acte, sans la violenter par un procédé arti-
ficiel et arbitraire, de P’expérience primaire que ’homme fait, antérieurement
a tout besoin, de sa dépendance a I’égard d’une puissance spirituelle absolue
qu’on peut assimiler au destin et qui cependant est plus que le destin. Source
de sa vie et de sa destinée, autorité absolue qui I’oblige, c’est cette puissance
qui établit souverainement le rapport qu’il entretient avec elle. La religion
nait du témoignage objectif et interne de esprit de Dieu, immanent a Pesprit
de P’homme. La «fol », Pcexpérience religieuse » ne sont plus dés lors de simples
états d’ame subjectifs, mais la prise de conscience de Paction souveraine et
objective de Dieu saisissant ’homme a la source de son étre. C’est I'expé-
rience d’une constitutive « théonomie» Il est certain que la dogmatique
théocentrique ne saurait prouver la réalité de Dieu a qui n’a pas fait cette
expérience primaire ; mais pour celui qui ’a faite et qui par conséquent est
seul compétent, non seulement elle suffit mais elle parait seule adéquate.

Quelles clartés la méthode théocentrique projette-t-elle sur le triple pro-
bléme de ’essence de la religion, de Pessence du christianisme et de la valeur
absolue de la religion chrétienne?

L’essence de la religion, pour étre découverte, doit ¢tre recherchée dans sa
manifestation la plus pure : la religion chrétienne ; celle-ci, faisant alors fonc-
tion de critére, permet de discerner dans les manifestations variées du phéno-
méne religieux universel, et jusque dans les plus abatardies, I’élément essen-
tiel et permanent. Cet élément c’est Pexistence d’un « rapport originel entre
Pesprit objectif et Pesprit subjectif », rapport s’exer¢ant élémentairement,
du c6té de Dieu sous forme de révélation, du coté de ’homme sous forme de
priére. Ce double phénomeéne de révélation et de priére, plus ou moins rudi-
mentaire et imparfait dans les religions inférieures, n’atteint sa perfection
qu’en Jésus. En Jésus, Dieu se révéle pleinement, et ’homme répond a cette
révélation parfaite par une priére parfaite, totalement purifiée soit de tout
eudémonisme soit de tout mysticisme impersonnel et «acosmiquey, et tout
entiére orientée vers ceuvre de Dieu dans le monde. L’essence du christia-
nisme c’est dés lors « Pesprit de Jésus-Christ congu comme la synthése de la
parfaite révélation de Dieu et de la parfaite priére ». M. Ménégoz montre
comment, a ses yeux, cette définition pourrait renouveler les diverses parties
de la dogmatique chrétienne et fournir une justification de la prétention du



LE PROBLEME DE LA PRIERE 145

christianisme a Pabdsoluité. 1l est évident que cette absoluité ne saurait étre
dialectiquement démontrée ; elle ne s’impose qu’au croyant qui s’est senti a
la fois vaincu et sauvé par le Dieu révélé en Jésus; mais cette conviction,
a fondement intuitif, se justifie cependant aprés coup pour la pensée ration-
nelle ; le caractére absolu du christianisme se rameéne au caractére absolu de
la personne de Jésus ; or, qu’on envisage en Jésus tour a tour la révélation
de Dieu et la réponse humaine, on est contraint d’avouer que rien de supé-
rieur, de plus parfait, de plus total ne peut étre imaginé dans les conditions
de I’économie présente.

La philosophie religieuse ne sera pas moins influencée que la dogmatique
par la mise au centre du probléme de la priére ; ce probléme imposera une vé-
ritable révolution dans le domaine de I’épistémologie, savoir la substitution
a Iapriorisme kantien d’une sorte de nouvel intuitionisme platonicien. En
effet, qu’il en soit ou non conscient, tout philosophe a la recherche d’une théo-
rie de la connaissance part d’une métaphysique précongue. Le philosophe
religieux a non seulement le droit mais le devoir de partir de la métaphysique
qu’implique le rapport religieux, et pour cela de se replacer dans 'unité
originelle du transcendant et de 'immanent que lui révéle sa primordiale
expérience religieuse, et de chercher a établir une théorie de la connaissance
qui explique les origines de sa certitude. Or il y a une connaissance religieuse ;
« elle prend naissance et s’exerce dans ce domaine profond ot Iesprit de Dieu
rend témoignage, d’une maniére objective et interne a Pesprit de ’homme » ,
elle consiste dans la connaissance de I’esprit de Dieu par Pesprit de 'homme
en vertu de leur fonciére affinité réciproque et de la primordiale unité de la
vie de Pesprit. « En prenant conscience de lui-méme, 'homme prend cons-
cience au méme instant de la puissance souveraine, transcendante et absolue
qui s’afirme comme indissolublement unie a ce qu’il est lui-méme.» La
connaissance religieuse c’est la participation de I’esprit de ’homme a la cons-
cience que Iesprit de Dieu posséde de lui-méme. Ily a a cette connaissance des
conditions morales : non seulement «I’Eros platonicien», condition de toute
intuition métaphysique, mais encore «la conversion du cceur et de la volonté
a une conception essentiellement théocentrique de la vie ». La connaissance
religieuse, étant une connaissance intuitive d’une réalité qui demeure forcé-
ment enveloppée de mystére, engendre une certitude relativement moins
stable que la certitude due 4 la connaissance scientifique ; mais, contrairement
au préjugé kantien, il faut accorder la préséance a la connaissance religicuse
sur la connaissance scientifique. La connaissance religieuse n’est pas une
superstructure contestable, surajoutée 4 la fondamentale connaissance scien-
tifique ; la base c’est la connaissance religieuse, et la connaissance scientifique
se présente comme une abstraction de celle-ci. « La connaissance religieuse
c’est la participation de Pesprit de ’homme 4 la connaissance que ’esprit de
Dieu posséde de lui-méme, et la connaissance scientifique c’est la participa-
tion de I’esprit de ’homme a la connaissance que ’esprit de Dieu posséde du
monde en tant que totalité relativement indépendante par rapport a Dieu et



146 HENRI D’ESPINE

artificiellement localisée et isolée par la pensée dans la sphére de 'immanence. »

M. Ménégoz fait, en terminant, une bréve incursion dans le domaine de la
théodicée et se pose la question suivante : Comment retenir, en face des con-
testations de la métaphysique naturaliste, Paffirmation religieuse de I’action
libre et souveraine de Dieu dans le monde? Ce qui revient a chercher une
conciliation de la vision religieuse et de la vision scientifique de la vie et du
monde, la premiére impliquant la liberté, la seconde la nécessité.

Si les deux visions religieuse et scientifique portaient, pour ainsi dire, sur
le méme plan et pouvaient prétendre a Péquivalence, opposition serait irré-
ductible, mais, comme cela a été établi plus haut, la connaissance religieuse
prime la connaissance scientifique ; «elle parait appelée a s’assimiler, en se la
subordonnant, la matiére sui generis de la connaissance scientifique », et ce qut
le prouve c’est que la liberté peut se subordonner la nécessité tandis que
le contraire n’est pas possible. Sur cette voie on aboutit au concept d’un
« Dieu souverain et libre, utilisant le mécanisme des lois voulues et établies
par lui»,

Cette conception permet de maintenir Paffirmation religieuse de la libre
et souveraine action de Dieu, sans entrer en conflit avec la vision scientifique
des choses qui doit avoir pour régle un rigoureux déterminisme. Elle évite
Perreur de Pancienne orthodoxie dans ce domaine, qui était d’envisager
P’action de Dieu sur le méme plan que le jeu des causes et des effets sensibles
et de faire de la premiére Iohjet d’une connaissance scientifique, au
méme titre que du second. Au point de vue scientifique, par conséquent,
il n’y a point de miracle; au point de vue religieux, par contre, tout est
miracle.

Il y a distinction logique entre 'explication causale et Iinterprétation reli-
gieuse, mais non opposition, car la seconde inclut, pour ainsi dire,la premiére.
Cette conception de ’action de Dieu est paradoxale et on ne saurait s’étonner
que la pensée théologique, dans le domaine de la théodicée, de la priére et
de son exaucement, accuse un caractére antinomique ; cela est inévitable et
normal dans la présente économie, et le penseur chrétien, qui le comprend,
attend patiemment que ces antinomies, si souvent douloureuses pour son
esprit, se réduisent dans la pleine lumiére de ’au-dela.

L’ouvrage de M. Ménégoz s’achéve sur une pensée singuliérement féconde
qui en caractérise du reste toute Pinspiration, et a laquelle les théologiens ne
nous avaient pas habitués, c’est que pour saisir la vérité essentielle il faut
redevenir « enfant ».

* * *

Le grand mérite de M. Ménégoz est d’avoir touché, dans la situation du
croyant moderne, un des points les plus sensibles: « Le probléme spécial de
la philosophie religieuse actuelle », écrit-il, «c’est la question de la réalité du
transcendant » (1), En effet, Pesprit moderne est tout pétri de positivisme et

(*) P. 424.



LE PROBLEME DE LA PRIERE 147

cela a tel point qu’on ne s’en rend plus clairement compte. Le mouvement
instinctif du moderne est de ne considérer comme certaines que les réalités
sensibles et scientifiquement observables, et de juger pour le moins hypothé-
tiques les réalités spirituelles et transcendantes. L’esprit moderne — nous
ne disons pas ’homme moderne — est, en ce sens, fonciérement areligieux
et c’est cela qui rend précaire et souvent douloureuse la situation intérieure
du croyant moderne par le fait qu’il est et moderne et croyant, pénétré in-
consciemment, et comme malgré lui, du préjugé positiviste, et cependant per-
suadé de la réalité objective de Dieu.

M. Ménégoz ne s’adresse pas — il le dit expressément — aux positivistes,
probablement parce qu’il sait d’avance qu’ils ne ’écouteront pas. Il s’adresse
aux croyants qui pensent, et leur montre avec clarté que le dualisme qui les
tourmente n’a rien de fatal et qu’il ne tient qu’a eux de le réduire en recon-
naissant avec lui que le point de vue positiviste n’est qu’un préjugé. En effet
ce n’est qu’en vertu d’une idée précongue que le positiviste, avant toute re-
cherche, avant méme d’établir sa théorie de la connaissance, mutile le réel
en Pamputant de fagon arbitraire de toute sa partie transcendante. En adop-
tant ce préjugé le croyant ne commet pas seulement une dangereuse imprudence
mais crée lui-méme le dualisme, en faisant siennes a la fois deux métaphy-
siques inconciliables, celle sur laquelle repose sa foi et celle qu’il se croit
obligé intellectuellement d’adopter. Le penseur croyant doit abandonner cette
position intenable et avoir le courage de prendre pour point de départ —
quoi qu’on pense ou dise autour. de Ini — le réel tel qu’il Pappréhende dans
sa totalité, et par conséquent de se « placer d’emblée dans 1’unité primordiale
du transcendant et de 'immanent», pour employer la terminologie de ’auteur.

La pensée de M. Ménégoz apparaitra comme une libération intellectuelle
a ceux qui, comme nous, aspiraient a une conception unifiée et intégralement
religieuse de la réalité ; non seulement ils souscriront 4 sa critique pénétrante
de la théorie kantienne de la connaissance mais ils ressentiront P’attrait de
ce nouvel intuitionisme platonicien qu’il nous propose d’y substituer ; ils le
suivront méme plus loin, jusque dans la partie la plus hardie de son épistémo-
logie o il réclame pour la connaissance religieuse la préséance sur la connais-
sance scientifique, la premiére incluant pour ainsi dire la seconde, ou la se-
conde ne formant qu’une abstraction de la premiére. Il n’y a 13 encore, a pro-
prement parler, qu'une esquisse, mais une esquisse qui laisse entrevoir une
conciliation heureuse de la vision scientifique et de la vision religieuse du réel ;
cette conciliation, s’harmonisant avec les données de la foi, est attendue par
notre génération ; ’agnosticisme touchant les rapports de Dieu et du monde,
qui a servi de refuge 4 plus d’un de nos devanciers et leur a permis peut-étre
de garder une foi religieuse en des jours mauvais, ne saurait étre regardé
comme une solution durable.

Notre accord est complet avec M. Ménégoz, non seulement lorsqu’il ré-
clame en théologie une méthode théocentrique mais quand il montre que ce
n’est que dans Pattitude de vie théocentrique — lorsque ’homme accepte



148 HENRI D’ESPINE

de graviter autour de Dieu et cesse de penser que Dieu doit graviter autour
de lui — que ’homme parvient a la connaissance véritable de la réalité.

La ou bien des théologiens modernes s’opposeront a M. Ménégoz, ce n’est
pas dans le caractére théocentrique de son point d’arrivée — y a t-il un pen-
seur chrétien qui n’y tende également? — mais dans le caractére théocen-
trique de son point de départ. Or M. Ménégoz nous semble avoir pleinement
raison en déclarant qu'une « théologie qui ne commence pas par s’établir dans
le rapport primordial du transcendant et de I"immanent se condamne a ne
jamais retrouver son objet ».

En se placant dans I'unité primordiale des choses, le théologien ne quitte
pas le terrain expérimental et ne perd pas le contact avec la réalité, mais il
donne de I’« expérience religicuse » la seule interprétation conforme a sa vé-
ritable nature, qui est d’étre un rapport de 'immanent et du transcendant;
et sur cette nature le croyant est seul compétent, comme le remarque juste-
ment M. Ménégoz : « Il faut subir réellement I’action du Dieu réel pour savoir
ce qu’est véritablement la foi» (). Sur ce sujet de l'cexpérience religieuse »
Pétude de M. Ménégoz sera précieuse encore a notre génération, qui manifeste
a ’égard de la théologie dite de ’expérience une évidente et compréhensible
lassitude parce que, sans que cela soit forcément impliqué dans ses prémisses,
elle s’est laissé entrainer & concentrer Pattention de fagon exagérée et parfois
presque exclusive sur le sujet religieux. Cette orientation théologique, qui a
mis Paccent avant tout sur les réalités psychologiques et subjectives et qui a
eu certes sa légitimité comme correctif, devait forcément apparaitre un jour
insuffisante a ceux qui ne sont plus au bénéfice de Dorientation opposée.
I’ame religieuse ne peut se nourrir de ses sentiments subjectifs, elle ne se
nourrit que de la réalité et de P’action objective de Dieu.

Un des traits remarquables de la méthode de M. Ménégoz est son souci de
ne pas altérer le caractére de I'acte religieux par des interprétations étrangéres
a sa nature ; alors que trop souvent c’est la religion spontanée et vécue qui
est jugée par une pensée dite « rationnelle », ici c’est au contraire cette religion
toute simple du peuple chrétien qui sert de norme, et dans le vocabulaire de
notre auteur le qualificatif de «naif», qui revient sans cesse, est synonyme non
d’inférieur mais d’authentique.

Ce respect de la réalité religieuse fait reconnaitre a M. Ménégoz et accepter
comme normal son caractére paradoxal et forcément antinomique. Il a écrit
sur ce sujet des pages remarquables auxquelles nous souscrivons sans réserve ;
nous croyons qu’il a raison de mettre le théologien en garde contre «un ratio-
nalisme prématurément unificateur et, partant, superficiel ». « Au sein des
conditions de la vie présente », écrit-il, « le paradoxe est 1 ; 1l s’impose en heur-
tant la pure logique formelle ; il contraint celle-ci a lui reconnaitre le carac-
tére d’une donnée positive. Malheur 4 la philosophie, a la théologie qui, témé-
rairement, oserait escamoter. Elle s’exposerait par la-méme a perdre toute
profondeur. » (2)

(*) P. 190, — (2) P. 379.



LE PROBLEME DE LA PRIERE 149

Nous pourrions marquer notre accord avec M, Ménégoz sur d’autres points
encore mais nous sommes contraints de nous limiter ; nous voudrions au moins
avoir indiqué clairement par ce qui précéde notre admiration pour cette ceuvre,
et notre adhésion enthousiaste et réfléchie a ce que nous considérons comme
sa pensée maitresse et son inspiration essentielle.

M. Ménégoz s’étonnerait lui-méme si, a notre adhésion, ne se joignaient
cependant des réserves ; nous nous permettons, en terminant, d’en formuler
respectueusement quelques-unes.

Cest en étudiant le probléme de la priére que 'auteur s’est rendu compte
de erreur méthodologique de la théologie moderne ; il en a conclu, exagéré-
ment selon nous, que ce probléme, placé au centre de la théologie était de
nature 4 en renouveler toutes les parties. Il y a 13, nous semble-t-il, une erreur
de perspective. Qu’on constate que la priére est au centre de la vie religieuse
et que la priére présuppose la certitude de ’existence de I'interlocuteur divin,
cela nous parait juste ; mais le probléme de Iexistence de Dieu ne constitue
cependant pas l'unique probléme fondamental de la théologie (dans le sens
large du terme) ; il en constitue si on veut, logiquement, le premier, il pose
la question préalable, mais, ce probléme résolu, I'on n’est encore que sur le
seuil. Nous avouons ne pas voir clairement ce que serait cette théologie
« proseuchocentrique » que M. Ménégoz appelle de ses veeux (1) et ce qu’il en
esquisse ne nous a pas conquis. Nous avons méme été frappé dans sa revue
des diverses parties de la dogmatique d’une lacune révélatrice : la sotériologie
est omise; or cette omission n’est pas fortuite, elle résulte précisément de
ce point de vue proseuchocentrique. M. Ménégoz écrit (?): «Le christianisme
c’est Jésus et Pceuvre du Christ c’est la priére de Jésus déployée en coopéra-
tion triomphante du «Fils» avec «le Pére». Ou bien cette étonnante formule
renferme pour son auteur plus qu’il n’apparait et alors elle devrait étre dé-
veloppée, ou bien elle réduit I'ceuvre de Jésus 4 n’étre en somme qu’une
révélation de la religion parfaite, une sorte d’initiation au rapport normal de
Phomme avec Dieu. A relire la page 375 (qu’il ne nous est pas possible de
transcrire ici), a constater que M. Ménégoz a pu écrire un chapitre sur ’essence
du christianisme sans mentionner la croix, 4 méditer cette définition de Ies-
sence du christianisme : « ’esprit de Jésus-Christ congu comme la synthése
de la parfaite révélation de Dieu et de la parfaite priére »... on incline certes
pour la seconde interprétation. Mais s’il en est ainsi, que signifient ces mots :
.. le Seigneur de Punivers qui, compatissant, miséricordieux, rétablit ce
rapport [entre 'homme et lui], reliché en conséquence de Ia « chute», par
une imprévisible ceuvre rédemptrice » 3)?

M. Ménégoz n’est pas le seul théologien qui ait défini le christianisme comme
la religion normale, qui, révélée par le Christ, se transmet dés lors d’Ame a
dme ; il y a entre les formules qu’il emploie et des passages d’Auguste Sabatier,
par exemple, sur le méme sujet, une frappante analogie. Mais, si hautement
patronnée qu’elle soit, cette définition nous semble faire tort au vrai caractére

(r) P. 366. — (2) P. 374. — (3) P. 380.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. §., t. XvIII (NO 73, 1930). 10



150 HENRI DDESPINE

du christianisme qui est d’étre une « entreprise de salut » §’il est une bonne
nouvelle ce n’est pas parce qu’il montre ce que doivent étre les relations
normales entre ’homme et Dieu, mais parce qu’il les restaure effectivement
et cela par une ceuvre objective de réparation.

Notre seconde remarque est d’un autre ordre ; elle porte sur la réforme
méthodologique si justement préconisée par M. Ménégoz. Il nous parait in-
contestable que la méthode théocentrique soit la seule religieuse ; seule elle
rend compte de fagon adéquate du fait religieux et donne au croyant la paix
de Pintelligence et le sentiment intérieur d’harmonie intellectuelle. Mais il
est non moins évident qu’elle fait apparaitre 'abime qui sépare le croyant
de Pincroyant, abime sur lequel elle ne jette aucun pont. Seule vraie aux yeux
de ceux qui ont fait la primordiale expérience religieuse, elle sera jugée fan-
taisiste et sans fondement solide par ceux qui ne 'ont pas faite. La grande
préoccupation de M. Ménégoz, en écrivant son livre, était de conjurer le péril
illusioniste. A certains moments il semble borner son ambition 4 armer
contre ce péril Pame religieuse et reconnaitre que l’objection illusioniste
demeure a jamais théoriquement irréfutable devant ceux qui n’ont pas fait
Pexpérience religieuse (1), A d’autres moments il semble nourrir de plus vastes
espoirs : « La méthode théocentrique permettra, nous lespérons, d’établir
une conception de la vie, de I'existence humaine et de la religion qui fera
s’évanouir le cauchemar de la théologie : la doctrine de I'illusionisme » (2) ;
p- 9 il déclare, en parlant du procédé théocentrique, qu’il « permettra, on est
en droit de Pespérer, de donner la réplique aux assaillants » ; il parle (3) d’une
apologétique théocentrique et, autre part @), il loue Eugéne Ménégoz d’avoir
«su éviter les piéges d’une apologétique purement anthropocentrique » et
déplore que Vinet n’ait pas su y échapper.

Si nous sommes d’accord avec M. Ménégoz qu’une dogmatique doit étre
théocentrique, nous nous demandons, par contre, si une apologétique peut
étre autre chose qu’anthropocentrique. La méthode théocentrique est inac-
cessible 4 ceux du dehors et force sera toujours a 'apologiste en quéte de points
de contact avec eux de se transporter sur leur terrain. Si cette remarque est
juste elle aidera peut-étre 4 comprendre et aussi 4 excuser la fAcheuse orien-
tation anthropocentrique de la théologie du dix-neuviéme siécle. Cette théo-
logie ne fut-elle pas anthropocentrique par souci apologétique et ces théolo-
giens n’adoptaient-ils pas, somme toute, pour eux-mémes, une attitude
théocentrique? Ainsi s’expliqueraient partiellement aussi ces oscillations d’une
méthode a 'autre que M. Ménégoz décelait chez plusieurs.

De cet abime qui sépare le croyant de 'incroyant, celui qui a fait '« expé-
rience» de celui qui ne I’a pas faite, et de son caractére presque infranchissable,
nul peut-étre ne fut plus conscient que Pascal : « Ceux 4 qui Dieu a donné la
religion par sentiment de cceur («Pexpérience ») sont bien heureux et bien
persuadés. Mais pour ceux qui ne I’ont pas, nous ne pouvons la leur procurer

(*)} P. 421, — (2) P. 110. — (3) P. 399. — (4) P. 109.



LE PROBLEME DE LA PRIERE 151

que par raisonnement, en attendant que Dieu la leur imprime lui-méme dans
le cceur... » Or ce «raisonnement» (ce mot résume tout ce que peut tenter
Papologétique pour convaincre ceux du dehors) ne peut s’étayer que sur
des prémisses accessibles 4 celui qui n’a pas la foi et par conséquent ne peut
étre conduit que suivant une méthode anthropocentrique. Aussi nous semble-
t-il que le jugement porté par M. Ménégoz sur la méthode anthropocentrique
est trop radical et qu’il est permis de reconnaitre a cette méthode un réle
utile, voir méme nécessaire dans le champ restreint de ’apologétique.

Une troisiéme et derniére remarque concerne le choix des théologiens et
penseurs mentionnés par 'auteur dans son esquisse de la théologie moderne
du point de vue du probléme de la priére. Il est des noms que nous sommes
un peu étonné de n’y pas voir figurer. M. Ménégoz s’adresse premiérement,
selon toute vraisemblance, aux milieux théologiques protestants de langue
francaise ; il ne peut ignorer qu’une des influences les plus profondes qu’aient
subies ces milieux, a c6té de celle de Sabatier et de Bois, fut celle de Gas-
ton Frommel. Or le nom de Frommel ne figure pas dans le Probléme de la
prisre ; et cependant son auteur aurait trouvé dans ’ceuvre de ce théologien
plus d’un point d’appui précieux pour les idées qui lui sont chéres. Il y aurait
trouvé tout d’abord, remarquablement formulée il y a prés de trente ans
déja, sa critique de Kant (1) ; il y aurait trouvé des pages admirables sur la
priére chrétienne (2); il y aurait trouvé enfin une théologie de ’expérience
qui, conformément & son désir, va au dela de la seule immanence et définit
Pexpérience religieuse comme celle de P'action souveraine du Dieu trans-
cendant sur le principe inconscient de la volonté. Les limites de cet article
nous empéchent d’en dire davantage sur ce point. Le second nom que nous
nous attendions a voir citer, dans le chapitre consacré a la psychologie reli-
gieuse, est celui de Théodore Flournoy : et cela parce que ce psychologue
s’est précisément attaché a débrouiller les questions de méthode et a mettre
au clair les relations mutuelles de la psychologie et de la métaphysique.

En terminant, nous tenons a dire qu’a nos yeux les quelques réserves que
nous venons de formuler ne portent pas sur la pensée essentielle du bel ou-
vrage de M. Ménégoz ; ce livre est appelé, croyons-nous, & exercer une pro-
fonde influence sur orientation de notre pensée protestante en contribuant
a lui rendre le sens de la réalité objective de Dieu et de son action.

Henri D’ESPINE.

(*) Etudes de théologie moderne, p. 74-76. — (2) Etudes morales et religieuses.



	Études sur la théologie contemporaine : le problème de la prière

