
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 75

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 1

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE

Témoin de la persistance et des succès du renouveau thomiste
à la fin du siècle passé, le philosophe Friedrich Paulsen prétendait,
dit-on, que cela démontrait seulement l'infinie patience de Dieu et
la sottise des hommes : patientia Dei et stultitia hominum.

Ce vieil adage luthérien, si irrévérencieusement appliqué à la
restauration philosophique de Léon XIII, revient sans cesse à l'esprit
de celui qui lit les jugements simplistes et les condamnations
sommaires de certaine littérature néo-thomiste contemporaine. Celle-ci
s'est enrichie récemment des nombreux discours prononcés à

l'occasion du cinquantenaire de l'encyclique Alterni Patris. Selon Mgr
L.-A. Paquet, membre de l'Académie romaine de saint Thomas,
l'initiative du pape en 1879 n'aurait pas été seulement permise, mais

expressément voulue et directement inspirée par Dieu lui-même :

« Le monde », dit-il, « paraissait dans l'attente de l'un de ces

événements qui redressent ou transforment le cours de l'histoire...
Dieu, qui veille sur son Eglise et sur les destinées des peuples, ne crut
pas devoir tarder davantage à refréner, par des moyens appropriés,
l'anarchie croissante des spéculations humaines... Dans un langage

d'apothéose, Léon XIII dressa sous les regards de l'univers
l'immortelle doctrine de saint Thomas... Ce fut, dans le désarroi, le

coup de barre qui éloigne le navire des écueils et le préserve du
naufrage... L'un des actes pontificaux les plus graves et les plus décisifs
de l'ère moderne... cette encyclique mémorable ouvrit, par les mains

augustes du Vicaire de Jésus-Christ, l'une des époques les plus lumi-



104 PIERRE JACCARD

neuses et les plus fécondes dans toute l'histoire de l'intelligence
humaine. » W

Cet incroyable discours du fondateur du nouvel Institut supérieur
de philosophie de l'Université Laval à Québec reproduit naturellement

tous les clichés habituels de l'Ecole sur le cartésianisme et le

kantisme, « courants issus de la Réforme » et dont l'influence «

subversive et désastreuse » aurait poussé la jeunesse « à toutes les rébellions

de l'esprit et à toutes les licences de la vie » (p. 8-9).
Dans un article récent sur Le néo-thomisme et l'esprit primaire,

M. Pierre Lasserre a déploré encore une fois l'absence de mesure,
de finesse et de sérénité philosophique dont témoignent les productions

des néo-thomistes, prétendus défenseurs du « sens commun » <2>.

Ce qui nous frappe, ce n'est pas tant le caractère excessif de ces

jugements que leur caractère conventionnel. Doctrine de partisans,
le néo-thomisme impose à ses adeptes une attitude de commande

qui est la négation même de toute recherche philosophique
désintéressée. Cette discipline de groupe explique l'absence d'originalité
et de sens critique des modernes disciples de saint Thomas. Tous

répètent sans se lasser les mêmes invraisemblances sur la
philosophie moderne et la pensée médiévale.

C'est en histoire en effet que l'uniformité artificielle de l'apologétique

de l'Ecole apparaît le mieux. Le Dr Jean Rimaud, de la
Société de Jésus, reconnaissait récemment que saint Thomas lui-
même n'avait pas plus le sens de l'histoire que celui de la psychologie

: « Corriger sur ce point la méthode de saint Thomas est »,

dit-il, «la condition d'une renaissance thomiste ». Malheureusement,
au lieu de suivre ce conseil, les nouveaux disciples du Docteur
Angélique ne font qu'exagérer ses défauts. L'initiation thomiste
commence par l'acceptation d'une philosophie arbitraire de l'histoire

dont les Trois Réformateurs de M. Maritain ont donné une
parfaite illustration.

Cette déformation systématique de la pensée moderne se double
d'une apologie démesurée de la tradition thomiste. La déchéance
de la scolastique au moyen âge et l'échec des tentatives de restauration

au XVIIe siècle sont expliqués par des raisons purement
extérieures qui ne sauraient diminuer la valeur du système lui-

(x) Le cinquantenaire de Vencyclique « /Eterni Patris ». Sous les auspices de l'Ecole
Supérieure de Philosophie. Université Laval. Québec 1929. Pp. 21, 9, 22, 11 et 8. —
(2) Nouvelles Littéraires, 4 janvier 1930.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 105

même. Quant à l'histoire de la renaissance thomiste au XIXe siècle,
elle est si bien camouflée dans les discours commémoratifs qu'on
ne la reconnaît plus.

A lire, par exemple, la brochure consacrée par l'Université catholique

de Québec à « la préparation, l'opportunité, les enseignements,
les prescriptions et les effets » de l'encyclique Mterni Patris, on croirait

que cette restauration, soi-disant providentielle, s'est déroulée

comme une idylle de bergers. Au début du siècle, la «saine tradition

» n'aurait été qu'affaiblie dans l'Eglise. Mais, « sous la motion
inspiratrice » de Dieu, des « initiateurs courageux et dévoués », des

« précurseurs à haute vision » l'ont fait peu à peu revivre. « Cette
fière tentative où se tendirent les cerveaux les plus puissants » fut
couronnée par l'encyclique de 1879 dont la valeur est louée dans

les termes démesurés que l'on sait.
Un scrupule empêche Mgr Paquet de dire « que la parole du Pape

dissipa d'un coup tout malaise et mit fin à toute hésitation ». Mais
les dissentiments provoqués par l'encyclique ne sont rappelés qu'en
dix lignes à peine dans un ouvrage de cent vingt pages. Plus encore,
ils sont mis arbitrairement sur le compte des dissensions politiques
du temps. Le lecteur non averti n'y prend pas garde et le conte de

fées se termine dans une apothéose optimiste et dans des effusions
sentimentales.

Cette méthode sommaire de passer sous silence tout ce qui contredit

les prétentions des néo-thomistes n'a pas pour seules victimes
les modernistes et les protestants. L'Ecole en use de même avec tous
ceux qui, dans l'Eglise, ne croient pas devoir abdiquer leur
originalité ou leurs traditions pour se soumettre aux exigences du
thomisme intégral. C'est ainsi que l'on feint d'ignorer cinquante années

de controverses, de rivalités et d'intrigues sur la doctrine de saint
Thomas, dans le sein même de l'Eglise romaine.

Loin d'avoir eu tous les merveilleux effets qu'on lui attribue si

généreusement, l'initiative de Léon XIII n'a fait qu'exaspérer deux
des plus tragiques conflits dont la pensée catholique ait souffert.
Elle provoqua d'abord la crise du modernisme, que la condamnation

irréparable de 1907 a étouffée, mais non résolue. Sacrifiant d'autre

part au thomisme intégral des Dominicains l'augustinisme franciscain

et l'éclectisme suarézien des Jésuites, l'encyclique de 1879 a

réveillé les vieilles rivalités des Ordres religieux. De là, les polémiques



ic6 PIERRE JACCARD

sans issue du néo-thomisme contemporain. Conduit à Rome au
milieu des intrigues de palais et des jalousies d'Ordres et de

personnes, le mouvement néo-scolastique a bien dégénéré depuis Léon

XIII et le cardinal Mercier.
En dépit de multiples interventions pontificales, dont les

contradictions ont augmenté la confusion, l'issue du conflit reste toujours
douteuse. Aussi est-il pour le moins prématuré de proclamer bruyamment

le triomphe du néo-thomisme, alors qu'il n'a pas réussi en

cinquante ans à convaincre de sa mission providentielle la moitié
de l'Eglise romaine et la centième partie du monde civilisé.

Bien que l'occasion en soit tentante, nous n'avons pas l'intention
d'esquisser plus en détail cette histoire intérieure de la néo-scolastique

contemporaine. Ce que nous aimerions, c'est faire un peu mieux
connaître l'un de ces mouvements, à la fois parallèles et opposés au

néo-thomisme, qui se sont développés dans l'Eglise romaine pendant
ce dernier demi-siècle. Nous voulons parler de la renaissance de la

pensée franciscaine, désignée quelquefois sous les noms de « néo-
franciscanisme » ou de «néo-scotisme». Ce mouvement n'a jamais
bénéficié de la réclame tapageuse des snobs ni de la faveur pontificale.
Il n'en est pas moins issu en grande partie de l'initiative de Léon

XIII. Mais nous verrons par quel malentendu ce pape en encouragea
les débuts.

Par les lumières qu'il jette sur le néo-thomisme officiel autant
que par son contenu positif, le néo-franciscanisme a droit à notre
attention. Tantôt calomniée, tantôt oubliée par les Dominicains,
la renaissance franciscaine mérite autant que la renaissance thomiste

une place dans ces revues générales de la pensée catholique
contemporaine.

i. Le renouveau des études franciscaines.

Lorsque le pape Léon XIII promulgua son encyclique sur « la

philosophie chrétienne», le 4 août 1879, ^a rivalité des Franciscains

et des Dominicains avait perdu depuis longtemps son caractère
farouche d'autrefois. Aucun Mineur n'aurait songé à commencer
une lettre à un Prêcheur par les apostrophes « O progéniture de lion,
etc. » par lesquelles Jean Peckham, O. F. M., s'adressait au Provincial

des Prêcheurs d'Angleterre.
Les Franciscains avaient abandonné la philosophie et ses contro-



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 107

verses depuis un siècle au moins. Les historiens de l'Ordre admettent
en effet que la Révolution donna le coup de grâce aux écoles

franciscaines que la philosophie du XVIIIe siècle avait déjà mises en
déroute. C'est seulement en se plaçant au point de vue très limité
de l'histoire de la scolastique et avec beaucoup de bonne volonté

que l'on peut parler, comme le R. P. Dominique de Caylus, du
« merveilleux épanouissement de la pensée scotiste au XVIIe- siècle »

(Etudes franciscaines, 1910-11).
A vrai dire, la déchéance de la scolastique franciscaine était déjà

complète à cette époque. Le scotisme, en dépit de ses nombreux
mais obscurs fidèles, ne connut même pas ce rajeunissement tardif
et éphémère dont le thomisme jouit vers la fin du XVIe siècle en

Espagne, avant de disparaître aux yeux du monde. Car la réforme
intellectuelle entreprise par le cardinal F. Ximenes de Cisneros,
O. F. M., au début du XVIe siècle, resta sans lendemain. Le R. P.

Antoine de Sérent, O. F. M., qui l'exaltait comme «le plus grand
homme d'action que l'Eglise ait peut-être jamais connu» et qui
l'opposait avec grandiloquence au « moine apostat » Martin Luther,
dans une conférence à l'Institut catholique de Paris, est obligé de

reconnaître l'échec complet de sa tentative :

« Les Franciscains de France en ont-ils bénéficié », demande-t-il
« Je ne voudrais pas l'affirmer... C'est seulement depuis moins de

cinquante ans que nous faisons marche en avant et que nous reprenons

l'œuvre de Ximenes, comme il avait suivi lui-même, à deux
siècles de distance, le programme d'un autre Franciscain, Roger
Racon. » (''

Ximenes ne fut tout de même pas le seul penseur original de

l'Ordre séraphique depuis Roger Bacon jusqu'à nos jours. La
production littéraire des Mineurs du XVIIe siècle fut considérable et

non sans intérêt, s'il faut en croire l'abbé Bremond. Mais toute
cette littérature ne porte que sur des questions de théologie ascétique
et mystique. Seules les spéculations mariologiques et christologiques
du scotisme furent cultivées par les auteurs franciscains. En tout
cas, nul philosophe égal aux grands Docteurs du moyen âge

n'apparut dans l'Ordre depuis le temps d'Occam et des nominalistes.
Rien ne faisait prévoir, au début du XIXe siècle, une renaissance

future de la pensée franciscaine. C'est en vain que Jean Tecca de

Les Frères Mineurs français en face lu protestantisme au XVIe siècle, Et. Fr.,
1929, p. 226. (Et. Fr. Etudes franciscaines.)



io8 PIERRE JACCARD

Capistran, général de l'Observance en 1827, essaya de ramener à

Duns Scot les maîtres et les élèves de sa juridiction. « L'éclectisme
avait chez eux comme partout ailleurs gain de cause », dit le R. P.

Belmond dans une note sur L'influence de Duns Scot (Et. Fr., 1928,

P- 4IS)-
Ce que Roger Bacon notait au XIIIe siècle déjà, dans un passage

fameux, était devenu la règle : Les Sommes des vieux maîtres
pourrissaient sans lecteurs dans les greniers de l'Ordre : Exemplar apud
fratres putrescit et jacet intactum. Il y avait bien à l'Université de

Naples une chaire scotiste, fondée jadis par un élève du Subtil en

Sorbonne. Mais elle n'était plus qu'une « épave d'un long passé de

gloire » et l'on ne s'aperçut guère de sa disparition, lorsqu'un décret

royal laïcisa les Universités italiennes en 1879.

Cependant l'excès même des tribulations souffertes par les Ordres

Mineurs depuis la Révolution provoqua un réveil religieux dans

les rangs dispersés des Franciscains. La définition du dogme scotiste
de l'Immaculée Conception par Pie IX en 1854 ranima leur zèle

pour les spéculations théologiques. Les Capucins français furent les

premiers à reprendre l'étude de leurs Docteurs spirituels. En 1856,

peu de temps après la réinstallation et la réorganisation de l'Ordre
en France, l'un d'entre eux, le T. R. P. Laurent d'Aoste, fonda une

Bibliothèque franciscaine, où certains travaux historiques et
théologiques prirent place à côté d'œuvres hagiographiques et mystiques.
Ce sont également les Capucins de France qui publièrent, dès 1861,
la première revue séraphique : les Annales franciscaines, bulletin
mensuel à l'usage des Tertiaires de saint François, qui paraît encore

aujourd'hui à Paris.
Mais cet intérêt exclusif pour les doctrines spirituelles des

Docteurs franciscains n'attira guère l'attention sur l'originalité méconnue

de leurs systèmes philosophiques. Plusieurs écoles modernes en

profitèrent pour s'annexer arbitrairement ces gloires mal défendues

d'un Ordre décimé. Dans une traduction française de l'Itinéraire de

l'âme vers Dieu, publiée en 1854 sous le titre de Théodicée chrétienne

par le célèbre chanoine Ubaghs de Louvain, saint Bonaventure
devint le précurseur de l'ontologisme. Les positivistes se réclamèrent

ouvertement de Duns Scot et de Roger Bacon. Les invectives de ce

dernier contre les gloires de son temps remplissaient d'aise les

disciples de Taine et de Renan. L'auteur des Origines du christianisme
faisait de Roger Bacon « le prince de la pensée au moyen âge » sans



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 109

se douter de l'originalité véritable de cet étrange Docteur franciscain.
D'un autre côté, ceux que l'abbé Besse nommait les «

paléothomistes » du milieu du XIXe siècle firent tout leur possible pour
diminuer le prestige des rivaux de saint Thomas. Saint Bonaventure
devint une ombre du Docteur Angélique et Duns Scot fut relégué

avec Guillaume d'Occam parmi les précurseurs de la Réforme.
Dès la restauration officielle du thomisme en 1879, cette conspiration

du silence fit place à une vraie campagne de dénigrement.
Duns Scot surtout devint le point de mire de toutes les attaques des

partisans du thomisme intégral. On verra plus loin comment sa

dignité de Bienheureux de l'Eglise et son prestige de Docteur
Mariai ne l'empêchèrent pas d'être traité comme poisson pourri par
M. Maritain. Dans sa thèse de 1925, Thomisme et méthode, le R. P.

Jean Rimaud ne craignit pas de dénoncer publiquement le scandale
de ces campagnes néo-thomistes contre les plus anciennes traditions
philosophiques de l'Eglise :

« On parle et on écrit », dit-il, « comme si, en face de saint Thomas,
il n'y avait eu qu'une foule de conservateurs étroits, de théologiens
âgés, qui ne pouvaient ni ne voulaient comprendre, de traditionalistes

retardataires, routiniers, réfractaires à toute nouveauté comme
à tout progrès, obstinés à défendre de vieilles positions augustiniennes

parce qu'elles étaient vieilles. Outre que c'est injustice pour un
Alexandre de Halès et un saint Bonaventure dont on caricature
l'amour de la tradition en lâcheté intellectuelle et dont on ignore
l'effort personnel et la part dans le progrès de la théologie, c'est
méconnaissance absolue de l'histoire des idées au XIIe siècle, du

mouvement qui prépara le thomisme. Il y a plus. Ce mépris des

adversaires diminue les vainqueurs bien loin de les grandir. Le
mérite serait pauvre d'avoir enfoncé des portes vermoulues dont
les gonds branlaient. »

« Saint Thomas aurait blâmé ce mépris superbe. Etrange pérennité

d'ailleurs que celle de la philosophie chrétienne si la pensée de

saint Thomas fut un feu brillant soudain dans la nuit où, dès le

début du XIVe siècle, Scot et Occam la replongèrent Etrange
philosophie du genre humain que seuls Aristote, saint Thomas et quelques
thomistes possédèrent Si vraiment c'était là de l'histoire, il y aurait
de quoi justifier les tentatives les plus désespérées d'évasion
mystique. » (p. 58)



no PIERRE JACCARD

Ces excès réveillèrent l'amour-propre franciscain. Une forte réaction

se dessina bientôt dans les Ordres Mineurs contre les prétentions
du thomisme intégral. Dès 1880, on peut apercevoir les premiers
signes de leur renouveau intellectuel. Ils vont ravir à la science

universitaire le monopole des recherches historiques sur l'Ecole
franciscaine au moyen âge. Leurs polémistes ne laisseront plus passer
sans protestations les calomnies et les attaques de leurs adversaires
néo-thomistes.

Un des plus actifs promoteurs de cette renaissance fut le Rme
P. Bernardino del Vago, Ministre général de l'Observance de 1869
à 1889. Dès son élévation, il créa la plus fameuse maison d'études
de l'Ordre : le Collège S. Bonaventure de Quaracchi et, plus tard
aussi, le Collège S.Antoine de Rome. C'est lui qui inaugura, en 1880,
les Acta Ordinis Minorum, publication officielle du Premier Ordre
de saint François.

Son successeur, le Général Luigi Canali de Parme, continua son

œuvre en réorganisant la branche de l'Observance. Le 4 octobre

1897, la bulle Felicitate quâdam de Léon XIII couronna ses efforts

en rattachant au Premier Ordre toutes les sectes qui s'en étaient
détachées depuis 1517. Désormais, les Observants, les Récollets, les

Cordeliers, les Déchaussés, les Riformati, etc., se nommèrent
Franciscains tout court (O. F. M.).

Cette réforme ne toucha cependant pas aux constitutions des

Conventuels (O. M. Conv.) et des Capucins (O. M. Cap.). En France,
ces derniers n'ont cessé d'être à la tête du mouvement de renaissance

franciscaine. Deux de leurs dignitaires, décédés en 1928, le

Rme P. Edouard d'Alençon et le T. R. P. Eugène d'Oisy, ont été

particulièrement actifs. Le premier fut rédacteur des Annales
franciscaines dès 1885, archiviste général de 1892 à 1914 et directeur,
dès 1914, des Analecta Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum,

organe officiel de l'Ordre, fondé en 1885, à l'occasion du septième
centenaire de la naissance du Poverello.

En 1894, le T. R. P. d'Oisy, depuis lors définiteur général et

Provincial, créait à Paris, sous le nom d'Œuvre S. François, un dépôt
de livres anciens et modernes écrits par les religieux franciscains.
Ce centre devint plus tard la Librairie S. François qui publia dans

sa Nouvelle Bibliothèque Franciscaine de très nombreux ouvrages.
Avant 1900 toutefois, le nombre des études proprement

philosophiques, d'inspiration franciscaine, resta limité. On se contentait



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 111

de rééditer quelques commentaires scotistes de jadis, telle une
Somme théologique ad mentem Doctoris Subtilis d'un certain S. Du-

pasquier, datant de 1719. Mais un intérêt croissant se manifestait

pour les doctrines des maîtres franciscains. Preuve en soit le succès

de la réédition, entreprise à Paris par L. Vives en 1891-1895, des

œuvres de Duns Scot d'après le texte établi par Wadding en 1639.

Les quelque dix neuf mille pages in-quarto de ces vingt-six volumes

trouvèrent tant d'amateurs que l'édition fut bientôt épuisée. Nous

aurons l'occasion, plus tard, de parler de l'édition critique des

œuvres de saint Bonaventure, publiées en onze volumes, de 1882

à 1902, par les Pères de Quaracchi.
Les polémiques entre Mineurs et Dominicains reprirent dès la

restauration officielle du thomisme. Les jugements du cardinal
Gonzales, O. P., sur Duns Scot, dans sa célèbre Historia de la filosofia,
furent critiqués sévèrement par le R. P. E. Malo dans un ouvrage
publié à Madrid en 1880. En France et en Italie, les controverses

reprirent comme au moyen âge sur l'unité ou la pluralité des formes
substantielles. Une étude du R. P. Prosper de Martigné, O. M. Cap.,

sur La scolastique et les traditions franciscaines (Paris 1888) opposa
d'une façon nette, pour la première fois peut-être, le néo-francis-
canisme des Mineurs au néo-thomisme des Dominicains.

Dix ans plus tard, en 1898, le congrès international des sciences

catholiques de Fribourg trouvait les deux écoles rivales fortement
constituées. Les néo-scotistes, rangés sous la bannière du R. P. Déodat-
Marie de Basly, O. M. Cap., paraissaient décidés à maintenir coûte

que coûte leurs positions. La promesse de la béatification prochaine
du Docteur Subtil les remplissait d'orgueil et d'illusions sur l'avenir
du scotisme dans l'Eglise. Nous verrons dans notre troisième partie
les déceptions qui les attendaient et leurs démêlés avec l'autorité
pontificale. Contentons-nous d'esquisser ici l'histoire générale de la
renaissance des études franciscaines.

Toute une série de périodiques historiques, philosophiques ou

théologiques furent inaugurés par les Frères Mineurs dès le début
de notre siècle. Tandis que les uns se limitaient à l'étude scientifique

du passé franciscain, d'autres entreprirent la restauration

positive des doctrines de l'Ordre. Tous n'ayant cependant qu'un
seul but, la défense et l'illustration de la pensée franciscaine, nous

pouvons les réunir dans une rapide enumeration.



112 PIERRE JACCARD

Les Etudes franciscaines, fondées par le T. R. P. d'Oisy en 1899

et publiées par les Capucins français à la Librairie S. François de

Paris, furent le premier et le plus vivant organe du néo-francisca-
nisme. C'est dans leurs pages que l'on trouve les seuls échos complets
des controverses anti-thomistes des Mineurs. L'histoire de ce périodique

se confond même avec celle du néo-scotisme. Aussi l'année

1929, qui marquait le cinquantenaire du néo-thomisme officiel,
pouvait être aussi bien fêtée par les Franciscains comme le trentième
anniversaire des Etudes et du néo-franciscanisme organisé.

De 1903 à 1912, le Père Déodat-Marie publia successivement

trois revues scotistes : La Bonne Parole, dont le titre bénin contrastait

avec le ton passionné, la Revue Duns Scot et l'Ecole Franciscaine.

En même 'temps apparurent les premières revues d'histoire.
Ce furent d'abord les Miscellanea francescana, publiés à intervalles
irréguliers par les Conventuels d'Assise, puis surtout l'Archivum
franciscanum historicum, revue trimestrielle éditée par les Pères de

Quaracchi.
En 1912, la France Franciscaine, «revue trimestrielle pour les

pays de langue française », et, en 1914, les Franziskanische Studien
viennent compléter la liste des périodiques de l'Ordre. Les Studien,
publiées à Münster en Westphalie par le R. P. Parthénius Minges,
O. F. M., devinrent le principal organe du fort mouvement
néofranciscain d'Allemagne. Ses plus actifs promoteurs furent les Frères
Mineurs de la province de Saxe, éditeurs des Franziskus Stimmen.

La guerre interrompit la publication des Etudes franciscaines, de

1914 à 1921. L'après-guerre fut aussi une période difficile pour les

revues des Mineurs. Les Franciscana d'Iseghem, qui avaient succédé

en 1918 à la Neerlandia Franciscana, disparurent en 1924. Mais

d'autres revues étaient apparues. En 1914, les Studi francescani
avaient repris en Italie la succession de La Verna ; en Hollande, les

Capucins avaient inauguré en 1918 la Franciscaansch Leven, qui
doubla l'ancienne Franciscaansche Standaard ; en Espagne, enfin,
les Capucins de Catalogne publiaient les Estudis Franciscans, tandis

que les Frères Mineurs éditaient l'Archivo Ibero-Americano.
Tout récemment encore, en 1926, les Pères lecteurs du Collège

international de S. Antoine de Rome entreprirent la publication en latin
d'une nouvelle revue trimestrielle, YAntonianum, dont le but est
de mettre en valeur les doctrines théologiques et philosophiques de

l'Ordre Séraphique.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 113

A côté de ces périodiques, les Frères Mineurs publièrent plusieurs
collections d'études et de textes franciscains. En 1903, les Pères

de Quaracchi ont lancé une Bibliotheca franciscana scholastica medii
csvi, collection de textes philosophiques et théologiques. Dans leurs
Analecta franciscana, ils ont édité une dizaine de volumes de

documents relatifs à la vie du saint fondateur. Toutes les légendes
franciscaines du moyen âge seront publiées avec appareil critique dans

cette collection italo-latine. Les éditions de la France Franciscaine

ont aussi inauguré récemment une collection semblable pour les

lecteurs français.
Nous avons déjà mentionné la Bibliothèque et la Nouvelle bibliothèque

franciscaine des Capucins français. Deux collections rivales
firent récemment leur apparition à Paris. La première, inaugurée
en 1926 par Bloud et Gay et dirigée par le célèbre capitaine d'artillerie

Frère Martial Lekeux, se nomme Bibliothèque franciscaine de

vie spirituelle ou Collection Caritas. En 1927, la librairie Lethielleux,
qui édita nombre d'ouvrages franciscains depuis un demi-siècle,

lança la Bibliothèque d'études franciscaines, publiée sous les auspices
des Ministres Provinciaux des Franciscains de France (anciens
Observants et Récollets).

L'essor universel de la branche des Capucins pendant ces

cinquante dernières années n'alla pas sans exciter la rivalité séculaire
des familles franciscaines. Dans l'ouvrage inaugural de la Bibliothèque

d'études franciscaines, un historien Mineur ne craignit pas,

par exemple, de dénier aux Capucins et aux Conventuels le droit
de se dire Fils de saint François.

Au lieu de se disputer de cette façon, les membres américains
des trois familles religieuses issues du Premier Ordre Séraphique se

sont associés depuis 1919 dans une Franciscan Educational Conference.
Cette conférence se réunit une fois par an et publie les travaux et
communications de ses membres. Elle a inauguré en 1924 une
collection appelée The Franciscan Studies qui a donné plusieurs importantes

études sur la science, la philosophie et la théologie de

l'Ecole.
Le septième centenaire de la mort de saint François, célébré

universellement en 1926, provoqua une véritable « inondation »

d'ouvrages. Le flot s'accrut encore, en 1928, lors du quatrième centenaire

de la fondation de la branche des Capucins. D'innombrables
études furent publiées à ces deux occasions sur saint François, sa



IH PIERRE JACCARD

biographie et sa légende, sur les origines et les diverses Constitutions
des Ordres Mineurs ou sur les gloires et les tribulations de leurs

provinces et de leurs membres.
De toute cette littérature commémorative nous ne citerons que

quelques ouvrages collectifs qui compléteront notre liste des

périodiques et bibliothèques de l'Ordre Séraphique : Frate Francesco,

organe officiel du comité de préparation du Centenaire (1924-1926),
St-Franziskus (1927), publication allemande du comité international
de fête, St Francis of Assisi (1927), hommage des franciscanisants

britanniques, Saint François d'Assise, son œuvre, son influence (1927),
luxueux in-quarto, édité par A. Masseron et H. Lemaître, contenant
onze études signées par G. Goyau, E. Gilson, L. Gillet, etc.

Des recueils semblables ont été publiés, en 1927, par les Frères
Mineurs de Hollande, sous le titre de Collectanea Franciscana Neer-

landica, et, en 1928, par les Capucins de Catalogne, sous le titre de

Franciscalia. Il faut mentionner, enfin, le Liber Memorialis publié en

1928 par les Capucins à l'occasion de leur centenaire.

Une des caractéristiques de tous ces travaux, c'est leur souci

de rattacher l'histoire entière des Ordres Mineurs à leur fondateur
et de montrer comment la pensée et la vie franciscaines ont obéi
à l'inspiration fondamentale du Poverello. Cette entreprise paraît
quelque peu paradoxale lorsqu'il s'agit d'art, de science ou de

philosophie, toutes choses que saint François n'estima et même ne

connut guère. La plupart des discordes et des divisions à l'intérieur
des Ordres Mineurs eurent précisément pour cause l'antagonisme
des « savants » et des « spirituels ». Les premiers, se réclamant de

saint Bonaventure, second fondateur de l'Ordre, furent sans cesse

en conflit avec les partisans de l'observance intégrale de la Règle

primitive de saint François.
Cependant, dans son essence même, la pensée franciscaine est

restée fidèle à l'idéal de saint François et c'est pourquoi elle a

toujours gardé une valeur spirituelle et humaine à la fois que la pensée
thomiste n'a jamais connue. « L'ordre », disait Pascal, « saint Thomas

ne l'a pas gardé. » Le thomisme, en effet, a éloigné la pensée catholique

aussi bien de Dieu que de l'homme. L'Ecole franciscaine évita
mieux les pièges subtils de la philosophie d'Aristote. Grâce à l'esprit
religieux que son fondateur lui avait inspiré, elle resta plus proche
des sources vives de l'Evangile. Elle préféra au paganisme grec la



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 115

philosophie moins cohérente mais plus chrétienne de ce saint Augustin

dont Ch.-V. Langlois, qui ne l'aimait guère,-disait qu'il avait
« subordonné le Vrai au Bien, l'Intelligence à la Volonté et prosterné
la pensée humaine ». C'est pourquoi aussi bien le glacial Duns
Scot que le mystique Bonaventure ont laissé à leur Ordre les

plus « chrétiennes » des synthèses doctrinales du catholicisme.
Dans sa contribution à l'ouvrage conrmémoratif du centenaire de

saint François, M. Gilson a fort bien mis en relief l'unité spirituelle
de la philosophie franciscaine :

« Tout ce système de la connaissance de la nature et de l'homme
est enveloppé sous une intuition générale, qui voit de préférence en

Dieu une Bonté sans cesse jaillissante, source inépuisable d'amour

qui nous demande avant tout notre amour. Pris en soi, Dieu est
essentiellement l'Etre ; mais par rapport à nous, il est essentiellement

le Bien, c'est-à-dire ce qui est en soi le seul désirable, et en
dehors de quoi notre volonté ne saurait se reposer. Etant ainsi la
fin, non seulement de nous, mais de la nature entière, Dieu s'offre

aux créatures comme ce qui doit être désiré, voulu, aimé, de telle
sorte que la volonté, par quoi l'on aime, passe au premier rang des

facultés humaines dans l'ordre de l'importance et de la dignité.
Certes, la volonté sans intelligence serait aveugle ; mais l'intelligence
sans la volonté serait inerte ; à la fine pointe de l'âme, entraînant
tout derrière soi, se trouve la flamme de l'amour que notre volonté
tend vers Dieu. Le temps et les luttes doctrinales finiront par user

toutes les autres thèses de l'augustinisme franciscain ; seule, comme
s'il s'agissait là du cœur même de la pensée et de la vie franciscaines,

se transmettra sans aucune interruption, d'un Docteur à l'autre
Docteur, cette doctrine qui subordonne en nous la connaissance à

l'amour et l'intelligence à la volonté » (p. 158-159).
« Tendue vers l'œuvre du salut, insistant volontiers sur la

primauté de l'ordre pratique de la volonté et de l'amour, la philosophie
franciscaine vise constamment à une synthèse totale du savoir et
de la vie, qui développe sur le plan de la pensée l'exemple laissé au
monde par le petit pauvre de Dieu, saint François. Au fond de chacun

de ses tenants, si grands soient-ils, vit le culte ardent de cet
humble imitateur du Christ et le regret de cette grâce parfaite qui
permit à François de vivre la solution de leurs problèmes sans avoir
eu seulement la peine de les poser. » (p. 175)



no PIERRE JACCARD

Cette belle définition du génie franciscain explique l'attirance

que le Poverello et son œuvre ont toujours exercée sur les âmes,

catholiques ou non. Avant sa vogue récente auprès des jeunes
littérateurs de l'école de M. Maritain, saint Thomas n'intéressa jamais

que les professeurs de séminaires théologiques. Véritable «

métaphysique des saints », l'augustinisme franciscain a toujours séduit
nombre de penseurs et d'historiens indépendants. Ils se sont
multipliés depuis trente ans en France, en Allemagne et en Angleterre.
Un « Quatrième Ordre de saint François », recruté « indistinctement

parmi les écrivains, les artistes et les philosophes, amis du
Poverello », aurait même été fondé récemment à Paris. La présidence

en aurait été offerte à M. Johannes Jœrgensen, s'il faut en
croire un article de M. Alfred Pereire, dans le Journal des Débats.
Aussi convient-il de passer en revue le travail des franciscanisants
à côté de celui des Franciscains.

Les recherches entreprises sur la scolastique médiévale par les

universitaires français, depuis Victor Cousin, ont contribué, plus

que les Mineurs ne veulent le reconnaître, à la découverte de

l'augustinisme franciscain. Leurs sympathies pour les insoumis du moyen
âge, qu'ils modernisaient souvent à tort, leur firent exhumer nombre
d'œuvres et d'auteurs inconnus. Grâce à eux, on s'aperçut que la

pensée médiévale était plus vaste et plus riche que le système de

saint Thomas. Si la plupart de leurs conclusions générales sont

aujourd'hui désuètes, il leur reste le mérite d'avoir inauguré l'étude
scientifique de l'histoire des idées au moyen âge.

C'est aussi un historien français, le protestant Paul Sabatier, qui
fut l'initiateur de l'immense mouvement de recherches sur les sources
de la vie de saint François. Bien qu'elle ait paru en 1894, sa fameuse

biographie du Poverello est restée le point de départ de toutes les

études subséquentes sur la critique des sources franciscaines. C'est
à lui que l'on doit, en tout premier lieu, ce qu'un orateur du centenaire

appelait la « redécouverte » de saint François.
Ce sont cependant les Allemands qui ont fourni la plus forte

contribution à l'histoire de la pensée franciscaine. D'innombrables
travaux originaux sur la philosophie et la théologie des Frères
Mineurs du XIIIe et du XIVe siècle ont paru, dès 1885, dans PArchiv

für Literatur und Kirchengeschichte des Mittelalters des Pères

H. Denifle, O. P., et F. Ehrle, S.J., ainsi que dans les Beitrage zur



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 117

Geschichte der Philosophie des Mittelalters, publiés depuis 1891 par
les professeurs Clemens Bseumker et Georg von Hertling.

Si nous mentionnons encore la collection plus récente des Opus-
£ula et textus historiam Ecclesia eiusque vitam atque doctrinam illus-
trantia, dont sept volumes avaient paru en 1929, édités par Mgr Martin

Grabmann et le R. P. Pelster, S. J., nous aurons cité en même

temps les noms des meilleurs franciscanisants allemands. Leur maître

incontesté est, depuis bientôt cinquante ans, le cardinal Franz
Ehrle, de la Société de Jésus, que le pape vient de nommer, comme
successeur du défunt cardinal Gasquet, au poste de bibliothécaire
et d'archiviste du saint siège romain. Il fut l'un des premiers à

attirer l'attention des historiens sur ce vaste champ inexploré qu'était
la scolastique franciscaine. Ses travaux personnels ont non seulement

révélé certains auteurs méconnus, tels que Jean Peckham ou
Pierre-Jean Olivi, mais ils ont transformé la plupart des idées

courantes sur la philosophie du moyen âge.

Depuis la guerre, les historiens de langue française rivalisent
de zèle avec les Allemands pour la pensée franciscaine. Le plus
connu d'entre eux est M. Etienne Gilson, professeur à la Sorbonne

et à l'Ecole des Hautes Etudes de Paris. Depuis quelques années,

son activité s'étend au delà de l'Atlantique. Après avoir enseigné à

Harvard University (U. S. A.), il a pris en 1929 la direction du nouvel
Institut d'études médiévales de l'Université de Toronto au Canada.

La plupart de ses travaux ont été consacrés à l'augustinisme dont
il a suivi les avatars particulièrement chez saint Augustin (1929)

et saint Bonaventure (1924). Il est le plus actif collaborateur de la
Revue d'histoire franciscaine qu'il a fondée en 1924 avec M. H.
Lemaître. Ses articles se distinguent par leur caractère général et

synthétique et leur souci de rattacher la philosophie à l'ensemble
du mouvement intellectuel au moyen âge. On peut citer tel essai

sur Rabelais franciscain ou sur la mystique franciscaine dans l'œuvre
de Dante que les thomistes veulent trop souvent s'annexer. Les

Docteurs de l'Ordre de saint François ont la part du lion dans les

Etudes de philosophie médiévale qu'il a inaugurées en 1922. Il en est
de même dans les Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen
âge qu'il a fondées en 1926 avec le R. P. G. Théry, O. P.

Dans la collection des Philosophes belges, dirigée par M. de Wulf à

Louvain, on trouve plusieurs éditions et études de textes francis-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 75, I930). 3



118 PIERRE JACCARD

cains. Le programme des Recherches de théologie ancienne et médiévale,

publiées, depuis 1929, par les Bénédictins du Mont César, à Louvain,
fait également une large part aux théologiens de l'Ordre des Mineurs.
Le directeur de cette publication, Dom Odon Lottin, est un des

meilleurs connaisseurs de la littérature manuscrite du moyen âge.

« Pourquoi ne pas le dire, puisque c'est un fait », écrivait P. Sabatier,

« l'esprit franciscain est mieux compris en Angleterre que partout

ailleurs. » Ce compliment ne s'adressait pas seulement aux
Frères Mineurs britanniques, dont le R. P. Cuthbert de Brighton,
O. M. Cap., est le plus connu, mais surtout aux nombreux francis-
canisants de ce pays. Tout ce qui touche à saint François
intéresse particulièrement les Anglais. Il est vrai que l'Ecole d'Oxford
et ses maîtres franciscains sont une partie du patrimoine national.
Aussi ne doit-on pas s'étonner de trouver en Angleterre une British
Society of Franciscan Studies, qui a publié toute une série de

travaux importants.
Saint François, naturellement, est l'objet des plus nombreuses

études. Son centenaire fut célébré avec un éclat tout particulier
dans les Iles Britanniques. L'Université de Londres organisa une
série de conférences qui furent publiées avec une préface de Paul Sabatier

dans le recueil : Saint Francis of Assisi, Essays in commemoration,

I226-IÇ26.
Mais à côté de lui, Duns Scot, dont l'origine écossaise paraît

enfin établie, Roger Bacon et Guillaume d'Occam intéressèrent
aussi les érudits britanniques. Ce n'est guère qu'en Angleterre que
le septième centenaire de la naissance de frère Roger a été célébré

en 1914. M. A.-G. Little édita à cette occasion un autre ouvrage
collectif : R. Bacon, Commemoration Essays.

La dernière contribution importante de l'Angleterre à l'histoire
de la pensée franciscaine est l'ouvrage monumental de C.-R.-S.
Harris sur Duns Scotus, publié en 1927 par l'Oxford University
Press. L'exposé de la doctrine scotiste qui remplit le second tome
a été accueilli assez favorablement par les historiens Mineurs,
généralement très sévères pour toutes les productions étrangères à leur
école. Nous en reparlerons dans notre seconde partie. Ce qui nous
intéresse surtout ici, c'est le premier volume de cet ouvrage,
consacré à La place de Duns Scot dans la pensée médiévale.

Les néo-thomistes en ont été très fâchés, car l'auteur y fait une



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 119

apologie fervente du Docteur Subtil, qu'il considère comme un
génie infiniment supérieur à saint Thomas. Cette synthèse n'en reste

pas moins accablante pour la scolastique tout entière. Ses conclusions

générales font penser à celles de M. Louis Rougier. Le problème
de l'accord de la foi et de la raison a été mal posé. C'est pourquoi
l'édifice de la scolastique n'a pu rester en équilibre malgré l'habileté

presque incroyable de ses architectes. Duns Scot est arrivé trop
tard pour arrêter la débâcle. A cause de ses malentendus fondamentaux,

la scolastique devait fatalement dégénérer dans le plus noir
scepticisme.

L'esprit de cet ouvrage, dédié au célèbre Jésuite John Rickaby,
est toutefois bien différent de celui de M. Rougier. L'auteur admire
sincèrement le génie des scolastiques et l'immensité de leur labeur,
tout en déplorant la stérilité de leur effort. Ces deux sentiments
contradictoires ont valu d'ailleurs au Dr Harris quelques critiques
assez sévères d'historiens indépendants. Le professeur R. Mackeon
de New-York qualifia par exemple cet ouvrage de « livre dangereux »

à cause de ses « parti-pris » trop apparents. Il n'en reste pas moins,
selon lui, le meilleur ouvrage récent sur Duns Scot (The Philosophical

Review, \c)t.<^, p. 385).
Sans cesse M. Harris cherche à montrer que le scotisme, en dépit

de sa forme inachevée, donnait une base infiniment plus solide à la
foi catholique que le thomisme, aujourd'hui philosophie officielle de

l'Eglise. Cette thèse, que Prantl aurait été presque seul à entrevoir,
selon l'auteur, a été défendue depuis fort longtemps par un scotiste

peu connu des contemporains : Charles Secrétan. Non seulement

celui-ci consacra un chapitre de sa Philosophie de la liberté à Duns
Scot, mais il prit parti ouvertement pour le néo-scotisme contre le
néo-thomisme. En 1884 déjà, dans un article de la Revue philosophique,

intitulé La restauration du thomisme, il développa non
seulement la thèse de la supériorité technique du scotisme sur le
thomisme comme base de l'apologétique catholique, mais il insista sur
la plus grande conformité du scotisme avec l'inspiration chrétienne.

Sans dissimuler la froideur, l'étroitesse et « cette espèce de

barbarie inconsciente du fanatique » qui font de Duns Scot « le plus
irritant des scolastiques », M. Harris le trouve cependant « plus en
harmonie avec la morale chrétienne et avec son insistance sur la

responsabilité personnelle, le péché et la nécessité de la rédemption,

que Thomas, dont le froid intellectualisme évite de si peu le déter-



120 PIERRE JACCARD

minisme ». Après avoir énuméré une série de doctrines caractéristiques

du scotisme, il conclut en disant : « Dans tous ces exemples,
nous voyons une bien plus juste compréhension des besoins

philosophiques de la chrétienté que celle dont témoigne l'enseignement
plus parfaitement systématisé de l'Aquinate. C'est en Duns Scot

plutôt qu'en saint Thomas que la scolastique atteint sa pleine maturité

» (I, 112).
Cette importance et cette valeur de la philosophie franciscaine

légitimeront l'étendue inusitée de cet essai. Dans une seconde partie,
nous passerons en revue les travaux récents les plus importants sur
chacun des grands Docteurs de cette Ecole.

IL La découverte de l'augustinisme franciscain

Les premiers historiens qui reprirent au milieu du siècle passé

l'étude de la pensée médiévale déplorèrent l'insuffisance des éditions

courantes de textes théologiques et philosophiques. Bien avant les

Prêcheurs, les Mineurs tentèrent de combler cette lacune. Vers

1870 déjà, un institut spécial, le Collège S. Bonaventure, fut créé

à Quaracchi, près de Florence, pour préparer une édition savante
des œuvres complètes du Docteur Séraphique.

Cette édition parut de 1882 à 1902. Etablie avec beaucoup plus
de soin que l'édition léonine de la Somme théologique de saint Thomas,
elle fit l'admiration du monde érudit. Le succès de cette entreprise

engagea les Pères à poursuivre leur œuvre. Dans leurs deux collections

déjà citées, ils publièrent un grand nombre de textes franciscains

inédits, célèbres ou méconnus. On peut citer par exemple les

Quatre livres des Sentences de Pierre Lombard, qui furent si souvent
commentés au moyen âge. En 1924 et 1928, ils firent paraître les

deux premiers tomes de la Somme théologique d'Alexandre de Halès,
dont l'édition dépasse en perfection celle de saint Bonaventure.

L'école de Quaracchi, ad Claras Aquas, est aujourd'hui plus active

que jamais. Parmi ses principaux travailleurs, on compte le R. P.

Léonard Lemmens, préfet de la maison, et le R. P. Ephrem Longpré.
Tout en publiant la Somme du Docteur Irréfragable, ils préparent
les matériaux d'une édition critique des œuvres de Duns Scot. Ils ont
aussi promis la publication de la Somme philosophique de Thomas
d'York et le Commentaire sur le livre des Sentences de Pierre d'Auriole.

Tandis que l'Ecole de Quaracchi consacrait le meilleur de son



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 121

temps à la réédition des œuvres majeures de la pensée franciscaine,
divers historiens, dans l'Ordre et hors de l'Ordre, se mirent à

l'étude des auteurs moins connus et éditèrent leurs œuvres inédites.
Dans ce domaine, les Allemands firent un travail considérable. Le
défrichement n'est tout de même pas encore fini. Dans la seule

province des Observants de Saxe, il y aurait, dit-on, plus de

soixante auteurs dont les œuvres mériteraient une publication. Pour
leur faire justice, les Franziskanische Studien ont projeté, en 1916,
la publication des Monumenta Germania franciscana, qui n'ont,
sauf erreur, pas encore vu le jour.

On a vu que les historiens belges et français s'étaient mis récemment

au même travail. Leur programme a été fort bien défini par
M. Gilson dans la Revue d'histoire franciscaine : « La tâche

historique la plus urgente », disait-il, « est l'exploration systématique
des sources manuscrites. Elles seules permettent de reconstituer
les écoles philosophiques et théologiques du moyen âge. En reliant
entre eux les chefs d'école, que nous connaissons seuls, par des

personnalités de second plan aujourd'hui oubliées, on substitue à de

brusques et inintelligibles révolutions doctrinales une évolution
continue qui les explique » (1926, p. 128).

Une nouvelle conception de l'histoire de la philosophie médiévale
s'est dégagée très tôt de ces patientes recherches de détail. On a cru
longtemps que la scolastique était un mouvement de pensée unique
dont les grands docteurs médiévaux n'étaient que des représentants
successifs, en dépit de leurs différences, et dont saint Thomas aurait
donné la plus parfaite expression. Cette opinion est développée en

particulier dans l'encyclique eterni Patris de Léon XIII. Elle est
défendue encore aujourd'hui par certains historiens, tels que M. de

Wulf, qui veulent sauvegarder le principe de l'unité de la pensée

catholique. Mais cinquante ans de travaux en ont démontré indiscutablement

l'illusion. Loin d'être un organisme unique, la scolastique
est une collection arbitraire de systèmes indépendants et souvent
opposés. Ce n'est que par convention que l'on peut parler de

philosophie « scolastique » ou « moderne », car il y a en réalité autant de

systèmes scolastiques que de systèmes modernes de philosophie. ^
(z) La synthèse la plus complète et la plus récente des recherches faites pendant

ces cinquante dernières années sur les différents courants de la pensée médiévale
se trouve dans la onzième édition, revue et augmentée par le D' B. Geyer, de l'ou-



122 PIERRE JACCARD

Le cardinal Ehrle fut le premier à discerner nettement l'hétérogénéité

des deux courants principaux de la pensée du XIIIe siècle :

l'augustinisme et l'aristotélisme. Cette division nouvelle, proposée et
utilisée par lui dès 1889, servit d'hypothèse de travail à toute la

pléiade des médiévistes contemporains. Elle rendit à l'Ecole
franciscaine son prestige et son originalité et contribua sans doute au
succès du néo-franciscanisme.

Plus que tout autre docteur de son Ordre, saint Bonaventure
bénéficia de cette revision des jugements traditionnels. Depuis les

ouvrages du R. P. Luyckx, O. P., et de M. Gilson, il n'est plus permis
défaire du Docteur Séraphique un thomiste honteux ou maladroit/1)

Si l'on cesse de juger saint Bonaventure en fonction de saint
Thomas, on s'aperçoit que les systèmes de ces deux auteurs sont

parfaitement autonomes, dérivant de traditions différentes, sinon

toujours opposées. Tandis que Thomas révolutionne la pensée
médiévale par son assimilation de l'aristotélisme, Bonaventure
reprend l'augustinisme traditionnel, qui lui paraît être la seule sauvegarde

du dogme chrétien. Aristote, c'est en effet la rupture du contact

personnel de la créature avec son Créateur, c'est-à-dire la ruine
de l'affirmation essentielle du christianisme. Aussi saint Bonaventure
insiste-t-il particulièrement sur la présence de Dieu dans l'âme

et dans le monde. Profondément inspiré par la mystique franciscaine,

il fait de sa doctrine un « itinéraire de l'âme vers Dieu »,

une recherche passionnée de l'image et des vestiges de Dieu dans

l'univers et dans la conscience chrétienne. Il est si certain de

l'évidence absolue de l'existence de Dieu qu'il accueille sans objection
la preuve de saint Anselme et fait de l'illumination divine la source

première de la connaissance humaine.
C'est sur ce dernier point que la différence est la plus frappante

entre le Séraphique et l'Angélique. Aussi la plupart des travaux
récents sont-ils consacrés à cette question. Commentaire de la parole

vrage monumental de Ueberweg, Gruniriss der Geschichte der Philosophie (Zweiter
Teil : Die patristische und scholastische Philosophie, Berlin 1927). La bibliographie
de cette partie remplit à elle seule 157 pages compactes in-octavo.

(') B. A. Luyckx, Die Erkenntnislehre Bonaventuras, Bœumkers Beitrœge,

XXIII, 3-4, Münster 1923. E. Gilson, La philosophie de saint Bonaventure. Etudes
de philosophie médiévale, tome IV, Paris 1924. Cette dernière collection vient de

publier deux thèses de l'Université de Fribourg sur Le Saint-Esprit et ses dons... et
L'exemplarisme divin selon saint Bonaventure dues aux Pères J.-F. Bonnefoy et

J.-M. Bissen, O. F. M. (tomes IX et X, 1929).



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 123

de saint Jean sur « la véritable lumière qui éclaire tout homme venant
en ce monde », la doctrine franciscaine explique toute notre
connaissance de l'intelligible « par l'action et la présence en nous d'un

rayon affaibli de la lumière divine » (E. Gilson). Saint Bonaventure
n'admet cependant pas que nous ayons une connaissance immédiate
de Dieu d'où découleraient toutes les autres connaissances. Aussi
est-il injuste de l'accuser d'ontologisme. Sa doctrine n'est qu'un
développement orthodoxe des idées de saint Augustin.

Alors que Picavet ne voyait dans tout cela qu'une vague «

mystique » sans intérêt philosophique, M. Gilson, au contraire, insiste

sur « la rigoureuse cohérence interne du bonaventurisme » jusque
« dans les moindres détails de sa doctrine ». Le nom de saint
Bonaventure apparaît à toutes les pages de l'histoire de La philosophie
au moyen âge de M. Gilson, tandis qu'il n'est même pas cité dans le

long chapitre que Ch.-V. Langlois écrivit en 1911 sur «le mouvement

intellectuel » au XIIIe siècle dans l'Histoire de France de

Lavisse. On peut bien parler d'une révolution en Sorbonne.

Tant qu'il s'est agi du Docteur Séraphique, canonisé par l'Eglise,
l'entente s'est faite aisément entre historiens catholiques. Par contre,
les controverses n'ont pas manqué au sujet des autres systèmes
franciscains. Il y a déjà désaccord complet sur le rôle joué par le
premier des grands docteurs de l'Ordre, Alexandre de Halès, dans la
constitution de la méthode scolastique. Dans ses articles du
Dictionnaire de théologie catholique, le R. P. Mandonnet, O. P.,
s'efforça de le minimiser au profit des Maîtres dominicains. Dans la
Revue thomiste de 1896, il mit en doute l'authenticité de l'œuvre

principale d'Alexandre, la Somme théologique. Celle-ci ne serait en

grande partie qu'un amalgame de questions et de thèses empruntées

à Albert le Grand et à saint Thomas et compilées par un inconnu

longtemps après la mort de l'auteur supposé.
Cette accusation, formulée déjà par Roger Bacon, souleva

l'indignation des Franciscains (*). Elle fut combattue à plusieurs reprises,

« Toutes les erreurs qui infectent la science », disait frère Roger, « proviennent
de deux docteurs (Alexandre de Halès et Albert le Grand). Quand le premier entra
chez les Franciscains, il était riche, archidiacre et maître en théologie ; il édifia le
monde et fit honneur à ses confrères, qui le portèrent aux nues. Ils lui attribuèrent
cette grosse Somme dont un cheval aurait sa charge, qui n'est même pas de lui, et
qu'on appelle la « Somme du frère Alexandre ». Mais frère Alexandre n'a jamais lu la
philosophie naturelle ni la métaphysique. Sa « Somme » est remplie de chimères et
d'erreurs ; l'exemplaire en pourrit maintenant dans la bibliothèque des frères. »



124 PIERRE JACCARD

en particulier par le R. P. P. Minges, dans les Franziskanische
Studien de 1915-16. Au lieu de publier les œuvres de Roger Bacon

après celles de saint Bonaventure, comme ils en avaient primitivement

eu l'intention, les Pères de Quaracchi accoururent à la défense

d'Alexandre. Leur nouvelle édition de sa Somme est leur réponse à

la thèse audacieuse du savant dominicain. Mais leur réfutation
positive n'a pas encore vu le jour, car elle ne paraîtra qu'en appendice
au dernier volume de l'ouvrage contesté.

L'introduction anonyme du premier tome — attribuée au R. P.

Longpré — répond cependant déjà aux détracteurs du Docteur Irréfragable.

Loin d'être d'inspiration albertino-thomiste, la Somme serait
l'aboutissement du travail de synthèse accompli par saint Anselme,
Hugues et Richard de Saint Victor. En se rattachant à la tradition
augustinienne, sans exclure ce qu'il y avait d'utilisable dans la
doctrine scientifique nouvellement découverte d'Aristote, Alexandre
de Halès aurait décidé une fois pour toutes l'orientation que devait
suivre la pensée franciscaine. Les traits distinctifs de l'augustinisme
médiéval se reconnaissent aisément dans la Somme : preuves ansel-
miennes de l'existence de Dieu, exemplarisme et analogie des choses

à Dieu, théorie illuminative de la connaissance, etc. Initiateur de

l'Ecole franciscaine, Alexandre serait aussi le premier des « modernes »

du XIIIe siècle, par sa tentative de résoudre le conflit du dogme
et d'Aristote.

Les principaux disciples de saint Bonaventure ont tous été étudiés

à nouveau pendant ces trente dernières années. Le R. P.
Bernhard Jansen, S. J., a consacré ses travaux à Pierre-Jean Olivi,
dont la condamnation n'aurait pas atteint le scotisme. L'attention
fut attirée sur plusieurs auteurs méconnus, tels que Jean Peckham,
Jean de la Rochelle ou le cardinal Matthieu d'Aquasparta. Ce dernier

serait même le représentant le plus authentique de la
philosophie de l'Ordre.

Aucun Franciscain n'a cependant réservé plus de surprises aux
historiens que le malheureux frère Roger Bacon. Son indépendance

d'esprit et son franc-parler lui valurent tant d'ennemis à l'intérieur
même de son Ordre que son influence resta fort limitée. Son œuvre
sombra très vite dans un oubli aussi profond et aussi déplorable

que l'oubliette de couvent dans laquelle il fut jeté par ses supérieurs
et maintenu pendant quatorze années.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 125

Le XIXe siècle sortit triomphalement frère Roger de l'in-pace
médiéval pour en faire le premier martyr de la science et de la

pensée modernes. Nous avons vu ce qu'en pensait Renan. Dédaigneux

de saint Thomas, de saint Bonaventure et de Duns Scot,
Ch.-V. Langlois consacra à Roger Bacon et à ses obscurs amis la
moitié de son chapitre sur la pensée du XIIIe siècle.

Mais frère Roger avait d'autres mérites encore insoupçonnés. S'il fut
le premier à dégager de la pratique scientifique de son temps une idée

générale de la science, il fut «le seul au XIIIe siècle, et peut-être même

jusqu'à nos jours, à oser concevoir une scolastique fondée sur une
science entièrement neuve, libérée de l'influence d'Aristote et

uniquement justiciable de l'expérience et de la raison» (E. Gilson).
Dans trois forts volumes, publiés en 1924, l'abbé Raoul Carton

acheva la réhabilitation de Roger Bacon en montrant qu'il était
aussi bon philosophe que bon mathématicien (j). Précurseur de
l'utilitarisme moderne, il reste cependant attaché à l'augustinisme
traditionnel. Son système repose sur une préoccupation religieuse
directement inspirée de la spiritualité franciscaine. Son expérimentalisme
scientifique se subordonne à l'expérimentalisme mystique de saint
Bonaventure. Cette dernière observation est particulièrement
importante, car elle nous montre la mystique franciscaine revivifiant
au moyen âge le sens scientifique oblitéré par l'abus de la dialectique
pure. Loin d'être le positiviste que l'on a longtemps évoqué, Roger
Bacon apparaît, dans son opposition même à l'intellectualisme
thomiste, comme un véritable réformateur religieux. Malheureusement,

il ne fut, selon l'expression de l'abbé Carton, qu'une vox
damans in deserto/

C'est ainsi qu'on découvrit non seulement la différence, mais

l'antagonisme de la pensée dominicaine et de la pensée franciscaine
au XIIIe siècle. Dans un ouvrage sur Saint Bonaventure et les luttes

doctrinales de 1267-127J, publié en 1923, le R. P. Jules d'Albi,
O. M. Cap., montra que dans l'œuvre bonaventurienne se trouvait
déjà « un plan de résistance totale au thomisme ». Dans le Correctorium

fratis Thoma de G. de la Mare, un des amis de frère Roger, et

(J) I. L'expérience physique chez R. Bacon : contribution à l'étude de la méthode

et de la science expérimentales au XIIIe siècle. II. L'expérience mystique de l'illumination

intérieure chez R. Bacon. III. La synthèse doctrinale de R. Bacon. Volumes II,
III et V des Etudes de philosophie médiévale.



126 PIERRE JACCARD

dans les œuvres polémiques des disciples du Docteur Séraphique, on
voit cette résistance s'organiser et se fortifier toujours plus jusqu'à
Duns Scot.(l)

A son tour, le schéma de l'opposition entre augustinisme et aristo-
télisme, qui s'était montré si fécond comme première hypothèse de

travail, s'avéra bientôt insuffisant. Des tendances trop différentes
étaient groupées arbitrairement sous ces deux titres. Plusieurs
schémas nouveaux furent donc proposés. ^2)

Selon le R. P. S. Belmond, lecteur général en philosophie et en

théologie de l'Ordre des Frères Mineurs, la pensée du XIIIe siècle

serait dominée par trois courants principaux : I. le thomisme ; 2. le

bonaventurisme, distinct du premier surtout chez les disciples du Docteur

Séraphique, tels que Matthieu d'Aquasparta ; 3. le scotisme.
Ce dernier ne serait pas directement issu du second, mais il aurait
absorbé l'école éphémère de saint Bonaventure (Et. Fr., 1921, p. 170).

Plus compliqué est le schéma adopté par M. Gilson dans ses deux

petits volumes de la Collection Payot sur La philosophie au moyen
âge (1922). L'auteur classe les différents mouvements philosophiques
du XIIIe siècle d'après leur attitude à l'égard de l'aristotélisme. Il
distingue et définit successivement : I. le bonaventurisme, qui ne

veut recevoir d'Aristote que sa physique ; 2. l'albertino-thomisme,
pénétré jusqu'à son centre par l'influence nouvelle ; 3. l'averroîsme

(') Commentant dans Antimoderne cette résistance des « esprits routiniers » au
thomisme, M. Maritain déclare que e cette opposition passagère et locale, due

principalement à des rivalités tout humaines, fut incapable d'arrêter la glorieuse ascension

dans l'Eglise de la doctrine de saint Thomas» (p. 136). Voilà un exemple de

cette histoire conventionnelle, optimiste et sentimentale dont nous avons parlé
dans notre introduction. En réalité, ces luttes doctrinales furent extrêmement

graves. « Il est probable que leur violence fut sans égale dans toute l'histoire de la

philosophie », dit plus justement un néo-scolastique italien, le Dr G. Bruni, dans

ses récentes Riflessioni sulla Scolastica (trad, anglaise, 1920, p. 33). Dans son ouvrage
sur Siger de Brabant et l'averroîsme latin, publié à Louvain en 1911, le R. P.
Mandonnet, O. P., fut l'un des premiers à révéler le caractère dramatique de ce« controverses.

— (2) La confusion des idées est telle au treizième siècle que certains historiens
reculent devant tout essai de synthèse. Après avoir consacré au douzième siècle les

deux premiers volumes de sa Geschichte der scholastischen Methode, Mgr Martin
Grabmann s'est arrêté au seuil du treizième siècle comme devant un obstacle
insurmontable. Depuis une quinzaine d'années, il multiplie les recherches de détail sur
cette période critique sans se décider à poursuivre son œuvre. « Hors du thomisme »,

dit le Dr Harris, « tout n'est que chaos et confusion » dans la pensée du treizième
siècle. Aussi renonce-t-il également à en faire l'histoire générale. Il se contente
d'esquisser l'histoire spéciale de chacun des grands problèmes scolastiques.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 127

latin, dont Siger de Brabant fut le principal représentant et qui
sombra dans le panthéisme pour n'avoir pas su, comme le thomisme,
corriger ce que l'aristotélisme avait de périlleux pour le dogme chrétien;

4. l'augustinisme à tendances scientifiques d'Oxford, illustré par
Robert Grosseteste et Roger Bacon ; 5. le scotisme, essai de synthèse
de l'augustinisme franciscain et de l'aristotélisme dominicain.

De tous ces systèmes, celui qui a été le plus violemment discuté

pendant ce dernier demi-siècle est celui du Bienheureux Duns Scot.

Il n'a pas fallu moins de vingt pages au R. P. Minges pour dresser

la bibliographie de Die scotistische Literatur des XX Jahrhunderts
dans les Franziskanische Studien de 1917. Depuis lors, les travaux
et les polémiques ont encore redoublé. Inlassablement, les Mineurs

critiquent les interprétations courantes du scotisme qui font du

Docteur Subtil un anti-scolastique, un panthéiste ou un positiviste
avant la lettre. Ces idées fausses viendraient en droite ligne de

Bayle, Hauréau, Renan, etc., bref, «de protestants et de rationalistes».
Aussi les catholiques qui les accueillent sont-ils inexcusables.

Deux récents ouvrages, l'Histoire de la philosophie de l'abbé Barbe-
dette (1923) et la thèse de l'abbé Landry sur Duns Scot (igz2), sont
taxés de « ramassis de légendes » et de « pamphlets » parce qu'ils
répéteraient trop volontiers « les plus ignobles calomnies » des

ennemis de Scot et de l'Eglise. Dans les Etudes franciscaines de

1923-1924, le R. P. Longpré répondit longuement à la thèse de

Landry. Cette mise au point, publiée en volume sous le titre de

La philosophie du B. Duns Scot, est l'exposition la plus autorisée
du scotisme au point de vue franciscain, d)

Il est certain, en tout cas, que les thomistes n'aiment pas le « Docteur

Trop Subtil ». Ils l'accusent de s'être ingénié à « désorganiser
la synthèse thomiste » (R. P. Mandonnet, O. P.) ou d'avoir « ébranlé,
déséquilibré jusqu'en ses moindres parties l'édifice scolastique »

(M. Maritain). Ce dernier auteur le situe à l'origine de «la révolution

moderne » et ne craint pas de lui appliquer le proverbe : « C'est

par la tête que le poisson pourrit » <2).

(') Les articles écrits Pour la défense de Duns Scot par les Pères Longpré, Minges,
Simonis, etc., ont décidé quelques auteurs catholiques à revoir leurs ouvrages. Ainsi, la
deuxième édition, parue en 1926, du manuel de D. Barbedette, contient une nouvelle
rédaction des pages consacrées à la philosophie franciscaine du treizième siècle. De

même, le R. P. Maréchal, S. J., modifia son jugement sur l'epistemologie scotiste dans la

seconde édition du premier volume de son ouvrage : Le point ie iépart ie la métaphysique

(Louvain 1927). — (2) Artet Scolastique, éd. Rouart, 1927, p. 65; Antimoderne, 1922, p. 13 7.



128 PIERRE JACCARD

Toutes ces divergences d'opinion ne proviennent toutefois pas
seulement de préjugés ou de parti pris d'écoles. Le fond du débat

porte sur des questions de pure critique historique. Ce qui divise
les interprètes du scotisme, c'est leur avis sur l'authenticité de

certains traités tels que les Theoremata et le De rerum principio.
Ces deux ouvrages contredisent ouvertement les doctrines

professées par Scot dans ses œuvres authentiques. Ainsi, certains des

Theoremata nient la possibilité de démontrer les propositions
fondamentales de la théologie naturelle du moyen âge : existence d'un
Dieu personnel, doué d'intelligence et de volonté, capable d'intervenir

dans les affaires du monde, etc. Or Duns Scot admet la démons-

trabilité de ces propositions dans l'Opus Oxoniense et le De primo
principio. Quant au second de ces traités suspects, il admet la réalité
de la distinction entre essence et existence que l'Opus Oxoniense

repousse. D'autres thèses encore, considérées comme spécifiquement

scotistes, se trouvent combattues dans ces deux ouvrages.
Ce serait dans ces sources incertaines que les modernes auraient

trop volontiers puisé et c'est pourquoi leurs conclusions auraient
été faussées. Si l'abbé Landry en avait rejeté l'authenticité, il n'aurait
pas fait du scotisme un « anarchisme métaphysique ». Tel est le

point de départ de toute l'argumentation des défenseurs modernes
du Subtil. Aussi s'efforcent-ils de démontrer l'erreur d'attribution
des Theoremata (R. P. de Basly, 1918) et du De rerum principio
(Pères Minges et Longpré, 1902-1919 et 1924).

M. Harris adopte une solution moyenne : sans nier l'authenticité
de ces traités, il ne leur donne qu'une valeur secondaire. Il ne peut
cependant approuver l'attitude trop absolue des auteurs franciscains.
C'est éluder la difficulté trop facilement que de rejeter tout ouvrage
contredisant l'ensemble de l'œuvre d'un philosophe. On n'a pas le droit
d'exclure a priori tout développement dans la pensée du Docteur Subtil.

Cette critique paraît tout à fait justifiée. Comme les thomistes

pour saint Thomas, les scotistes ont tendance à trop systématiser
la doctrine de leur maître. La logique absolue n'est pas chose
humaine. Il serait bien étonnant que dans les centaines de milliers de

syllogismes de Duns Scot, il n'y en ait pas un qui s'écartât du système
fondamental. Il faut se méfier de toute orthodoxie. Comme les

thomistes, les scotistes ont leurs parti pris W.

(') L'un des moindres est de s'attribuer le monopole exclusif de l'interprétation
du scotisme. Cet état d'esprit, fort semblable au dogmatisme historique de M. Mari-



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 129

Une autre critique que M. Harris adresse aux néo-scotistes français
et allemands, et particulièrement au R. P. Klug, c'est de vouloir trop
rapprocher le Subtil de saint Thomas. Le savant anglais trouve
cela aussi dommage que maladroit. Les scotistes méconnaîtraient
ce qu'il appelle « l'intérêt vital et le sens même du scotisme : sa

reconstruction de la tradition augustinienne ». Ce reproche nous
semble moins fondé que le précédent. Lorsque les Mineurs relèvent
les points communs du thomisme et du scotisme, c'est toujours

pour répondre aux attaques des néo-thomistes. Ceux-ci insistent
volontiers sur « l'irréductibilité absolue » des deux métaphysiques.
Il n'y aurait pas, à les entendre, une seule proposition dans les

œuvres du Docteur Angélique qui n'ait été contestée par son trop
subtil rival.

Si cette thèse est vraie, répondent-ils, comment expliquer le fait,
noté par le R. P. Longpré, que « les Complutenses, disciples rigides
de saint Thomas, sans rien trahir du secret des dieux, incorporèrent

à leur philosophie la thèse et les arguments de Duns Scot,
firent du Docteur franciscain un humble disciple de saint Thomas,
ex aliis Scotus, et reléguèrent à peu près tout le cajétanisme dans

la région des objections » (Et. Fr., 1924, p. 50 et 477)
Tout en défendant la conformité du scotisme avec le thomisme

officiel, cet argument insinue la thèse favorite des Franciscains :

Duns Scot aurait été meilleur thomiste que les thomistes de l'Ecole
dominicaine Mais ce ne sont là que jeux de polémistes. Les Frères

Mineurs sont plus près du point de vue du Dr Harris que celui-ci
ne le pense. Tous les efforts des néo-scotistes pendant ces trente
dernières années ont eu pour but de remettre le Docteur Subtil
dans le cadre de l'augustinisme et de le placer sous le couvert de

l'autorité de saint Bonaventure, de saint Anselme et de saint

Augustin.
« Scot et son école », dit le R. P. Minges, « ne sont que la

continuation et l'explication de l'ancienne école franciscaine. » « Sauf

peut-être pour l'univocité de l'être, l'originalité du système philotain,

rend un peu ridicule telle note bibliographique rédigée récemment par le

R. P. H. Klug dans les Etudes franciscaines. Il classe les ouvrages récents sur Duns
Scot en deux catégories: 1. les «études précieuses» des Frères Mineurs Bertoni,
Minges, Belmond, Longpré, etc. ; 2. les « exposés incomplets et en partie inexacts »

des profanes Werner, Pluzanski, Schmid, Vacant, Landry, Albanese, Harris, etc.
{1929, p. 5).



130 PIERRE JACCARD

sophique de D. Scot est héréditaire dans l'Ordre franciscain », dit
le R. P. Belmond (Et. Fr., 1924, p. 181 ; 1928, p. 263).

Cette nouvelle interprétation du scotisme a reçu l'approbation
d'historiens étrangers aux querelles néo-scolastiques. Dans son précis

sur La philosophie au moyen âge, publié en 1922, M. Gilson, par
exemple, faisait de Scot un conciliateur de l'aristotélisme et de

l'augustinisme en même temps que l'initiateur des philosophies
nouvelles du XIVe siècle. Dans une note de la Revue d'histoire
franciscaine de 1926, il se mit par contre à douter du rôle de novateur

que le cardinal Ehrle attribuait à Duns Scot dans un ouvrage
récent. Scot ne serait pas le nominaliste avant la lettre que l'on
imagine généralement, mais un « augustinien conservateur », même

un vrai « réactionnaire ». « Mettre en évidence le caractère traditionnel
du scotisme serait », dit-il, «une œuvre de longue haleine. »

Pour le moment, M. Gilson ne suggère qu'un seul argument, basé

sur un traité manuscrit de la Bibliothèque nationale de Paris. L'auteur,

un Franciscain anonyme qui paraît être un Anglais d'Oxford,
écrivant vers 1400, fait du Subtil le continuateur fidèle des trois
autorités les plus anciennes de l'Ordre : Alexandre de Halès,
Bonaventure et Jean de la Rochelle. Bien plus, il évoque Scot contre la

falsa opinio Thome sur le rapport de l'âme à ses facultés (p. 130-140).
Cet argument s'accorde mal avec l'histoire des Complutenses,

citée par le R. P. Longpré. Tout ceci ne prouve peut-être qu'une
seule chose, à savoir que Duns Scot fut aussi difficile à comprendre
de son temps qu'aujourd'hui. C'est pourquoi les portraits qu'on en

fait sont si contradictoires. Mais c'est le propre des génies de n'être
jamais compris. L'histoire, disait Anatole France et plus récemment

Julien Benda, n'est souvent faite que de non-sens, de contre-sens
et de malentendus.

On voit par cet aperçu combien le XIIIe siècle reste encore obscur,
en dépit de tant de recherches et de travaux. Mais que dire du

XIVe siècle, que M. Gilson appelle « la forêt vierge de la philosophie
médiévale » Pour l'école thomiste, ce n'est qu'un siècle de

décadence dont les Franciscains porteraient devant l'histoire la lourde

responsabilité. Une soif immodérée de nouveauté aurait déterminé
la chute de la scolastique. Celle-ci se serait faite en quatre étapes

avec Duns Scot, Pierre d'Auriole, Guillaume d'Occam et Nicolas
d'Autrecourt.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 131

On commence cependant à douter de l'exactitude de ce schéma

traditionnel. Les dernières enquêtes sur le XIVe siècle laissent entrevoir

une réalité infiniment plus complexe W. Le nominalisme, en

particulier, apparaît comme un mouvement de réaction dirigé aussi

bien contre le scotisme que contre le thomisme dominicain. Les

travaux ne sont toutefois pas encore assez avancés pour permettre
un jugement équitable sur les spéculations des Frères Mineurs au

XIVe siècle. Mais on leur accorde plus de crédit qu'autrefois.
L'influence de l'augustinisme franciscain, comme système autant que
comme esprit, apparaît de plus en plus importante, h'Imitation de

Jésus-Christ serait directement issue de la mystique de saint François.

Il n'est pas jusqu'à Descartes qui ne soit aujourd'hui expliqué
en fonction de l'augustinisme médiéval.

Si cette tendance ne se justifie pas toujours, elle a tout de même

le mérite d'avoir ramené l'attention sur l'importance méconnue
de la pensée franciscaine au moyen âge. Cinquante ans de recherches

ont réellement transformé la conception traditionnelle de la
scolastique. Il suffit pour s'en rendre compte de comparer le manuel
de M. Gilson avec ceux de la génération précédente. Sans remonter
bien haut, le chapitre cité de Ch.-V. Langlois sur le XIIIe siècle, où

n'apparaissent même pas les noms de saint Bonaventure et de Duns

Scot, nous autorise à parler de la « découverte » de l'augustinisme
franciscain. <2)

Mais il est temps de fermer cette trop longue parenthèse et de

revenir du XIIIe siècle à nos jours. Dans un prochain article, nous

verrons comment les Frères Mineurs ont exploité cette « découverte »

de la philosophie de leur Ordre, comment ils l'ont opposée au
néothomisme officiel et quel accueil le Saint-Siège a réservé à leur
tentative de restauration de la pensée franciscaine au XXe siècle.

Pierre JACCARD.

(•) Dans les Franziskanische Studien de 1925, le cardinal Ehrle a tenté de définir
les principaux courants de la pensée de cette époque d'après les citations du
Commentaire sur les Sentences du Franciscain Pierre de Candie, élu pape en 1409 sous
le nom d'Alexandre V. — (2) « La troupe arrogante des péripatéticiens » n'a d'ailleurs

pas plus de mérite aux yeux de l'auteur que l'Ecole franciscaine. Toute l'œuvre
des scolastiques est jugée sommairement dans le passage suivant : « Leurs idées

appartiennent à l'histoire très spéciale des imaginations que les hommes se sont
faites, a priori, sur des problèmes insolubles par la méthode a priori, ou absolument
insolubles ». (Histoire de France de Lavisse, t. III, vol. II, p. 393)


	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 1

