Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 75

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 1
Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE

Témoin de la persistance et des succeés du renouveau thomiste
a la fin du sitcle passé, le philosophe Friedrich Paulsen prétendait,
dit-on, que cela démontrait seulement I’infinie patience de Dieu et
la sottise des hommes : patientia Dei et stultitia hominum.

Ce vieil adage luthérien, si irrévérencieusement appliqué a la
restauration philosophique de Léon XIII, revient sans cesse a ’esprit
de celui qui lit les jugements simplistes et les condamnations som-
maires de certaine littérature néo-thomiste contemporaine. Celle-ci
s’est enrichie récemment des nombreux discours prononcés a l’oc-
casion du cinquantenaire de I’encyclique Zterni Patris. Selon Mgr
L.-A. Paquet, membre de ’Académie romaine de saint Thomas, I’ini-
tiative du pape en 1879 n’aurait pas été seulement permise, mais
expressément voulue et directement inspirée par Dieu lui-méme :

« Le monde», dit-il, «paraissait dans ’attente de l'un de ces
événements qui redressent ou transforment le cours de I’histoire...
Dieu, qui veille sur son Eglise et sur les destinées des peuples, ne crut
pas devoir tarder davantage a refréner, par des moyens appropriés,
Panarchie croissante des spéculations humaines... Dans un langage
d’apothéose, Léon XIII dressa sous les regards de l’univers Pim-
mortelle doctrine de saint Thomas... Ce fut, dans le désarroi, le
coup de barre qui éloigne le navire des écueils et le préserve du nau-
frage... L’un des actes pontificaux les plus graves et les plus décisifs
de I’¢re moderne... cette encyclique mémorable ouvrit, par les mains
augustes du Vicaire de Jésus-Christ, ’une des époques les plus lumi-



104 PIERRE ¥ACCARD

neuses et les plus fécondes dans toute 'histoire de l'intelligence
humaine, » (¥

Cet incroyable discours du fondateur du nouvel Institut supérieur
de philosophie de I’Université Laval a Québec reproduit naturelle-
ment tous les clichés habituels de ’Ecole sur le cartésianisme et le
kantisme, « courants issus de la Réforme » et dont l'influence «sub-
versive et désastreuse » aurait poussé la jeunesse «a toutes les rébel-
lions de Pesprit et a toutes les licences de la vie » (p. 8-9).

Dans un article récent sur Le néo-thomisme et Pesprit primaire,
M. Pierre Lasserre a déploré encore une fois I’absence de mesure,
de finesse et de sérénité philosophique dont témoignent les produc-
tions des néo-thomistes, prétendus défenseurs du « sens commun » (2,
Ce qui nous frappe, ce n’est pas tant le caractere excessif de ces
jugements que leur caractére conventionnel. Doctrine de partisans,
le néo-thomisme impose a ses adeptes une attitude de commande
qui est la négation méme de toute recherche philosophique désin-
téressée. Cette discipline de groupe explique Iabsence d’originalité
et de sens critique des modernes disciples de saint Thomas. Tous
répetent sans se lasser les mémes invraisemblances sur la philo-
sophie moderne et la pensée médiévale.

C’est en histoire en effet que l'uniformité artificielle de 1’apolo-
gétique de P’Ecole apparait le mieux. Le DT Jean Rimaud, de la
Société de Jésus, reconnaissait récemment que saint Thomas lui-
méme n’avait pas plus le sens de I’histoire que celui de la psycho-
logie : «Corriger sur ce point la méthode de saint Thomas est»,
dit-il, «la condition d’une renaissance thomiste ». Malheureusement,
au lieu de suivre ce conseil, les nouveaux disciples du Docteur
Angélique ne font qu’exagérer ses défauts. L’initiation thomiste
commence par l'acceptation d’une philosophie arbitraire de Ihis-
toire dont les Trois Réformateurs de M. Maritain ont donné une
parfaite illustration. '

Cette déformation systématique de la pensée moderne se double
d’une apologie démesurée de la tradition thomiste. La déchéance
de la scolastique au moyen 4ge et I’échec des tentatives de restau-
ration au XVII® si¢cle sont expliqués par des raisons purement
extérieures qui ne sauraient diminuer la valeur du systéme lui-

(1) Le cinquantenaire de I'encyclique « Zterni Patris ». Sous les auspices de I'Ecole
Supérieure de Philosophie. Université Laval. Québec 1929. Pp. 21, 9, 22, 11 et §. —
(2) Nouvelles Littéraires, 4 janvier 193o.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 105

méme. Quant a Phistoire de la renaissance thomiste au XIXe siecle,
elle est si bien camouflée dans les discours commémoratifs qu’on
ne la reconnait plus.

A lire, par exemple, la brochure consacrée par I’Université catho-
lique de Québec a «la préparation, ’opportunité, les enseignements,
les prescriptions et les effets » de encyclique Zterni Patris, on croi-
rait que cette restauration, soi-disant providentielle, s’est déroulée
comme une idylle de bergers. Au début du siecle, la «saine tradi-
tion » n’aurait été qu’affaiblie dans ’Eglise. Mais, «sous la motion
inspiratrice » de Dieu, des «initiateurs courageux et dévoués», des
« précurseurs a haute vision» l'ont fait peu a peu revivre. «Cette
fitre tentative ol se tendirent les cerveaux les plus puissants» fut
couronnée par ’encyclique de 1879 dont la valeur est louée dans
les termes démesurés que 'on sait. |

Un scrupule empéche Mgr Paquet de dire « que la parole du Pape
dissipa d’un coup tout malaise et mit fin a toute hésitation ». Mais
les dissentiments provoqués par 'encyclique ne sont rappelés qu’en
dix lignes a peine dans un ouvrage de cent vingt pages. Plus encore,
ils sont mis arbitrairement sur le compte des dissensions politiques
du temps. Le lecteur non averti n’y prend pas garde et le conte de
fées se termine dans une apothéose optimiste et dans des effusions
sentimentales.

Cette méthode sommaire de passer sous silence tout ce qui contre-
dit les prétentions des néo-thomistes n’a pas pour seules victimes
les modernistes et les protestants. L’Ecole en use de méme avec tous
ceux qui, dans PEglise, ne croient pas devoir abdiquer leur origi-
nalité ou leurs traditions pour se soumettre aux exigences du tho-
misme intégral. C’est ainsi que P’on feint d’ignorer cinquante années
de controverses, de rivalités et d’intrigues sur la doctrine de saint
Thomas, dans le sein méme de ’Eglise romaine.

Loin d’avoir eu tous les merveilleux effets qu’on lui attribue si
généreusement, Pinitiative de Léon XIII n’a fait qu’exaspérer deux
des plus tragiques conflits dont la pensée catholique ait souffert.
Elle provoqua d’abord la crise du modernisme, que la condamnation
irréparable de 1907 a étouffée, mais non résolue. Sacrifiant d’autre
part au thomisme intégral des Dominicains 'augustinisme francis-
cain et D’éclectisme suarézien des Jésuites, I’encyclique de 1879 a
réveillé les vieilles rivalités des Ordres religieux. De 13, les polémiques



106 PIERRE FACCARD

sans issue du néo-thomisme contemporain. Conduit & Rome au
milieu des intrigues de palais et des jalousies d’Ordres et de per-
sonnes, le mouvement néo-scolastique a bien dégénéré depuis Léon
XTIII et le cardinal Mercier.

En dépit de multiples interventions pontificales, dont les contra-
dictions ont augmenté la confusion, P’issue du conflit reste toujours
douteuse. Aussi est-il pour le moins prématuré de proclamer bruyam-
ment le triomphe du néo-thomisme, alors qu’il n’a pas réussi en
cinquante ans 4 convaincre de sa mission providentielle la moitié
de ’Eglise romaine et la centiéme partie du monde civilisé.

Bien que 'occasion en soit tentante, nous n’avons pas l’intention
d’esquisser plus en détail cette histoire intérieure de la néo-scolas-
tique contemporaine. Ce que nous aimerions, c’est faire un peu mieux
connaitre I'un de ces mouvements, a la fois paralleles et opposés au
néo-thomisme, qui se sont développés dans PEglise romaine pendant
ce dernier demi-siécle. Nous voulons parler de la renaissance de la
pensée franciscaine, désignée quelquefois sous les noms de « néo-
franciscanisme » ou de «néo-scotisme». Ce mouvement n’a jamais bé-
néficié de la réclame tapageuse des snobs ni de la faveur pontificale.
I1 n’en est pas moins issu en grande partie de l’initiative de Léon
XIII. Mais nous verrons par quel malentendu ce pape en encouragea
les débuts.

Par les lumitres qu’il jette sur le néo-thomisme officiel autant
que par son contenu positif, le néo-franciscanisme a droit 4 notre
attention. Tantot calomniée, tantét oubliée par les Dominicains,
la renaissance franciscaine mérite autant que la renaissance thomiste
une place dans ces revues générales de la pensée catholique contem-
poraine.

I. LE RENOUVEAU DES ETUDES FRANCISCAINES.

Lorsque le pape Léon XIII promulgua son encyclique sur «la
philosophie chrétienne », le 4 aofit 1879, la rivalité des Franciscains
et des Dominicains avait perdu depuis longtemps son caractére
farouche d’autrefois. Aucun Mineur n’aurait songé a commencer
une lettre a un Précheur par les apostrophes « O progéniture de lion,
etc.» par lesquelles Jean Peckham, O. F. M., s’adressait au Provin-
cial des Précheurs d’Angleterre.

Les Franciscains avaient abandonné la philosophie et ses contro-



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 107

verses depuis un si¢cle au moins. Les historiens de I’Ordre admettent
en effet que la Révolution donna le coup de grice aux écoles fran-
ciscaines que la philosophie du XVIII® si¢cle avait déja mises en
déroute. C’est seulement en se plagant au point de vue trés limité
de Thistoire de la scolastique et avec beaucoup de bonne volonté
que Pon peut parler, comme le R. P. Dominique de Caylus, du
« merveilleux épanouissement de la pensée scotiste au XVIIe siécle »
{Etudes franciscaines, 1910-11).

A vrai dire, la déchéance de la scolastique franciscaine était déja
compléte a cette époque. Le scotisme, en dépit de ses nombreux
mais obscurs fideles, ne connut méme pas ce rajeunissement tardif
et éphémere dont le thomisme jouit vers la fin du XVIe sitcle en
Espagne, avant de disparaitre aux yeux du monde. Car la réforme
intellectuelle entreprise par le cardinal F. Ximenes de Cisneros,
O. F. M., au début du XVIe siecle, resta sans lendemain. Le R. P.
Antoine de Sérent, O. F. M., qui P’exaltait comme «le plus grand
homme d’action que ’Eglise ait peut-étre jamais connu» et qui ’op-
posait avec grandiloquence au «moine apostat» Martin Luther,
dans une conférence a PInstitut catholique de Paris, est obligé de
reconnaitre ’échec complet de sa tentative :

« Les Franciscains de France en ont-ils bénéficié », demande-t-il ?
« Je ne voudrais pas affirmer... C’est seulement depuis moins de
cinquante ans que nous faisons marche en avant et que nous repre-
nons ’ceuvre de Ximenes, comme il avait suivi lui-méme, 4 deux
siecles de distance, le programme d’un autre Franciscain, Roger
Bacon. » (¥

Ximenes ne fut tout de méme pas le seul penseur original de
1’Ordre séraphique depuis Roger Bacon jusqu’a nos jours. La pro-
duction littéraire des Mineurs du XVIIe sieécle fut considérable et
non sans intérét, s’il faut en croire ’abbé Bremond. Mais toute
cette littérature ne porte que sur des questions de théologie ascétique
et mystique. Seules les spéculations mariologiques et christologiques
du scotisme furent cultivées par les auteurs franciscains. En tout
cas, nul philosophe égal aux grands Docteurs du moyen 4ge n’ap-
parut dans I’Ordre depuis le temps d’Occam et des nominalistes.

Rien ne faisait prévoir, au début du XIXe sitcle, une renaissance
future de la pensée franciscaine. C’est en vain que Jean Tecca de

(*) Les Fréres Mineurs frangais en face du protestantisme au XV 1e siécle, Et. Fr.,
1929, p. 226. (Et. Fr. = Etudes franciscaines.)



108 PIERRE FACCARD

Capistran, général de P’Observance en 1827, essaya de ramener a
Duns Scot les maitres et les éléves de sa juridiction. « L’éclectisme
avait chez eux comme partout ailleurs gain de cause», dit le R. P.
Belmond dans une note sur L’influence de Duns Scot (Et. Fr., 1928,
P. 415).

Ce que Roger Bacon notait au XIII® siecle déja, dans un passage
fameux, était devenu la régle: Les Sommes des vieux maitres pour-
rissalent sans lecteurs dans les greniers de I’Ordre : Exemplar apud
fratres putrescit et jacet intactum. 11 y avait bien a I’Université de
Naples une chaire scotiste, fondée jadis par un éleve du Subtil en
Sorbonne. Mais elle n’était plus qu’une «épave d’un long passé de
gloire » et 'on ne s’apercut guere de sa disparition, lorsqu’un décret
royal laicisa les Universités italiennes en 187q.

Cependant 'exces méme des tribulations souffertes par les Ordres
Mineurs depuis la Révolution provoqua un réveil religieux dans
les rangs dispersés des Franciscains. La définition du dogme scotiste
de PImmaculée Conception par Pie IX en 1854 ranima leur zele
pour les spéculations théologiques. Les Capucins francais furent les
premiers a reprendre I’étude de leurs Docteurs spirituels. En 1856,
peu de temps apres la réinstallation et la réorganisation de I’Ordre
en France, I'un d’entre eux, le T. R. P. Laurent d’Aoste, fonda une
Bibliothéeque franciscaine, ol certains travaux historiques et théo-
logiques prirent place a c6té d’ceuvres hagiographiques et mystiques.
Ce sont également les Capucins de France qui publierent, dés 1861,
la premitre revue séraphique: les Adnnales franciscaines, bulletin
mensuel a I'usage des Tertiaires de saint Francois, qui parait encore
aujourd’hui a Paris.

Mais cet intérét exclusif pour les doctrines spirituelles des Doc-
teurs franciscains n’attira guére Pattention sur Poriginalité mécon-
nue de leurs systémes philosophiques. Plusieurs écoles modernes en
profiterent pour s’annexer arbitrairement ces gloires mal défendues
d’un Ordre décimé. Dans une traduction francaise de I’'[tinéraire de
Pame vers Dieu, publiée en 1854 sous le titre de Théodicée chrétienne
par le célebre chanoine Ubaghs de Louvain, saint Bonaventure
devint le précurseur de 'ontologisme. Les positivistes se réclamerent
ouvertement de Duns Scot et de Roger Bacon. Les invectives de ce
dernier contre les gloires de son temps remplissaient d’aise les dis-
ciples de Taine et de Renan. L’auteur des Origines du christianisme
faisait de Roger Bacon «le prince de la pensée au moyen dge» sans



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 109

se douter de 'originalité véritable de cet étrange Docteur franciscain.

D’un autre c6té, ceux que ’abbé Besse nommait les « paléo-
thomistes » du milieu du XIXe si¢cle firent tout leur possible pour
diminuer le prestige des rivaux de saint Thomas. Saint Bonaventure
devint une ombre du Docteur Angélique et Duns Scot fut relégué
avec Guillaume d’Occam parmi les précurseurs de la Réforme.

Des la restauration officielle du thomisme en 1879, cette conspi-
ration du silence fit place a une vraie campagne de dénigrement.
Duns Scot surtout devint le point de mire de toutes les attaques des
partisans du thomisme intégral. On verra plus loin comment sa
dignité de Bienheureux de I’Eglise et son prestige de Docteur
Marial ne empécherent pas d’étre traité comme poisson pourri par
M. Maritain. Dans sa these de 1925, Thomisme et méthode, le R. P.
Jean Rimaud ne craignit pas de dénoncer publiquement le scandale
de ces campagnes néo-thomistes contre les plus anciennes traditions
philosophiques de I’Eglise :

« On parle et on écrit », dit-il, « comme si, en face de saint Thomas,
il n’y avait eu qu’une foule de conservateurs étroits, de théologiens
4gés, qui ne pouvaient ni ne voulaient comprendre, de traditiona-
listes retardataires, routiniers, réfractaires a toute nouveauté comme
a tout progres, obstinés a défendre de vieilles positions augustiniennes
parce qu’elles étaient vieilles. Outre que c’est injustice pour un
Alexandre de Halés et un saint Bonaventure dont on caricature
Pamour de la tradition en lacheté intellectuelle et dont on ignore
Peffort personnel et la part dans le progres de la théologie, c’est
méconnaissance absolue de l’histoire des idées au XII¢ siécle, du
mouvement qui prépara le thomisme. I y a plus. Ce mépris des
adversaires diminue les vainqueurs bien loin de les grandir. Le
mérite serait pauvre d’avoir enfoncé des portes vermoulues dont
les gonds branlaient. »

« Saint Thomas aurait bldmé ce mépris superbe. Etrange péren-
nité d’ailleurs que celle de la philosophie chrétienne si la pensée de
saint Thomas fut un feu brillant soudain dans la nuit ou, dés le
début du XIVe siecle, Scot et Occam la replongérent ! Etrange philo-
sophie du genre humain que seuls Aristote, saint Thomas et quelques
thomistes possédeérent ! Si vraiment c’était l1a de I’histoire, 11 y aurait
de quoi justifier les tentatives les plus désespérées d’évasion mys-

tique. » (p. 58)



110 PIERRE FACCARD

Ces exces réveillerent Pamour-propre franciscain. Une forte réac-
tion se dessina bientot dans les Ordres Mineurs contre les prétentions
du thomisme intégral. Deés 1880, on peut apercevoir les premiers
signes de leur renouveau intellectuel. Ils vont ravir 4 la science
universitaire le monopole des recherches historiques sur I’Ecole
franciscaine au moyen 4ge. Leurs polémistes ne laisseront plus passer
sans protestations les calomnies et les attaques de leurs adversaires
néo-thomistes.

Un des plus actifs promoteurs de cette renaissance fut le Rme
P. Bernardino del Vago, Ministre général de I’Observance de 1869
a 1889. Dés son élévation, il créa la plus fameuse maison d’études
de 1’Ordre: le College S. Bonaventure de Quaracchi et, plus tard
aussi, le College S. Antoine de Rome. C’est lui qui inaugura, en 1880,
les Acta Ordinis Minorum, publication officielle du Premier Ordre
de saint Francois.

Son successeur, le Général Luigi Canali de Parme, continua son
ceuvre en réorganisant la branche de I’Observance. Le 4 octobre
1897, la bulle Felicitate quidam de Léon XIII couronna ses efforts
en rattachant au Premier Ordre toutes les sectes qui s’en étaient
détachées depuis 1517. Désormais, les Observants, les Récollets, les
Cordeliers, les Déchaussés, les Riformati, etc., se nommeérent Fran-
ciscains tout court (O. F. M.).

Cette réforme ne toucha cependant pas aux constitutions des
Conventuels (O. M. Conv.) et des Capucins (O. M. Cap.). En France,
ces derniers n’ont cessé d’étre a la téte du mouvement de renais-
sance franciscaine. Deux de leurs dignitaires, décédés en 1928, le
Rme P. Edouard d’Alencon et le T. R. P. Eugene d’Oisy, ont été
particuli¢rement actifs. Le premier fut rédacteur des Annales fran-
ciscaines deés 1885, archiviste général de 1892 a 1914 et directeur,
des 1914, des Analecta Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum,
organe officiel de I’Ordre, fondé en 1885, a 'occasion du septieme
centenaire de la naissance du Poverello.

En 1894, le T. R. P. d’Oisy, depuis lors définiteur général et
Provincial, créait a Paris, sous le nom d’GEuvre S. Francois, un dépot
de livres anciens et modernes écrits par les religieux franciscains.
Ce centre devint plus tard la Librairie S. Frangois qui publia dans
sa Nouvelle Bibliothéque Franciscaine de trés nombreux ouvrages.

Avant 19oo toutefois, le nombre des études proprement philo-
sophiques, d’inspiration franciscaine, resta limité, On se contentait



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE I11

de rééditer quelques commentaires scotistes de jadis, telle une
Somme théologique ad mentem Doctoris Subtilis d’un certain S. Du-
pasquier, datant de 1719. Mais un intérét croissant se manifestait
pour les doctrines des maitres franciscains. Preuve en soit le succes
de la réédition, entreprise a Paris par L. Vives en 1891-1895, des
ceuvres de Duns Scot d’apres le texte établi par Wadding en 1639.
Les quelque dix neuf mille pages in-quarto de ces vingt-six volumes
trouveérent tant d’amateurs que ’édition fut bientét épuisée. Nous
aurons l’occasion, plus tard, de parler de Pédition critique des
ceuvres de saint Bonaventure, publiées en onze volumes, de 1882
a 1902, par les Peres de Quaracchi.

Les polémiques entre Mineurs et Dominicains reprirent des la
restauration officielle du thomisme. Les jugements du cardinal
Gonzales, O. P., sur Duns Scot, dans sa célébre Historia de la filosofia,
furent critiqués séverement par le R. P. E. Malo dans un ouvrage
publié & Madrid en 1880. En France et en Italie, les controverses
reprirent comme au moyen ige sur 'unité ou la pluralité des formes
substantielles. Une étude du R. P. Prosper de Martigné, O. M. Cap.,
sur La scolastique et les traditions franciscaines (Paris 1888) opposa
d’une fagon nette, pour la premitre fois peut-étre, le néo-francis-
canisme des Mineurs au néo-thomisme des Dominicains.

Dix ans plus tard, en 1898, le congrés international des sciences
catholiques de Fribourg trouvait les deux écoles rivales fortement
constituées. Les néo-scotistes, rangés sous la banniére du R. P. Déodat-
Marie de Basly, O. M. Cap., paraissaient décidés a maintenir cofite
que cofite leurs positions. La promesse de la béatification prochaine
du Docteur Subtil les remplissait d’orgueil et d’illusions sur avenir
du scotisme dans I’Eglise. Nous verrons dans notre troisiéme partie
les déceptions qui les attendaient et leurs démélés avec Pautorité
pontificale. Contentons-nous d’esquisser ici I’histoire générale de la
renaissance des études franciscaines.

Toute une série de périodiques historiques, philosophiques ou
théologiques furent inaugurés par les Fréres Mineurs dés le début
de notre siécle. Tandis que les uns se limitaient a 1’étude scienti-
fique du passé franciscain, d’autres entreprirent la restauration
positive des doctrines de 1’Ordre. Tous n’ayant cependant qu’un
seul but, la défense et lillustration de la pensée franciscaine, nous
pouvons les réunir dans une rapide énumération.



112 PIERRE FACCARD

Les Etudes franciscaines, fondées par le T. R. P. d’Oisy en 1899
et publiées par les Capucins francais a la Librairie S. Frangois de
Paris, furent le premier et le plus vivant organe du néo-francisca-
nisme. C’est dans leurs pages que 'on trouve les seuls échos complets
des controverses anti-thomistes des Mineurs. L’histoire de ce pério-
dique se confond méme avec celle du néo-scotisme. Aussi année
1929, qui marquait le cinquantenaire du néo-thomisme officiel,
pouvait étre aussi bien fétée par les Franciscains comme le trentiéme
anniversaire des Efudes et du néo-franciscanisme organisé.

De 1903 a 1912, le Pére Déodat-Marie publia successivement
trois revues scotistes : La Bonne Parole, dont le titre bénin contras-
tait avec le ton passionné, la Revue Duns Scot et Ecole Francis-
caine. En méme "temps apparurent les premitres revues d’histoire.
Ce furent d’abord les Miscellanea francescana, publids a intervalles
irréguliers par les Conventuels d’Assise, puis surtout PArchivum
franciscanum bistoricum, revue trimestrielle éditée par les Péres de
Quaracchi.

En 1912, la France Franciscaine, «revue trimestrielle pour les
pays de langue frangaise», et, en 1914, les Franziskanische Studien
viennent compléter la liste des périodiques de I’Ordre. Les Studien,
publides & Miinster en Westphalie par le R. P. Parthénius Minges,
O. F. M., devinrent le principal organe du fort mouvement néo-
franciscain d’Allemagne. Ses plus actifs promoteurs furent les Freéres
Mineurs de la province de Saxe, éditeurs des Franziskus Stimmen.

La guerre interrompit la publication des Etudes franciscaines, de
1914 a 1921. L’aprés-guerre fut aussi une période difficile pour les
revues des Mineurs. Les Franciscana d’Iseghem, qui avalent succédé
en 1918 a la Neerlandia Franciscana, disparurent en 1924. Mais
d’autres revues ¢étalent apparues. En 1914, les Studi francescani
avaient repris en Italie la succession de La Verna ; en Hollande, les
Capucins availent inauguré en 1918 la Franciscaansch Leven, qui
doubla lancienne Franciscaansche Standaard ; en Espagne, enfin,
les Capucins de Catalogne publiaient les Estudis Franciscans, tandis
que les Freres Mineurs éditaient I’ drehivo 1bero-Americano.

Tout récemment encore, en 1926, les Peres lecteurs du College inter-
national de S. Antoine de Rome entreprirent la publication en latin
d’une nouvelle revue trimestrielle, " Antonianum, dont le but est
de mettre en valeur les doctrines théologiques et philosophiques de
I’Ordre Séraphique.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 113

A c6té de ces périodiques, les Fréres Mineurs publierent plusieurs
collections d’¢tudes et de textes franciscains. En 1903, les Peres
de Quaracchi ont lancé une Bibliotheca franciscana scholastica medii
@vi, collection de textes philosophiques et théologiques. Dans leurs
Analecta franciscana, ils ont édité une dizaine de volumes de docu-
ments relatifs a la vie du saint fondateur. Toutes les légendes fran-
ciscaines du moyen Age seront publiées avec appareil critique dans
cette collection italo-latine. Les éditions de la France Franciscaine
ont aussi inauguré récemment une collection semblable pour les
lecteurs francais.

Nous avons déja mentionné la Bibliothéque et la Nouvelle biblio-
théque franciscaine des Capucins frangais. Deux collections rivales
firent récemment leur apparition 4 Paris. La premitre, inaugurée
en 1926 par Bloud et Gay et dirigée par le célebre capitaine d’artil-
lerie Frere Martial Lekeux, se nomme Bibliothéque franciscaine de
vie spirituelle ou Collection Caritas. En 1927, la librairie Lethielleux,
qui édita nombre d’ouvrages franciscains depuis un demi-siecle,
lanca la Bibliothéque d’études franciscaines, publiée sous les auspices
des Ministres Provinciaux des Franciscains de France (anciens
Observants et Récollets).

L’essor universel de la branche des Capucins pendant ces cin-
quante derni¢res années n’alla pas sans exciter la rivalité séculaire
des familles franciscaines. Dans ouvrage inaugural de la Biblio-
théque d’études framciscaines, un historien Mineur ne craignit pas,
par exemple, de dénier aux Capucins et aux Conventuels le droit
de se dire Fils de saint Francois.

Au lieu de se disputer de cette fagon, les membres américains
des trois familles religieuses issues du Premier Ordre Séraphique se
sont associés depuis 1919 dans une Franciscan Educational Conference.
Cette conférence se réunit une fois par an et publie les travaux et
communications de ses membres. Elle a inauguré en 1924 une col-
lection appelée The Franciscan Studies qui a donné plusieurs impor-
tantes études sur la science, la philosophie et la théologie de
T’Ecole.

Le septiéme centenaire de la mort de saint Frangois, célébré
universellement en 1926, provoqua une véritable «inondation »
d’ouvrages. Le flot s’accrut encore, en 1928, lors du quatri¢me cente-
naire de la fondation de la branche des Capucins. D’innombrables
études furent publides a ces deux occasions sur saint Frangois, sa



114 PIERRE FACCARD

biographie et sa légende, sur les origines et les diverses Constitutions
des Ordres Mineurs ou sur les gloires et les tribulations de leurs
provinces et de leurs membres.

De toute cette littérature commémorative nous ne citerons que
quelques ouvrages collectifs qui compléteront notre liste des pério-
diques et bibliotheques de I’Ordre Séraphique: Frate Francesco,
organe officiel du comité de préparation du Centenaire (1924-1926),
St-Franziskus (1927), publication allemande du comité international
de féte, St Francis of Assisi (1927), hommage des franciscanisants
britanniques, Saint Francois d’ Assise, son ceuvre, son influence (1927),
luxueux in-quarto, édité par A. Masseron et H. Lemaitre, contenant
onze études signées par G. Goyau, E. Gilson, L. Gillet, etc.

Des recueils semblables ont été publiés, en 1927, par les Freres
Mineurs de Hollande, sous le titre de Collectanca Franciscana Neer-
landica, et, en 1928, par les Capucins de Catalogne, sous le titre de
Franciscalia. 11 faut mentionner, enfin, le Liber Memorialis publié en
1928 par les Capucins a occasion de leur centenaire.

Une des caractéristiques de tous ces travaux, c’est leur souci
de rattacher histoire entitre des Ordres Mineurs a leur fondateur
et de montrer comment la pensée et la vie franciscaines ont obéi
a l'inspiration fondamentale du Poverello. Cette entreprise parait
quelque peu paradoxale lorsqu’il s’agit d’art, de science ou de
philosophie, toutes choses que saint Frangois n’estima et méme ne
connut guére. La plupart des discordes et des divisions a I'intérieur
des Ordres Mineurs eurent précisément pour cause ’antagonisme
des «savants» et des «spirituels ». Les premiers, se réclamant de
saint Bonaventure, second fondateur de I’Ordre, furent sans cesse
en conflit avec les partisans de ’observance intégrale de la Regle
primitive de saint Francois.

Cependant, dans son essence méme, la pensée franciscaine est
restée fidele a ’idéal de saint Frangois et c’est pourquoi elle a tou-
jours gardé une valeur spirituelle et humaine a la fois que la pensée
thomiste n’a jamais connue. « L’ordre », disait Pascal, « saint Thomas
ne P’a pas gardé. » Le thomisme, en effet, a éloigné la pensée catho-
lique aussi bien de Dieu que de Phomme. L’Ecole franciscaine évita
mieux les pieges subtils de la philosophie d’Aristote. Grice a Pesprit
religieux que son fondateur lui avait inspiré, elle resta plus proche
des sources vives de ’Evangile. Elle préféra au paganisme grec la



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE IIg

philosophie moins cohérente mais plus chrétienne de ce saint Augus-
tin dont Ch.-V. Langlois, qui ne ’aimait guére,- disait qu’il avait
« subordonné le Vrai au Bien, I’Intelligence a la Volonté et prosterné
la pensée humaine». Cest pourquoi aussi bien le glacial Duns
Scot que le mystique Bonaventure ont laissé 4 leur Ordre les
plus « chrétiennes » des syntheses doctrinales du catholicisme,

Dans sa contribution a ouvrage commémoratif du centenaire de
saint Francois, M. Gilson a fort bien mis en relief ’unité spirituelle
de la pbhilosophie franciscaine :

« Tout ce systéme de la connaissance de la nature et de ’homme
est enveloppé sous une intuition générale, qui voit de préférence en
Dieu une Bonté sans cesse jaillissante, source inépuisable d’amour
qui nous demande avant tout notre amour. Pris en soi, Dieu est
essentiellement PEtre ; mais par rapport 4 nous, il est essentielle-
ment le Bien, c’est-a-dire ce qui est en soi le seul désirable, et en
dehors de quoi notre volonté ne saurait se reposer. Etant ainsi la
fin, non seulement de nous, mais de la nature entiére, Dieu s’offre
aux créatures comme ce qui doit étre désiré, voulu, aimé, de telle
sorte que la volonté, par quoi on aime, passe au premier rang des
facultés humaines dans Pordre de P'importance et de la dignité.
Certes, la volonté sans intelligence serait aveugle ; mais I’intelligence
sans la volonté serait inerte; a la fine pointe de ’Ame, entrainant
tout derritre soi, se trouve la flamme de ’amour que notre volonté
tend vers Dieu. Le temps et les luttes doctrinales finiront par user
toutes les autres theses de ’augustinisme franciscain ; seule, comme
s’il s’agissait 1a du cceur méme de la pensée et de la vie franciscai-
nes, se transmettra sans aucune interruption, d’un Docteur a ’autre
Docteur, cette doctrine qui subordonne en nous la connaissance a
Pamour et Iintelligence a la volonté» (p. 158-159).

« Tendue vers Pceuvre du salut, insistant volontiers sur la pri-
mauté de 'ordre pratique de la volonté et de I’amour, la philosophie
franciscaine vise constamment a une synthése totale du savoir et
de la vie, qui développe sur le plan de la pensée 'exemple laissé au
monde par le petit pauvre de Dieu, saint Francois. Au fond de cha-
cun de ses tenants, si grands soient-ils, vit le culte ardent de cet
humble imitateur du Christ et le regret de cette grice parfaite qui
permit a Francois de vivre la solution de leurs problémes sans avoir
eu seulement la peine de les poser. » (p. 175)



116 PIERRE FACCARD

Cette belle définition du génie franciscain explique l’attirance
que le Poverello et son ceuvre ont toujours exercée sur les dmes,
catholiques ou non. Avant sa vogue récente auprés des jeunes litté-
rateurs de I’école de M. Maritain, saint Thomas n’intéressa jamais
que les professeurs de séminaires théologiques. Véritable « méta-
physique des saints», l'augustinisme franciscain a toujours séduit
nombre de penseurs et d’historiens indépendants. Ils se sont mul-
tipliés depuis trente ans en France, en Allemagne et en Angleterre.
Un «Quatritme Ordre de saint Frangois», recruté «indistincte-
ment parmi les écrivains, les artistes et les philosophes, amis du
Poverello », aurait méme été fondé récemment & Paris. La prési-
dence en aurait été offerte & M. Johannes Jeergensen, s’il faut en
croire un article de M. Alfred Pereire, dans le Journal des Débats.
Aussi convient-il de passer en revue le travail des franciscanisants
a coté de celui des Franciscains.

Les recherches entreprises sur la scolastique médiévale par les
universitaires francais, depuis Victor Cousin, ont contribué, plus
que les Mineurs ne veulent le reconnaitre, a la découverte de Pau-
gustinisme franciscain. Leurs sympathies pour les insoumis du moyen
age, qu’ills modernisaient souvent a tort, leur firent exhumer nombre
d’ceuvres et d’auteurs inconnus. Grice a eux, on s’apercut que la
pensée médiévale était plus vaste et plus riche que le systéme de
saint Thomas. Si la plupart de leurs conclusions générales sont
aujourd’hui désuetes, il leur reste le mérite d’avoir inauguré I’étude
scientifique de I’histoire des idées au moyen 4ge.

C’est aussi un historien frangais, le protestant Paul Sabatier, qui
fut I'initiateur de 'immense mouvement de recherches sur les sources
de la vie de saint Frangois. Bien qu’elle ait paru en 1894, sa fameuse
biographie du Poverello est restée le point de départ de toutes les
études subséquentes sur la critique des sources franciscaines. Clest
a lui que 'on doit, en tout premier lieu, ce qu’un orateur du cente-
naire appelait la «redécouverte » de saint Francois.

Ce sont cependant les Allemands qui ont fourni la plus forte
contribution a T’histoire de la pensée franciscaine. D’innombrables
travaux originaux sur la philosophie et la théologie des Freres
Mineurs du XIII¢ et du XIVe siécle ont paru, dés 1885, dans 1’4r-
chiv fiir Literatur und Kirchengeschichte des Mitielalters des Péres
H. Denifle, O. P., et F. Ehrle, S.]., ainsi que dans les Peitrege zur



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 117

Geschichte der Philosophie des Mittelalters, publiés depuis 1891 par
les professeurs Clemens Bzumker et Georg von Hertling.

Si nous mentionnons encore la collection plus récente des Opus-
cula et textus historiam Ecclesie etusque vitam atque doctrinam illus-
irantia, dont sept volumes avaient paru en 1929, édités par Mgr Mar-
tin Grabmann et le R, P. Pelster, S. J., nous aurons cité en méme
temps les noms des meilleurs franciscanisants allemands. Leur mai-
tre incontesté est, depuis bientdt cinquante ans, le cardinal Franz
Ehrle, de la Société de Jésus, que le pape vient de nommer, comme
successeur du défunt cardinal Gasquet, au poste de bibliothécaire
et d’archiviste du saint si¢ge romain. Il fut I'un des premiers a
attirer ’attention des historiens sur ce vaste champ inexploré qu’était
la scolastique franciscaine. Ses travaux personnels ont non seule-
ment révélé certains auteurs méconnus, tels que Jean Peckham ou
Pierre-Jean Olivi, mais ils ont transformé la plupart des idées cou-
rantes sur la philosophie du moyen 4ge.

Depuis la guerre, les historiens de langue frangaise rivalisent
de zetle avec les Allemands pour la pensée franciscaine. Le plus
connu d’entre eux est M. Etienne Gilson, professeur a la Sorbonne
et 4 ’Ecole des Hautes Etudes de Paris. Depuis quelques années,
son activité s’étend au dela de ’Atlantique. Aprés avoir enseigné a
Harvard University (U. S. A.), il a pris en 1929 la direction du nouvel
Institut d’études médiévales de I’Université de Toronto au Canada.
La plupart de ses travaux ont été consacrés & Iaugustinisme dont
il a suivi les avatars particulierement chez saint Augustin (1929)
et saint Bonaventure (1924). Il est le plus actif collaborateur de la
Revue d’bistoire franciscaine qu’il a fondée en 1924 avec M. H. Le-
maitre. Ses articles se distinguent par leur caractére général et
synthétique et leur souci de rattacher la philosophie a I’ensemble
du mouvement intellectuel au moyen 4ge. On peut citer tel essai
sur Rabelais franciscain ou sur la mystique franciscaine dans ’ceuvre
de Dante que les thomistes veulent trop souvent s’annexer. Les
Docteurs de 1’Ordre de saint Frangois ont la part du lion dans les
Etudes de philosophie médiévale qu’il a inaugurées en 1922. Il en est
de méme dans les Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen
dge qu’il a fondées en 1926 avec le R. P. G. Théry, O. P.

Dans la collection des Philosophes belges, dirigée par M. de Wulf a

Louvain, on trouve plusieurs éditions et études de textes francis-

‘REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XVIII (N® 75, 1930). 3



118 PIERRE FACCARD

cains. Le programme des Recherches de théologie ancienne et médiévale,
publiées, depuis 1929, par les Bénédictins du Mont César, a Louvain,
fait également une large part aux théologiens de ’Ordre des Mineurs.
Le directeur de cette publication, Dom Odon Lottin, est un des
meilleurs connaisseurs de la littérature manuscrite du moyen &ge.

« Pourquoi ne pas le dire, puisque c’est un fait », écrivait P. Saba-
tier, « ’esprit franciscain est mieux compris en Angleterre que par-
tout ailleurs.» Ce compliment ne s’adressait pas seulement aux
Freéres Mineurs britanniques, dont le R. P. Cuthbert de Brighton,
0. M. Cap., est le plus connu, mais surtout aux nombreux francis-
canisants. de ce pays. Tout ce qui touche a saint Frangois inté-
resse particulierement les Anglais. Il est vrai que ’Ecole d’Oxford
et ses maitres franciscains sont une partie du patrimoine national.
Aussi ne doit-on pas s’étonner de trouver en Angleterre une British
Society of Franciscan Studies, qui a publié toute une série de tra-
vaux importants.

Saint Frangois, naturellement, est l’objet des plus nombreuses
études. Son centenaire fut célébré avec un éclat tout particulier
dans les Iles Britanniques. L’Université de Londres organisa une
série de conférences qui furent publides avec une préface de Paul Saba-
tier dans le recueil : Saint Francis of Assisi, Essays in commemo-
ration, 1226-1926.

Mais a c6té de lui, Duns Scot, dont lorigine écossaise parait
enfin établie, Roger Bacon et Guillaume d’Occam intéressérent
aussi les érudits britanniques. Ce n’est guére qu’en Angleterre que
le septidme centenaire de la naissance de frére Roger a été célébré
en 1914. M. A.-G. Little édita a cette occasion un autre ouvrage
collectif : R. Bacon, Commemoration Essays.

La derni¢re contribution importante de 1’Angleterre a T’histoire
de la pensée franciscaine est P’ouvrage monumental de C.-R.-S.
Harris sur Duns Scotus, publié en 1927 par I’Oxford University
Press. L’exposé de la doctrine scotiste qui remplit le second tome
a été accueilli assez favorablement par les historiens Mineurs, géné-
ralement trés sévéres pour toutes les productions étrangéres a leur
école. Nous en reparlerons dans notre seconde partie. Ce qui nous

‘intéresse surtout ici, c’est le premier volume de cet ouvrage, con-
sacré a La place de Duns Scot dans la pensée médiévale.

Les néo-thomistes en ont été trés fAchés, car Pauteur y fait une



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 119

apologie fervente du Docteur Subtil, qu’il considére comme un
génie infiniment supérieur a saint Thomas. Cette synthese n’en reste
pas moins accablante pour la scolastique tout entiere. Ses conclu-
sions générales font penser a celles de M. Louis Rougier. Le probléme
de ’accord de la foi et de la raison a été mal posé. C’est pourquoi
I’édifice de la scolastique n’a pu rester en équilibre malgré ’habileté
presque incroyable de ses architectes. Duns Scot est arrivé trop
tard pour arréter la débicle. A cause de ses malentendus fondamen-
taux, la scolastique devait fatalement dégénérer dans le plus noir
scepticisme,

L’esprit de cet ouvrage, dédié au célebre Jésuite John Rickaby,
est toutefois bien différent de celui de M. Rougier. L’auteur admire
sinceérement le génie des scolastiques et ’immensité de leur labeur,
tout en déplorant la stérilité de leur effort. Ces deux sentiments
contradictoires ont valu d’ailleurs au Dr Harris quelques critiques
assez séveres d’historiens indépendants. Le professeur R. Mackeon
de New-York qualifia par exemple cet ouvrage de «livre dangereux »
a cause de ses « parti-pris » trop apparents. Il n’en reste pas moins,
selon lui, le meilleur ouvrage récent sur Duns Scot (The Philosophi-
cal Review, 1929, p. 385).

Sans cesse M. Harris cherche a4 montrer que le scotisme, en dépit
de sa forme inachevée, donnait une base infiniment plus solide a la
foi catholique que le thomisme, aujourd’hui philosophie officielle de
I’Eglise. Cette these, que Prantl aurait été presque seul 4 entrevoir,
selon I'auteur, a été défendue depuis fort longtemps par un scotiste
peu connu des contemporains: Charles Secrétan. Non seulement
celui-ci consacra un chapitre de sa Philosophie de la liberté 3 Duns
Scot, mais il prit parti ouvertement pour le néo-scotisme contre le
néo-thomisme. En 1884 déja, dans un article de la Revue philoso-
phique, intitulé La restauration du thomisme, il développa non seu-
lement la these de la supériorité technique du scotisme sur le tho-
misme comme base de ’apologétique catholique, mais il insista sur
la plus grande conformité du scotisme avec Pinspiration chrétienne.

Sans dissimuler la froideur, ’étroitesse et « cette espéce de bar-
barie inconsciente du fanatique » qui font de Duns Scot «le plus
irritant des scolastiques », M. Harris le trouve cependant « plus en
harmonie avec la morale chrétienne et avec son insistance sur la
responsabilité personnelle, le péché et la nécessité de la rédemption,
que Thomas, dont le froid intellectualisme évite de si peu le déter-



120 PIERRE FACCARD

minisme ». Aprés avoir énuméré une série de doctrines caractéris-
tiques du scotisme, il conclut en disant : « Dans tous ces exemples,
nous voyons une bien plus juste compréhension des besoins philo-
sophiques de la chrétienté que celle dont témoigne ’enseignement
plus parfaitement systématisé de 1’Aquinate. C’est en Duns Scot
plutdét qu’en saint Thomas que la scolastique atteint sa pleine matu-
rité» (I, 112).

Cette importance et cette valeur de la philosophie franciscaine
légitimeront I’étendue inusitée de cet essai. Dans une seconde partie,
nous passerons en revue les travaux récents les plus importants sur
chacun des grands Docteurs de cette Ecole.

II. LA DECOUVERTE DE L’AUGUSTINISME FRANCISCAIN

Les premiers historiens qui reprirent au milieu du sieécle passé
Pétude de la pensée médiévale déplorérent I'insuflisance des éditions
courantes de textes théologiques et philosophiques. Bien avant les
Précheurs, les Mineurs tentérent de combler cette lacune. Vers
1870 déja, un institut spécial, le Colleége S. Bonaventure, fut créé
a4 Quaracchi, prés de Florence, pour préparer une édition savante
des ceuvres completes du Docteur Séraphique.

Cette édition parut de 1882 a 1902. Etablie avec beaucoup plus
de soin que I’édition léonine de la Somme théologique de saint Thomas,
elle fit Padmiration du monde érudit. Le succeés de cette entreprise
engagea les Péres 4 poursuivre leur ceuvre. Dans leurs deux collec-
tions déja citées, ils publiérent un grand nombre de textes francis-
cains inédits, céleébres ou méconnus. On peut citer par exemple les
Quatre livres des Sentences de Pierre Lombard, qui furent si souvent
commentés au moyen Age. En 1924 et 1928, ils firent paraitre les
deux premiers tomes de la Somme théologique d’Alexandre de Hales,
dont I’édition dépasse en perfection celle de saint Bonaventure.

L’école de Quaracchi, ad Claras Aquas, est aujourd’hui plus active
que jamais. Parmi ses principaux travailleurs, on compte le R. P.
Léonard Lemmens, préfet de la maison, et le R. P. Ephrem Longpré.
Tout en publiant la Somme du Docteur Irréfragable, ils préparent
les matériaux d’une édition critique des ceuvres de Duns Scot. Ils ont
aussi promis la publication de la Somme philosophique de Thomas
d’York et le Commentaire sur le livre des Sentences de Pierre d’Auriole.

Tandis que I’Ecole de Quaracchi consacrait le meilleur de son



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 121

temps a la réédition des ceuvres majeures de la pensée franciscaine,
divers historiens, dans I’Ordre et hors de ’Ordre, se mirent a 1’é-
tude des auteurs moins connus et éditérent leurs ceuvres inédites.
Dans ce domaine, les Allemands firent un travail considérable. Le
défrichement n’est tout de méme pas encore fini. Dans la seule
province des Observants de Saxe, il y aurait, dit-on, plus de
soixante auteurs dont les ceuvres mériteraient une publication. Pour
leur faire justice, les Franziskanische Studien ont projeté, en 1916,
la publication des Monumenta Germanie franciscane, qui n’ont,
sauf erreur, pas encore vu le jour.

On a vu que les historiens belges et francais s’étaient mis récem-
ment au méme travail. Leur programme a été fort bien défini par
M. Gilson dans la Revue d’histoire franciscaine: « La tiche his-
torique la plus urgente», disait-il, «est 1’exploration systématique
des sources manuscrites. Elles seules permettent de reconstituer
les écoles philosophiques et théologiques du moyen 4ge. En reliant
entre eux les chefs d’école, que nous connaissons seuls, par des per-
sonnalités de second plan aujourd’hui oublides, on substitue a de
brusques et inintelligibles révolutions doctrinales une évolution
continue qui les explique » (1926, p. 128).

Une nouvelle conception de Thistoire de la philosophie médiévale
s’est dégagée trés tot de ces patientes recherches de détail. On a cru
longtemps que la scolastique était un mouvement de pensée unique
dont les grands docteurs médiévaux n’étaient que des représentants
successifs, en dépit de leurs différences, et dont saint Thomas aurait
donné la plus parfaite expression. Cette opinion est développée en
particulier dans Pencyclique Zterni Patris de Léon XIII. Elle est
défendue encore aujourd’hui par certains historiens, tels que M. de
Wulf, qui veulent sauvegarder le principe de 'unité de la pensée
catholique. Mais cinquante ans de travaux en ont démontré indiscuta-
blement Pillusion. Loin d’étre un organisme unique, la scolastique
est une collection arbitraire de systtmes indépendants et souvent
opposés. Ce n’est que par convention que on peut parler de philo-
sophie «scolastique» ou «moderne», car il y a en réalité autant de
systémes scolastiques que de systémes modernes de philosophie, ()

(1) La synthése la plus compléte et la plus récente des recherches faites pendant
ces cinquante derniéres années sur les différents courants de la pensée médiévale
se trouve dans la onziéme édition, revue et augmentée par le D* B. Geyer, de I'ou-



122 PIERRE FACCARD

Le cardinal Ehrle fut le premier a discerner nettement I’hétéro-
généité des deux courants principaux de la pensée du XIIIe siecle:
Paugustinisme et P’aristotélisme. Cette division nouvelle, proposée et
utilisée par lui dés 1889, servit d’hypotheése de travail 4 toute la
pléiade des médiévistes contemporains. Elle rendit a I’Ecole fran-
ciscaine son prestige et son originalité et contribua sans doute au
succes du néo-franciscanisme.

Plus que tout autre docteur de son Ordre, saint Bonaventure
bénéficia de cette revision des jugements traditionnels. Depuis les
ouvrages du R. P. Luyckx, O. P., et de M. Gilson, il n’est plus permis
de faire du Docteur Séraphique un thomiste honteux ou maladroit.(®

Si Pon cesse de juger saint Bonaventure en fonction de saint
Thomas, on s’apercoit que les systemes de ces deux auteurs sont
parfaitement autonomes, dérivant de traditions différentes, sinon
toujours opposées. Tandis que Thomas révolutionne la pensée
médiévale par son assimilation de [Paristotélisme, Bonaventure
reprend augustinisme traditionnel, qui lui parait étre la seule sauve-
garde du dogme chrétien. Aristote, c’est en effet la rupture du con-
tact personnel de la créature avec son Créateur, c’est-a-dire la ruine
de Paffirmation essentielle du christianisme. Aussi saint Bonaventure
insiste-t-il particuliérement sur la présence de Dieu dans P’dme
et dans le monde. Profondément inspiré par la mystique francis-
caine, il fait de sa doctrine un «itinéraire de I’Ame vers Dieu»,
une recherche passionnée de Pimage et des vestiges de Dieu dans
Punivers et dans la conscience chrétienne. Il est si certain de ’évi-
dence absolue de Pexistence de Dieu qu’il accueille sans objection
la preuve de saint Anselme et fait de I'illumination divine la source
premiére de la connaissance humaine.

Clest sur ce dernier point que la différence est la plus frappante
entre le Séraphique et ’Angélique. Aussi la plupart des travaux
récents sont-ils consacrés a cette question. Commentaire de la parole

vrage monumental de UEBERWEG, Grundriss der Geschichte der Philosophie (Zweiter
Teil : Die patristische und scholastische Philosophie, Berlin 1927). La bibliographie
de cette partie remplit 4 elle seule 157 pages compactes in-octavo.

(1) B. A. Luvckx, Die Erkenmnislebre Bonaventuras, Bmumkers Beitraege,
XXII1, 3-4, Miinster 1923. E. Girson, La philosophie de saint Bonaventure. Etudes
de philosophie médiévale, tome IV, Paris 1924. Cette derniére collection vient de
publier deux théses de I'Université de Fribourg sur Le Saint-Esprit et ses dons... et
L'exemplarisme divin selon saint Bonaventure dues aux Péres J.-F. BonneFoy et
J.-M. Bissen, O. F. M. (tomes IX et X, 1929).



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 123

de saint Jean sur « la véritable lumiére qui éclaire tout homme venant
en ce monde», la doctrine franciscaine explique toute notre con-
naissance de 'intelligible « par P’action et la présence en nous d’un
rayon affaibli de la lumitre divine» (E. Gilson). Saint Bonaventure
n’admet cependant pas que nous ayons une connaissance immédiate
de Dieu d’ou découleraient toutes les autres connaissances. Aussi
est-il injuste de V’accuser d’ontologisme. Sa doctrine n’est qu’un
développement orthodoxe des idées de saint Augustin.

Alors que Picavet ne voyait dans tout cela qu'une vague « mys-
tique » sans intérét philosophique, M. Gilson, au contraire, insiste
sur «la rigoureuse cohérence interne du bonaventurisme» jusque
«dans les moindres détails de sa doctrine ». Le nom de saint Bona-
venture apparait a toutes les pages de l’histoire de La philosophie
au moyen dge de M. Gilson, tandis qu’il n’est méme pas cité dans le
long chapitre que Ch.-V. Langlois écrivit en 1911 sur «le mouve-
ment intellectuel» au XIIIe siécle dans V’Histoire de France de
Lavisse. On peut bien parler d’une révolution en Sorbonne.

Tant qu’il s’est agi du Docteur Séraphique, canonisé par ’Eglise,
Pentente s’est faite aisément entre historiens catholiques. Par contre,
les controverses n’ont pas manqué au sujet des autres systémes fran-
ciscains. Il y a déja désaccord complet sur le role joué par le pre-
mier des grands docteurs de ’Ordre, Alexandre de Hales, dans la
constitution de la méthode scolastique. Dans ses articles du Dic-
tionnaire de théologie catholique, le R. P. Mandonnet, O. P., s’ef-
forca de le minimiser au profit des Maitres dominicains. Dans la
Revue thomiste de 1896, il mit en doute ’authenticité de I’ceuvre
principale d’Alexandre, la Somme théologigue. Celle-ci ne serait en
grande partie qu’un amalgame de questions et de théses emprun-
tées a Albert le Grand et a saint Thomas et compilées par un incon-
nu longtemps apres la mort de ’auteur supposé.

Cette accusation, formulée déja par Roger Bacon, souleva l’in-
dignation des Franciscains . Elle fut combattue a plusieurs reprises,

(*) « Toutes les erreurs qui infectent la science », disait frére Roger, « proviennent
de deux docteurs (Alexandre de Halés et Albert le Grand). Quand le premier entra
chez les Franciscains, il était riche, archidiacre et maitre en théologie ; il édifia le
monde et fit honneur a ses confreres, qui le portérent aux nues. Ils lui attribuérent
cette grosse Somme dont un cheval aurait sa charge, qui n’est méme pas de lui, et
qu'on appelle la « Somme du frére Alexandre ». Mais frére Alexandre n’a jamais lu la

philosophie naturelle ni la métaphysique. Sa « Somme » est remplie de chiméres et
d’erreurs ; 'exemplaire en pourrit maintenant dans la bibliothéque des fréres. »
P P q



124 PIERRE FACCARD

en particulier par le R. P. P. Minges, dans les Franziskanische
Studienr de 1915-16. Au lieu de publier les ceuvres de Roger Bacon
apres celles de saint Bonaventure, comme 1ls en avaient primitive-
ment eu 'intention, les Peres de Quaracchi accoururent a la défense
d’Alexandre. Leur nouvelle édition de sa Somme est leur réponse a
la these audacieuse du savant dominicain. Mais leur réfutation
positive n’a pas encore vu le jour, car elle ne paraitra qu’en appendice
au dernier volume de ouvrage contesté.

L’introduction anonyme du premier tome — attribuée au R. P.
Longpré — répond cependant déja aux détracteurs du Docteur Irréfra-
gable. Loin d’étre d’inspiration albertino-thomiste, la Somme serait
Paboutissement du travail de synthése accompli par saint Anselme,
Hugues et Richard de Saint Victor. En se rattachant a la tradition
augustinienne, sans exclure ce qu’il y avait d’utilisable dans la
doctrine scientifique nouvellement découverte d’Aristote, Alexandre
de Hales aurait décidé une fois pour toutes l'orientation que devait
suivre la pensée franciscaine. Les traits distinctifs de I’augustinisme
médiéval se reconnaissent aisément dans la Somme : preuves ansel-
miennes de ’existence de Dieu, exemplarisme et analogie des choses
a Dieu, théorie illuminative de la connaissance, etc. Initiateur de
I’Ecole franciscaine, Alexandre serait aussi le premier des « modernes »
du XIITe siecle, par sa tentative de résoudre le conflit du dogme
et d’Aristote.

Les principaux disciples de saint Bonaventure ont tous été étu-
diés 4 nouveau pendant ces trente dernitres annédes. Le R. P.
Bernhard Jansen, S. J., a consacré ses travaux a Pierre-Jean Olivi,
dont la condamnation n’aurait pas atteint le scotisme. L’attention
fut attirée sur plusieurs auteurs méconnus, tels que Jean Peckham,
Jean de la Rochelle ou le cardinal Matthieu d’Aquasparta. Ce der-
nier serait méme le représentant le plus authentique de la philo-
sophie de I’Ordre.

Aucun Franciscain n’a cependant réservé plus de surprises aux
historiens que le malheureux frére Roger Bacon. Son indépendance
d’esprit et son franc-parler lui valurent tant d’ennemis a Pintérieur
méme de son Ordre que son influence resta fort limitée. Son ceuvre
sombra trés vite dans un oubli aussi profond et aussi déplorable
que Poubliette de couvent dans laquelle il fut jeté par ses supérieurs
et maintenu pendant quatorze années.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 125

Le XIXe siecle sortit triomphalement frére Roger de in-pace
médiéval pour en faire le premier martyr de la science et de la
pensée modernes. Nous avons vu ce qu’en pensait Renan. Dédai-
gneux de saint Thomas, de saint Bonaventure et de Duns Scot,
Ch.-V. Langlois consacra a Roger Bacon et a ses obscurs amis la
moitié de son chapitre sur la pensée du XIIIe siécle.

Mais frere Roger avait d’autres mérites encore insoupgonnés. S’il fut
le premier a dégager de la pratique scientifique de son temps une idée
générale de lascience, il fut «le seul au XIIIesiécle, et peut-étre méme
jusqu’a nos jours, a oser concevoir une scolastique fondée sur une
science entitrement neuve, libérée de Pinfluence d’Aristote et uni-
quement justiciable de I’expérience et de la raison» (E. Gilson).

Dans trois forts volumes, publiés en 1924, ’abbé Raoul Carton
acheva la réhabilitation de Roger Bacon en montrant qu’il était
aussi bon philosophe que bon mathématicien (). Précurseur de l'utili-
tarisme moderne, il reste cependant attaché a ’augustinisme tradi-
tionnel. Son syst?me repose sur une préoccupation religieuse direc-
tement inspirée de la spiritualité franciscaine. Son expérimentalisme
scientifique se subordonne a I’expérimentalisme mystique de saint
Bonaventure. Cette derniere observation est particuli¢rement im-
portante, car elle nous montre la mystique franciscaine revivifiant
au moyen 4ge le sens scientifique oblitéré par ’abus de la dialectique
pure. Loin d’étre le positiviste que I’on a longtemps évoqué, Roger
Bacon apparait, dans son opposition méme a lintellectualisme
thomiste, comme un véritable réformateur religieux. Malheureu-
sement, il ne fut, selon P’expression de 1’abbé Carton, qu’une zox
clamans in deserto!

C’est ainsi qu’on découvrit non seulement la différence, mais
P’antagonisme de la pensée dominicaine et de la pensée franciscaine
au XIIIe siecle. Dans un ouvrage sur Saint Bonaventure et les luttes
doctrinales de 1267-1277, publié en 1923, le R. P. Jules d’Albi,
O. M. Cap., montra que dans ’ceuvre bonaventurienne se trouvait
déja «un plan de résistance totale au thomisme ». Dans le Correc-
torium fratis Thome de G. de la Mare, un des amis de frére Roger, et

(1) 1. Lexpérience physique chez R, Bacon: contribution d Uétude de la méthode
et de la science expérimentales anw XI11Ie siécle. I1. L'expérience mystique de I'illumai-
nation intérieure chez R. Bacon. 111. La synthése doctrinale de R, Bacon. Volumes 11,
III et V des Etudes de philosophie médiévale.



126 PIERRE FACCARD

dans les ceuvres polémiques des disciples du Docteur Séraphique, on
voit cette résistance s’organiser et se fortifier toujours plus jusqu’a
Duns Scot. ()

A son tour, le schéma de 'opposition entre augustinisme et aristo-
télisme, qui s’était montré si fécond comme premiere hypotheése de
travail, s’avéra bientot insuffisant. Des tendances trop différentes
étaient groupées arbitrairement sous ces deux titres. Plusieurs
schémas nouveaux furent donc proposés. (2

Selon le R. P. S. Belmond, lecteur général en philosophie et en
théologie de I’Ordre des Fréres Mineurs, la pensée du XIIIe siecle
serait dominée par trois courants principaux : I. le thomisme ; 2. le
bonaventurisme, distinct du premier surtout chez les disciples du Doc-
teur Séraphique, tels que Matthieu d’Aquasparta; 3. le scotisme.
Ce dernier ne serait pas directement issu du second, mais il aurait
absorbé ’école éphémere de saint Bonaventure (Et. Fr., 1921, p. 170).

Plus compliqué est le schéma adopté par M. Gilson dans ses deux
petits volumes de la Collection Payot sur La philosophie au moyen
dge (1922). L’auteur classe les différents mouvements philosophiques
du XIITIe siecle d’apres leur attitude a ’égard de Paristotélisme. Il
distingue et définit successivement : 1. le bonaventurisme, qui ne
veut recevoir d’Aristote que sa physique; 2. ’albertino-thomisme,
pénétré jusqu’a son centre par 'influence nouvelle; 3. ’averroisme

(1) Commentant dans Antimoderne cette résistance des « esprits routiniers» au
thomisme, M. Maritain déclare que « cette opposition passagére et locale, due prin-
cipalement & des rivalités tout humaines, fut incapable d’arréter la glorieuse ascen-
sion dans I'Eglise de la doctrine de saint Thomas» (p. 136). Voild un exemple de
cette histoire conventionnelle, optimiste et sentimentale dont nous avons parlé
dans notre introduction. En réalité, ces luttes doctrinales furent extrémement
graves. « Il est probable que leur violence fut sans égale dans toute I'histoire de la
philosophie », dit plus justement un néo-scolastique italien, le DT G. Bruni, dans
ses récentes Riflesstont sulla Scolastica (trad. anglaise, 1920, p. 32). Dans son ouvrage
sur Siger de Brabant et I’averroisme latin, publié a Louvain en 1911, le R. P. Man-
donnet, O. P., fut 'un des premiers & révéler le caractére dramatique de ces contro-
verses. — (2) La confusion des idées est telle au treiziéme siécle que certains historiens
reculent devant tout essai de synthése. Aprés avoir consacré au douziéme siécle les
deux premiers volumes de sa Geschichte der scholastischen Methode, Mgr Martin
Grabmann s’est arrété au seuil du treiziéme siécle comme devant un obstacle insur-
montable. Depuis une quinzaine d’années, il multiplie les recherches de détail sur
cette période critique sans se décider & poursuivre son ceuvre. « Hors du thomisme »,
dit le Dr Harris, « tout n’est que chaos et confusion » dans la pensée du treiziéme
siécle. Aussi renonce-t-il également a en faire l'histoire générale. Il se contente
d’esquisser I'histoire spéciale de chacun des grands problémes scolastiques.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 127

latin, dont Siger de Brabant fut le principal représentant et qui
sombra dans le panthéisme pour n’avoir pas su, comme le thomisme,
corriger ce que aristotélisme avait de périlleux pour le dogme chré-
tien; 4. ’augustinisme a tendances scientifiques d’Oxford, illustré par
Robert Grosseteste et Roger Bacon ; 5. le scotisme, essai de syntheése
de Paugustinisme franciscain et de l’aristotélisme dominicain.

De tous ces systémes, celui qui a été le plus violemment discuté
pendant ce dernier demi-siécle est celui du Bienheureux Duns Scot.
Il n’a pas fallu moins de vingt pages au R. P. Minges pour dresser
la bibliographie de Die scotistische Literatur des XX Fabrbunderts
dans les Franziskanische Studien de 1917. Depuis lors, les travaux
et les polémiques ont encore redoublé. Inlassablement, les Mineurs
critiquent les interprétations courantes du scotisme qui font du
Docteur Subtil un anti-scolastique, un panthéiste ou un positiviste
avant la lettre. Ces idées fausses viendraient en droite ligne de
Bayle, Hauréau, Renan, etc., bref, «de protestants et de rationalistesn.

Aussi les catholiques qui les accueillent sont-ils inexcusables.
Deux récents ouvrages, ’Histoire de la philosophie de Pabbé Barbe-
dette (1923) et la these de ’abbé Landry sur Duns Scot (1922), sont
taxés de «ramassis de légendes» et de « pamphlets» parce qu’ils
répéteraient trop volontiers «les plus ignobles calomnies » des en-
nemis de Scot et de I’Eglise. Dans les Etudes franciscaines de
1923-1924, le R. P. Longpré répondit longuement a la these de
Landry. Cette mise au point, publiée en volume sous le titre de
La philosophie du B. Duns Scot, est Pexposition la plus autorisée
du scotisme au point de vue franciscain, (®

Il est certain, en tout cas, que les thomistes n’aiment pas le « Doc-
teur Trop Subtil». Ils 'accusent de s’étre ingénié a « désorganiser
la synthése thomiste » (R. P. Mandonnet, O. P.) ou d’avoir « ébranlé,
déséquilibré jusqu’en ses moindres parties ’édifice scolastique »
(M. Maritain). Ce dernier auteur le situe a 'origine de «la révolu-
tion moderne » et ne craint pas de lui appliquer le proverbe : « Cest
par la téte que le poisson pourrit » (3,

(1) Les articles écrits Pour la défense de Duns Scot par les Péres Longpré, Minges,
Simonis, etc., ont décidé quelques auteurs catholiques & revoir leurs ouvrages. Ainsi, la
deuxiéme édition, parue en 1926, du manuel de D. Barbedette, contient une nouvelle
rédaction des pages consacrées a la philosophie franciscaine du treiziéme siécle. De
méme, le R. P. Maréchal, S. J., modifia son jugement sur I'épistémologie scotiste dans la
seconde édition du premier volume de son ouvrage : Le point de départ de la métaphysique
(Louvain 1927). — (2) Artet Scolastique, éd. Rouart, 1927, p. 65; Antimoderne, 1922,p.137.



128 PIERRE FACCARD

Toutes ces divergences d’opinion ne proviennent toutefois pas
seulement de préjugés ou de parti pris d’écoles. Le fond du débat
porte sur des questions de pure critique historique. Ce qui divise
les interpretes du scotisme, c’est leur avis sur P’authenticité de cer-
tains traités tels que les Theoremata et le De rerum principio.

Ces deux ouvrages contredisent ouvertement les doctrines pro-
fessées par Scot dans ses ceuvres authentiques. Ainsi, certains des
T heoremata nient la possibilité de démontrer les propositions fon-
damentales de la théologie naturelle du moyen 4ge : existence d’un
Dieu personnel, doué d’intelligence et de volonté, capable d’inter-
venir dans les affaires du monde, etc. Or Duns Scot admet la démons-
trabilité de ces propositions dans ’'Opus Oxoniense et le De primo
principio. Quant au second de ces traités suspects, il admet la réalité
de la distinction entre essence et existence que ’Opus Oxoniense
repousse. D’autres theses encore, considérées comme spécifique-
ment scotistes, se trouvent combattues dans ces deux ouvrages.

Ce serait dans ces sources incertaines que les modernes auraient
trop volontiers puisé et c’est pourquoi leurs conclusions auraient
été faussées. Si1’abbé Landry en avait rejeté ’authenticité, il n’aurait
pas fait du scotisme un «anarchisme métaphysique». Tel est le
point de départ de toute ’argumentation des défenseurs modernes
du Subtil. Aussi s’efforcent-ils de démontrer Perreur d’attribution
des Theoremata (R. P. de Basly, 1918) et du De rerum principio
(Peres Minges et Longpré, 1902-1919 et 1924).

M. Harris adopte une solution moyenne : sans nier ’authenticité
de ces traités, il ne leur donne qu’une valeur secondaire. Il ne peut
cependant approuver I’attitude trop absolue des auteurs franciscains.
Cest éluder la difficulté trop facilement que de rejeter tout ouvrage
contredisant ’ensemble de ’ceuvre d’un philosophe. On n’a pas le droit
d’exclure a priori tout développement dansla pensée du Docteur Subtil.

Cette critique parait tout a fait justifiée. Comme les thomistes
pour saint Thomas, les scotistes ont tendance a trop systématiser
la doctrine de leur maitre. La logique absolue n’est pas chose hu-
maine. Il serait bien étonnant que dans les centaines de milliers de
syllogismes de Duns Scot, il n’y en ait pas un qui s’écartat du systéme
fondamental. Il faut se méfier de toute orthodoxie. Comme les tho-
mistes, les scotistes ont leurs parti pris @.

() L’un des moindres est de s’attribuer le monopole exclusif de I'interprétation
du scotisme. Cet état d’esprit, fort semblable au dogmatisme historique de M. Mari-



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 129

Une autre critique que M. Harris adresse aux néo-scotistes frangais
et allemands, et particulierement au R. P. Klug, c’est de vouloir trop
rapprocher le Subtil de saint Thomas. Le savant anglais trouve
cela aussi dommage que maladroit. Les scotistes méconnaitraient
ce qu’il appelle «intérét vital et le sens méme du scotisme: sa
reconstruction de la tradition augustinienne». Ce reproche nous
semble moins fondé que le précédent. Lorsque les Mineurs relevent
les points communs du thomisme et du scotisme, c’est toujours
pour répondre aux attaques des néo-thomistes. Ceux-ci insistent
volontiers sur «l’irréductibilité absolue» des deux métaphysiques.
I1 n’y aurait pas, 4 les entendre, une seule proposition dans les
ceuvres du Docteur Angélique qui n’ait été contestée par son trop
subtil rival.

Si cette theése est vraie, répondent-ils, comment expliquer le fait,
noté par le R. P. Longpré, que «les Complutenses, disciples rigides
de saint Thomas, sans rien trahir du secret des dieux, incorpo-
rérent a leur philosophie la theése et les arguments de Duns Scot,
firent du Docteur franciscain un humble disciple de saint Thomas,
ex alits Scotus, et relégutrent a peu pres tout le cajétanisme dans
la région des objections» ? (Et. Fr., 1924, p. 50 et 477)

Tout en défendant la conformité du scotisme avec le thomisme
officiel, cet argument insinue la theése favorite des Franciscains:
Duns Scot aurait été meilleur thomiste que les thomistes de I’'Ecole
dominicaine ! Mais ce ne sont la que jeux de polémistes. Les Freres
Mineurs sont plus prés du point de vue du Dr Harris que celui-ci
ne le pense. Tous les efforts des néo-scotistes pendant ces trente
derniéres années ont eu pour but de remettre le Docteur Subtil
dans le cadre de l’augustinisme et de le placer sous le couvert de
VPautorité de saint Bonaventure, de saint Anselme et de saint
Augustin.

« Scot et son école», dit le R. P. Minges, «ne sont que la conti-
nuation et l’explication de Pancienne école franciscaine.» « Sauf
peut-étre pour lunivocité de Pétre, I'originalité du systeéme philo-

tain, rend un peu ridicule telle note bibliographique rédigée récemment par le
R. P. H. Klug dans les Etudes franciscaines. Il classe les ouvrages récents sur Duns
Scot en deux catégories: 1. les « études précieuses» des Fréres Mineurs Bertoni,
Minges, Belmond, Longpré, etc. ; 2. les « exposés incomplets et en partie inexacts »
des profanes Werner, Pluzanski, Schmid, Vacant, Landry, Albanese, Harris, etc.

(1929, p- 5).



130 PIERRE FACCARD

sophique de D. Scot est héréditaire dans ’Ordre franciscain», dit
le R. P. Belmond (Et. Fr., 1924, p. 181 ; 1928, p. 263).

Cette nouvelle interprétation du scotisme a regu Papprobation
d’historiens étrangers aux querelles néo-scolastiques. Dans son précis
sur La philosophie au moyen idge, publié en 1922, M. Gilson, par
exemple, faisait de Scot un conciliateur de laristotélisme et de
Paugustinisme en méme temps que linitiateur des philosophies
nouvelles du XIVe siécle. Dans une note de la Revue d’histoire
franciscaine de 1926, il se mit par contre a douter du réle de nova-
teur que le cardinal Ehrle attribuait 2 Duns Scot dans un ouvrage
récent. Scot ne serait pas le nominaliste avant la lettre que l’on
imagine généralement, mals un « augustinien conservateur », méme
un vrai « réactionnaire ». « Mettre en évidence le caractere traditionnel
du scotisme serait », dit-il, «une ceuvre de longue haleine. »

Pour le moment, M. Gilson ne suggére qu’un seul argument, basé
sur un traité manuscrit de la Bibliotheque nationale de Paris. L’au-
teur, un Franciscain anonyme qui parait étre un Anglais d’Oxford,
écrivant vers 1400, fait du Subtil le continuateur fidele des trois
autorités les plus anciennes de ’Ordre : Alexandre de Halés, Bona-
venture et Jean de la Rochelle. Bien plus, il évoque Scot contre la
falsa opinio Thome sur le rapport de ’Ame a ses facultés (p. 130-140).

Cet argument s’accorde mal avec Thistoire des Complutenses,
citée par le R. P. Longpré. Tout ceci ne prouve peut-étre qu’une
seule chose, a savoir que Duns Scot fut aussi difficile a comprendre
de son temps qu’aujourd’hui. C’est pourquoi les portraits qu’on en
fait sont si contradictoires. Mais c’est le propre des génies de n’étre
jamais compris. L’histoire, disait Anatole France et plus récemment
Julien Benda, n’est souvent faite que de non-sens, de contre-sens
et de malentendus.

On voit par cet aper¢u combien le XIII¢ siecle reste encore obscur,
en dépit de tant de recherches et de travaux. Mais que dire du
XIVe siécle, que M. Gilson appelle «la forét vierge de la philosophie
médiévale » ? Pour ’école thomiste, ce n’est qu’un siécle de déca-
dence dont les Franciscains porteraient devant ’histoire la lourde
responsabilité. Une soif immodérée de nouveauté aurait déterminé
la chute de la scolastique. Celle-ci se serait faite en quatre étapes
avec Duns Scot, Pierre d’Auriole, Guillaume d’Occam et Nicolas
d’Autrecourt.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 131

On commence cependant a douter de I’exactitude de ce schéma
traditionnel. Les derni¢res enquétes sur le XIVe siecle laissent entre-
voir une réalité infiniment plus complexe (V. Le nominalisme, en
particulier, apparait comme un mouvement de réaction dirigé aussi
bien contre le scotisme que contre le thomisme dominicain. Les
travaux ne sont toutefois pas encore assez avancés pour permettre
un jugement équitable sur les spéculations des Fréres Mineurs au
XIVe siecle. Mais on leur accorde plus de crédit qu’autrefois. L’in-
fluence de P’augustinisme franciscain, comme systéme autant que
comme esprit, apparait de plus en plus importante. L’Imitation de
Fésus-Christ serait directement issue de la mystique de saint Fran-
gois. Il n’est pas jusqu’a Descartes qui ne soit aujourd’hui expliqué
en fonction de augustinisme médiéval.

Si cette tendance ne se justifie pas toujours, elle a tout de méme
le mérite d’avoir ramené Dattention sur l’importance méconnue
de la pensée franciscaine au moyen 4ge. Cinquante ans de recherches
ont réellement transformé la conception traditionnelle de la sco-
lastique. I1 suffit pour s’en rendre compte de comparer le manuel
de M. Gilson avec ceux de la génération précédente. Sans remonter
bien haut, le chapitre cité de Ch.-V. Langlois sur le XIII¢ siecle, ot
n’apparaissent méme pas les noms de saint Bonaventure et de Duns
Scot, nous autorise a parler de la «découverte » de I’augustinisme
franciscain. (2

Mais il est temps de fermer cette trop longue parenthise et de
revenir du XIIIe sitcle 4 nos jours. Dans un prochain article, nous
verrons comment les Fréres Mineurs ont exploité cette « découverte »
de la philosophie de leur Ordre, comment ils ont opposée au néo-
thomisme officiel et quel accueil le Saint-Siege a réservé a leur ten-
tative de restauration de la pensée franciscaine au XXe sidcle.

Pierre JACCARD.

(1) Dans les Franziskanische Studien de 1925, le cardinal Ehrle a tenté de définir
les principaux courants de la pensée de cette époque d’aprés les citations du Com-
mentaire sur les Sentences du Franciscain Pierre de Candie, élu pape en 1409 sous
le nom d’Alexandre V. — (2) « La troupe arrogante des péripatéticiens» n’a d’ail-
leurs pas plus de mérite aux yeux de I’auteur que I’Ecole franciscaine. Toute I'ccuvre
des scolastiques est jugée sommairement dans le passage suivant: « Leurs idées
appartiennent & U'histoire trés spéciale des imaginations que les hommes se sont
faites, a priori, sur des problémes insolubles par la méthode a priori, ou absolument
insolubles ». (Histoire de France de Lavisse, t. 111, vol. II, p. 393)



	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 1

