
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 74

Artikel: Église et révélation

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EGLISE ET REVELATION (I)

Depuis quelques années, dans les conférences théologiques, on

parle fréquemment de l'Eglise. Je dirais même que ce sujet est à la
mode. En outre — et c'est plus significatif encore — on en appelle
à l'Eglise, on s'attend à elle ; on parle d'un « siècle de l'Eglise » ;

et l'ecclésiasticisme méprisé, proscrit jusqu'en ces derniers temps,
commence à être considéré comme quelque chose de précieux, de

nécessaire, comme un indice de sentiments réellement chrétiens.
Doit-on se réjouir ou non de cette volonté sans cesse croissante

d'appartenir à l'Eglise Il est malaisé de le dire. Pour ma part
je le nierais plutôt, car je vois là une réaction essentiellement
psychologique. En réalité, rien n'est psychologiquement plus compréhensible

que cet appel à l'Eglise. Si le siècle dernier déjà peut être
considéré d'une façon générale comme une époque de désagrégation,

(') Il y avait deux possibilités de traduire cette conférence, présentée au corps
pastoral zurichois le 8 avril 1929. D'une part s'affranchir complètement du texte,
et faire, très librement, une adaptation plutôt qu'une traduction ; d'autre part suivre

de près le texte et traduire assez littéralement. Nous avons choisi cette dernière
méthode ; et deux raisons nous paraissent justifier notre choix. Tout d'abord la

pensée et le vocabulaire de M. Brunner contiennent des notions et des termes qui ne

sont guère traduisibles que littéralement ; en outre c'est, à notre connaissance, la

première fois que l'on essaie de faire passer dans notre langue un fragment
quelconque de l'œuvre du professeur Brunner ; il est peut-être bon que cette traduction

soit un reflet aussi fidèle que possible de la pensée et du style de l'auteur.
Nous nous excusons pour ce qu'elle a d'imparfait. (Trad.) •— Nous sommes
heureux de pouvoir publier cette étude inédite, dont M. Brunner a autorisé la traduction

; il a bien voulu répondre ainsi au désir que nous avions depuis longtemps de

faire connaître directement à nos lecteurs le mouvement d'idées dont il est un des

représentants des plus autorisés. (Réd.)



6 EMIL BRUNNER

une période où les normes jusqu'alors considérées comme valables

furent peu à peu rongées par la rouille du scepticisme, il est évident

que la période de guerre et d'après-guerre a accéléré et extraordi-
nairement intensifié ce processus de dissolution. Le relativisme
fondamental est répandu aujourd'hui dans tous les domaines, tant en
théorie qu'en pratique, et cela aussi bien dans le peuple que dans

les milieux cultivés. Il a attaqué d'une manière vraiment incroyable
les bases vitales de toute notre existence. Il est bien naturel alors

que, à une époque où toute orientation et toute discipline font défaut,
le besoin de normes solides, de discipline et d'autorité se fasse sentir.

Effrayé de la dissociation qui se manifeste entre la société et la vie,

on cherche autour de soi toutes les forces susceptibles d'offrir une

garantie à l'ordre, à l'autorité, à une règle de vie solide, générale,

objective, et l'on se tourne alors aussi — ou d'abord — vers l'Eglise.
Mais ce n'est pas encore là le véritable attachement à l'Eglise dont

nous parlions ; ce n'en est que le chemin.

Il y a toujours dans la société chrétienne — cette notion imprécise

doit bien ne désigner ici qu'une grandeur imprécise — une
tendance, visible ou cachée, à employer la foi, et plus encore l'Eglise,
au service d'une certaine volonté de domination. Celle-ci peut être
de nature très diverse ; mais plus elle est « spirituelle », religieuse,
plus elle est dangereuse, car elle dissimule alors d'autant plus
facilement sa véritable origine, son vrai caractère, et peut être confondue

avec le zèle vraiment pur pour les choses de Dieu. Ce qu'on appelle
l'Eglise résulte souvent de la combinaison de deux éléments : d'une

part une foi véritable, un intérêt profond et actif pour les choses

de Dieu, d'autre part un désir de puissance instinctif et humain,
une volonté d'organiser soi-même, de créer, d'ordonner, de dominer.

L'Eglise romaine nous offre la réalisation la plus imposante de cette
forme d'Eglise, et, d'une façon différente, l'histoire du protestantisme

luthérien et réformé nous la laisse entrevoir elle aussi plus ou
moins suivant les époques. On peut même affirmer que c'est toujours
ce mélange de foi chrétienne et d'instinct terrestre de domination

que l'on comprend sous le nom d'Eglise. Et, dans ce sens, l'Eglise
doit être considérée comme le plus grand ennemi du Christ sur la

terre. Elle est cette alliance entre le Prince de ce monde et le sacré

que le tentateur proposa au Seigneur ; ce compromis, horrible et

pourtant impressionnant, que chez Dostojewski le grand inquisiteur
justifie devant son maître comme l'unique moyen de rendre heureux



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 7

les hommes, matériellement et spirituellement. L'Eglise ainsi comprise

reste toujours la grande tentation de la chrétienté ; et il serait
insensé de croire ce danger écarté par le simple fait que l'on a rompu
avec la hiérarchie romaine et que l'on est devenu protestant. L'Eglise
romaine, il est vrai, est le seul édifice qui réalise dans un style
conséquent et harmonieux cette notion d'Eglise. Mais dès son origine,
le protestantisme en avait en lui le ferment ; il l'a aujourd'hui encore,
prêt à pénétrer toute la masse. Les réformateurs, nos pères en la

foi, en considérant l'Eglise primitive comme l'époque classique du

christianisme, ont pour ainsi dire et sans s'en rendre compte canonisé

pour le protestantisme les débuts de l'Eglise papale. Car celle-ci
existait déjà, dans son principe, chez Ignace d'Antioche, au
commencement du deuxième siècle. La Réformation a bien tenté
d'extirper du corps de la chrétienté les ramifications abondantes de ce

cancer ; mais elle n'est pas parvenue, pratiquement, à en atteindre
les racines. Aussi, chez nous où l'on parle si souvent de l'Eglise,
le danger existe-t-il de ne pas entendre seulement par là l'Eglise
de Jésus-Christ, mais en elle, avec elle — ou peut-être même à

travers elle — cette Eglise au sens romain du mot, ce compromis
de foi et de puissance terrestre. Voilà" pourquoi l'appel à l'Eglise
qui retentit partout aujourd'hui ne fait pas que me réjouir, comme
cela paraîtrait normal, mais me préoccupe véritablement.

A côté de cette inquiétude, il y a cependant en moi espérance et '

joie. Car s'il est vrai que l'Eglise telle que je viens de l'esquisser est

la grande tentation de la chrétienté, il n'est pas moins vrai que
l'Eglise véritable fait nécessairement partie de la vraie foi chrétienne,

que la foi chrétienne est une impossibilité sans l'Eglise, que la foi
chrétienne ne peut sortir que de l'Eglise, et que, de son côté, elle

ne peut aboutir qu'à l'Eglise. La foi et l'Eglise sont aussi inséparables

que le feu et la lumière ; et l'on peut bien dire que la qualité
de la foi devrait être jugée à l'attitude que l'on prend à l'égard de

l'Eglise. Dans ce sens, appartenir à l'Eglise et être disciple de Jésus-
Christ sont une seule et même chose.

S'il est vrai que l'Eglise est, dans un sens, la grande tentation,
dans un autre le grand don de Dieu à l'humanité, s'il est vrai que
l'appartenance à l'Eglise puisse être dans un sens corruption sata-

nique, dans un autre conséquence nécessaire de la foi, on comprend
à quel point il est important d'être au clair sur le véritable sens de

la notion d'Eglise et sur son rapport réel avec la foi en la révélation



8 EMIL BRUNNER

de Dieu par Jésus-Christ. Il est arrivé assez souvent que n'ayant
su faire la distinction exacte entre ces deux notions et dans un saint
zèle à servir le Christ, on a, en réalité, servi le prince de ce monde.

Et qu'y a-t-il pour un chrétien de plus redoutable que cette affreuse

confusion. Le sujet de cette étude est donc le plus urgent et le plus
actuel qui puisse être, non seulement aujourd'hui mais de tout
temps.

II

Pour délimiter notre sujet, je commence par affirmer que l'Eglise
chrétienne est la seule Eglise qui existe et qui puisse exister. Il n'y
a et ne peut y avoir d'Eglise bouddhique, mahométane ou indoue.

L'Eglise en principe ne peut pas se réaliser partout, comme par
exemple un état ou une société. Elle est quelque chose d'absolument

et nécessairement unique.
Sans doute, si l'Eglise était simplement une communauté

religieuse — comme le considère la théologie moderne depuis Schleiermacher

—, si elle était une association formée sur la base d'une
expérience religieuse commune, la distinction que nous venons de

faire serait fausse. Car une association religieuse est toujours possible

partout où il y a des êtres humains. Le besoin de s'unir en vue d'un
progrès commun avec ceux qui ont les mêmes intérêts et les mêmes
buts est un besoin profondément humain ; il existe aussi lorsqu'il
s'agit de buts et d'intérêts religieux. Si l'Eglise était une association
de ce genre, elle serait simplement une société ordinaire, spécialisée
dans le domaine spirituel. Cette conception de la communauté
religieuse, de même que les notions qu'elle suppose de l'être humain
en général et du phénomène religieux en particulier, sont essentiellement

individualistes. Le fait primaire est l'expérience religieuse de

l'individu ; et c'est cette expérience qui, cherchant à s'exprimer,
conduit l'individu vers ses frères. L'Eglise — ou du moins cette
prétendue Eglise — naît alors du besoin que ressentent des individus
de s'unir pour cultiver et approfondir leur vie religieuse.

Cette notion individualiste de l'Eglise, ou plutôt d'une association

religieuse, domine presque complètement notre pensée théologique
moderne. Elle est même parvenue à façonner la conception que les

Eglises ont d'elles-mêmes. C'est ainsi que l'Eglise nationale zurichoise,

par exemple, affirme dans la première phrase, la phrase fondamen-



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 9

taie de sa constitution ecclésiastique : Le but de l'Eglise est l'éveil
et la conservation des dispositions religieuses et de la vie morale.

Si nous voulions prendre au mot l'Eglise qui a rédigé ce paragraphe,
nous devrions dire qu'en formulant ce principe, ou plutôt par la

conception qu'elle a d'elle-même, l'Eglise nationale zurichoise a

cessé d'être une Eglise. Car les notions d'association religieuse et

d'Eglise s'excluent réciproquement. Une communauté est ou bien une
association religieuse ou bien une Eglise. Et l'Eglise, c'est ¦—en opposition

à l'association religieuse dont le fondement est la tendance, la

volonté ou le but de ceux qui la composent — une communauté
fondée sur la Parole de Dieu et sur Sa volonté. L'Eglise, c'est la
communauté fondée sur la Parole que Dieu prononce en Jésus-
Christ et sur l'action qu'en lui il accomplit pour le salut de l'humanité.

Ce qui distingue l'Eglise de toute autre communauté naturelle

ou spirituelle — donc aussi religieuse — c'est qu'elle a sa base dans

le caractère absolument unique de la révélation. L'Eglise n'est point
une association naturelle ; on n'en fait pas partie de naissance. Elle
n'est pas une association spirituelle ayant un but défini, car on ne

peut pas lui faire accomplir un travail. Elle est la communauté
dans laquelle on ne peut être introduit que par l'appel de Dieu, donc

par la nouvelle naissance. L'Eglise est la communauté de ceux qui
sont appelés de Dieu, de ceux que Dieu appelle à en faire partie.
Voilà le sens étymologique du mot ecclesia. Ce n'est donc pas l'émotion

religieuse qui pousse les hommes à se réunir et à fonder cette
communauté. Elle existe avant la volonté de l'individu, tout à fait
comme la communauté de sang ; mais elle n'est pas une réalité
naturelle, elle existe dans la volonté divine. On n'y entre pas par
adhésion, car alors ce serait une société ; on y entre parce que
Dieu vous y appelle et vous y introduit. La foi qui lie l'homme à Dieu
est aussi ce qui le lie à cette communauté. Car avoir la foi c'est la

même chose que devenir membre du corps de Christ.
La communauté n'est donc pas quelque chose à quoi conduit

l'expérience religieuse ; elle n'est pas secondaire, elle est donnée

immédiatement, en même temps que la foi ; on peut même dire que,
bien comprise, elle est identique à la foi. Croire et devenir un membre

du corps de Christ c'est une seule et même chose. Mais il s'agit là

aussi peu d'une réalité « spirituelle », au sens moderne de ce mot,

que d'une réalité hyperphysique, au sens sacramentel et magique.

L'appartenance à cette communauté n'est définie par aucun carac-



io EMIL BRUNNER

tère matériel quelconque ; elle est uniquement une attitude de la
personnalité, puisqu'il s'agit là de l'appel de Dieu et de la réponse de

l'homme. Cela s'accomplit dans le secret de la vocation divine et de la
décision humaine. Aussi l'Eglise n'est-elle en aucune façon une grandeur

matériellement saisissable, existant en soi; elle n'existe que dans

le fait de cet appel de Dieu et de cette décision de l'homme. Elle
n'est pas une chose ; elle existe uniquement en des personnes. Elle
n'est vraiment rien d'autre que ce que Luther nomme, dans une
exacte traduction du mot Eglise : un peuple saint, communio ou
communicatio sanctorum, fidelium, electorum. L'Eglise ne peut
s'appeler communio electorum qu'à la condition d'avoir son origine dans

la volonté de Dieu ; et elle n'est la communio ou coetus fidelium

que si la réalité de l'acte de foi est la condition de sa propre réalité.
Ce n'est donc pas parce que des hommes veulent se réunir que

l'Eglise est une communauté, mais parce qu'ils sont appelés à devenir

une communauté, à former un peuple. Dans la foi, l'appel à la
communauté n'est pas le posterius, mais le prius. L'origine, c'est la
volonté qu'a Dieu de se créer un peuple.

Dans l'Ancien Testament déjà Dieu se révèle comme un Dieu qui
n'a pas affaire à un individu seulement, mais toujours à un peuple
dans son entier. Il ne choisit pas des individus mais un peuple pour
être à lui. Et pour autant qu'il choisit des individus — tels Abraham

ou les prophètes — c'est précisément en vue du peuple qu'il le fait.
Sa loi aussi bien que sa promesse ne comptent pas pour l'individu
comme tel ; il n'y a dans l'Ancien Testament ni éthique individuelle,
ni salut individuel, mais par la loi Dieu impose à l'individu une

obligation à l'égard de tout le peuple, et par la promesse il fait
participer l'individu au salut qu'il réserve à tout le peuple.

On a, par incompréhension — je pense à l'interprétation du Nouveau

Testament dans le sens de l'individualisme moderne — voulu
voir dans ce fait une imperfection de l'Ancien Testament par rapport
au Nouveau. Si l'unité de l'Ancien et du Nouveau Testament nous

paraît si importante, c'est précisément parce que l'Ancien exclut
d'une façon plus nette cette fausse conception qui ne veut considérer

que l'individu. Et il en est ainsi simplement parce que le Nouveau
Testament suppose l'Ancien et sa conception.

Cette formule : Dieu et l'âme, l'âme et son Dieu, trouve, du moins
dans le sens où l'on doit la comprendre aujourd'hui, aussi peu d'appui
dans le Nouveau Testament que dans l'Ancien. Dans l'un exacte-



ÉGLISE ET RÉVÉLATION n

ment comme dans l'autre Dieu est en rapport non avec des individus
mais avec un peuple élu. Toutefois les limites nationales sont abolies,

puisque le Christ n'est plus seulement le verbe annoncé, mais le

verbe accompli : le véritable Israël, le vrai peuple de Dieu n'est

plus seulement en Israël selon la chair, il se trouve dans tous les

peuples. Il serait faux cependant de comprendre qu'il y a maintenant,

çà et là, dans tous les peuples, des croyants isolés, des

disciples du Christ qui, réunis, forment le vrai peuple de Dieu. Cette

religion individuelle n'existe pas dans le Nouveau Testament non
plus. La foi seule existe; la foi qui n'est pas autre chose que la

participation au corps du Christ, que l'adhésion à la communauté des

appelés, des élus, que l'appartenance à l'ecclesia ; la foi qui est le

véritable lien entre les croyants. Or l'ecclesia du Nouveau Testament

qui est l'héritière du peuple élu de l'ancienne alliance en est
aussi l'accomplissement.

Etudions maintenant d'un peu plus près ce rapport entre la
révélation divine et la communauté des croyants.

III
La foi et l'Eglise existent parce que et pour autant que Dieu se

révèle dans sa Parole. Celui qui sait que la Parole de Dieu s'adresse

à lui peut seul comprendre ce qu'est la foi. Il n'y a de connaissance

de la foi que dans l'acte qui consiste à écouter la Parole même de Dieu ;

il n'y a donc aucune connaissance psychologique, phénoménologique
de la foi. De même celui qui se sait introduit dans la communauté

par l'appel et la vocation de Dieu possède seul une véritable
connaissance de ce qu'est l'Eglise. Il n'y a donc pas de connaissance

historique ou sociologique de l'Eglise. La Parole de Dieu n'est pas
seulement le principe réel, la ratio essendi, de la foi et de l'Eglise ;

elle en est aussi le principe de connaissance, la ratio cognoscendi.

L'historien et le sociologue comme tels, le psychologue comme tel
ne peuvent comprendre ce que sont l'Eglise et la foi ; seul le croyant
peut le comprendre en devenant attentif à la Parole de Dieu, et

par l'acte même de sa foi. Aussi devons-nous d'abord traiter de la

Parole et de la révélation divines, si nous voulons comprendre ce

qu'est l'Eglise.
Le mot révélation, si on veut le prendre au sérieux, suppose un

Dieu caché. Si Dieu se «révèle» à l'homme, c'est qu'il est en soi, en



12 EMIL BRUNNER

dehors de la révélation, le Dieu inconnaissable et secret. En outre,
de même que la révélation ne concerne pas la connaissance seulement

mais est une communication réelle et vivante de Dieu, de

même l'absence de Dieu lorsqu'il est caché et lointain n'entraîne

pas seulement pour l'homme une ignorance théorique, mais une
méconnaissance et une exclusion de la vie de Dieu. Dieu caché c'est

toujours pour l'homme la mort ; Dieu se révélant c'est la vie. La
non-révélation de Dieu est un silence néfaste, sa révélation est une
communication salvatrice. S'il n'en était pas ainsi, Dieu ne serait

pas vraiment Dieu, la source de tout être et de toute vie, le Créateur ;

il serait un simple habitant de l'univers, que l'on peut connaître ou

ignorer, dont on peut être séparé ou auquel on peut être lié sans qu'il
en résulte de changement dans l'existence. Mais si Dieu est vraiment
Dieu, c'est-à-dire le Seigneur, le Créateur, et si la révélation est
vraiment une communication que fait Dieu de lui-même, alors cette
révélation ne peut être que le salut, le passage de la mort à la vie.

Cette révélation de Dieu s'opère par sa Parole. Que nous entendions

par révélation la première — celle qui coïncide avec la création —,
ou la seconde — dans la venue de Jésus-Christ —, dans l'une et dans

l'autre c'est par la Parole que Dieu se révèle, par la Parole qu'il crée.

Dieu n'est pas un être matériel et neutre qui puisse être observé,

contemplé, connu en théorie, ou qui puisse se manifester d'une
manière objective. Il est une personne, c'est-à-dire un esprit qui se

communique en s'adressant aux hommes. Il n'est pas un esprit
dans le sens où les Grecs entendaient ce mot, un logos qui puisse
être pensé ; car derrière le logos il n'y a, en dernière analyse, que
le concept de nature ou de chose. Mais comme esprit personnel,
Dieu s'adresse à l'homme, lui impose certaines obligations et exige
de lui une réponse personnelle et affirmative. C'est dans son appel à

la personnalité, c'est dans sa Parole que nous trouvons nous-mêmes

notre existence personnelle. Tout être est créé par la Parole de Dieu,
mais l'homme n'est pas créé seulement par la Parole, il est créé aussi

pour la Parole et par là même à l'image de Dieu. Ceci ne signifie

pas toutefois qu'ayant été créés par la Parole nous soyons encore
et subséquemment créés pour la Parole. Mais notre existence

proprement humaine — celle en dehors de laquelle nous n'existons

pas — consiste dans la perception de la Parole divine. Nous sommes

ce que nous entendons de Dieu. Nous sommes des hommes et nous
existons en tant qu'hommes par la Parole de Dieu qui nous appelle



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 13

à la vie. Voilà pourquoi le silence de Dieu, sa non-révélation est

notre mort. Etre dans la Parole de Dieu ou n'y pas être n'est donc

pas seulement affaire de dispositions morales ou religieuses, mais

question de vie ou de mort. En outre, être dans la Parole de Dieu
n'est pas une attitude passive, objective, c'est une attitude
personnelle, c'est-à-dire une existence qui suppose la conscience de

notre responsabilité. Par le fait que notre existence a dans la Parole
de Dieu non seulement son origine — comme toute la création —
mais son principe et son essence même, par le fait qu'elle est
constituée par un appel de Dieu, elle est destinée à être aussi, à chaque
instant, une réponse, une décision ; elle est destinée à être une
existence historique.

S'il en est ainsi nous ne cessons pas d'être interpellés par Dieu,
alors même que par notre volonté et notre décision nous nous détournons

de lui. Ce n'est donc jamais d'une façon absolue que Dieu nous

est caché ; il peut l'être en ce sens seulement que la vérité salvatrice
de sa Parole nous échappe. Le fait que Dieu nous parle n'est pas
supprimé par le péché. Mais Dieu nous parle alors autrement qu'il
ne veut le faire dans sa vraie révélation. Lorsque nous ne voulons

pas l'entendre et nous détournons de lui, sa Parole nous devient
obscure et sa sollicitude tourne à notre confusion. Sa Parole
révélatrice est en même temps un silence. Notre existence en tant que

personne n'est pas, elle non plus, abolie par le péché ; l'imago Dei
n'est pas détruite ; nous ne cessons pas d'être des humains, mais

nous devenons l'envers de ce que nous devrions être, et cela non
seulement partiellement mais complètement. Par le péché nous ne

sommes devenus ni des animaux ni des choses ; nous sommes demeurés

des êtres personnels ; mais la personnalité a été perdue pour
nous, et elle a été remplacée par une fausse personnalité. C'est ce

que nous exprimons en disant que nous sommes pécheurs.
La révélation de Dieu au sens propre — au sens de la seconde

révélation — c'est donc la Parole que Dieu nous adresse à nous
pécheurs, à nous qui le connaissons, certes, mais seulement comme

peuvent le connaître des pécheurs ; à nous qui avons de lui la vie,
mais qui, par le péché, corrompons et faussons cette vie reçue de

Dieu. Ceci nous explique pourquoi Dieu revient dans sa révélation
à ce qu'il avait voulu dans la création ; il y revient pour le rétablir.
Si la révélation de Dieu n'est pas uniquement un rétablissement,
elle est aussi et d'abord cela.



14 EMIL BRUNNER

Toute révélation de Dieu, avons-nous dit, est une communication

que fait Dieu de lui-même ; elle crée donc une communion. Dieu nous

appelle à une existence personnelle parce qu'il veut que nous vivions
non seulement de lui, mais avec lui. S'il ne voulait que des êtres

vivant de lui, il ne créerait pas des personnes capables de lui répondre.
Créant tous les êtres par la Parole, il n'en créerait aucun pour la
Parole. Sa volonté de communion — ou son amour — se manifeste

en ce que, par la Parole, Dieu s'adresse à nous et nous demande

une réponse, une réponse qui reconnaisse ce qu'il est vraiment et

qui l'aime, lui le créateur et la source de la vie. En elle-même déjà
et sans parler de son contenu la révélation manifeste le désir qu'a
Dieu d'être pour nous, de se donner à nous et par là de nous donner
à nous-mêmes notre vie. Toute révélation de Dieu est en soi une
démonstration de son amour.

Dieu révélé, c'est vraiment Dieu « pour nous » ; Dieu caché, c'est
vraiment Dieu « contre nous ». Là où Dieu ne nous apparaît pas
dans la révélation, dans sa Parole, là où nous ne le connaissons pas
comme celui qui est pour nous, il nous apparaît comme le Dieu
caché, le Dieu qui est contre nous : le Dieu irrité et non plus le Dieu
aimant. Mais Dieu ne veut pas plus être le Dieu caché qu'il ne veut
être le Dieu irrité ; de même qu'il veut se révéler, il veut être pour
nous, être le Dieu qui aime.

Si ce que nous venons de dire est vrai de toute révélation, de

la révélation en soi, ce n'est pleinement vrai toutefois que de la
révélation dans laquelle Dieu s'adresse et se communique à nous

pécheurs. Toute la profondeur de la volonté de communion de Dieu

ne se révèle vraiment qu'en ceci : c'est avec nous pécheurs que Dieu

veut avoir communion. Sa parole de réconciliation et de pardon,
voilà donc la complète révélation de son amour ; et cette parole ne

change pas seulement quelque chose à notre vie, elle la transforme
entièrement ; au lieu d'être funeste, notre existence devient
salutaire. D'une existence séparée de Dieu, fermée à Dieu et donc vouée
à la mort, la révélation fait une vie que Dieu s'est ouverte à lui-même,
qu'il unit à lui et anime de sa vie, la seule vraie vie. Quiconque entend
le message du pardon de Dieu et l'accepte est une nouvelle créature ;

il est passé de la mort à la vie ; il est un racheté, car il est maintenant
admis dans la communion de Dieu, dans l'amour. Que le silence de

Dieu, ce silence qui est la mort, cesse à mon égard et que Dieu se

révèle à moi — ou que mon silence, le péché, cesse envers Dieu et



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 15

que je devienne réceptif à sa Parole, c'est là une seule et même chose.

Mais par ce qui précède nous n'avons pas indiqué encore ce qu'il
y a dans la révélation biblique de caractéristique et de particulier.
Dieu se révèle signifie, avons-nous dit, Dieu s'abaisse vers nous

pécheurs ; Dieu veut habiter parmi nous pécheurs. L'amour de Dieu
consiste en ce qu'il s'abaisse et descend dans notre vie. Aussi le centre
de la révélation ou, si l'on peut dire, son sommet, n'est-il précisément

pas un sommet au sens humain de ce mot, mais un abîme :

la croix. Voilà comment Dieu pénètre dans notre vie, comment
nous pouvons reconnaître sa volonté de communion, comment Dieu

veut être reconnu comme l'amour. Si son amour de créateur est

déjà un pur don de soi à la créature, son amour de sauveur est un
dépouillement doublement incompréhensible en faveur de sa créature

pécheresse. C'est à ce caractère d'abaissement que nous devons

reconnaître l'amour de Dieu et d'une façon générale l'amour. C'est
dans ce seul amour que nous devons être englobés ; et cette direction
est la seule que doit avoir l'amour par lequel nous répondons à Dieu,
dans le « oui » de notre décision. La réponse de notre foi doit donc
elle aussi s'abaisser vers notre semblable, la créature pécheresse,
dans une même volonté de communion avec elle. Notre amour ne
doit pas s'élever pour saisir Dieu dans le principe de sa divinité ; il
doit descendre comme l'amour divin lui-même. « Tu ama Deum in
creaturis ; non vult ut eum in majestate âmes. » « Je suis trop élevé

pour toi, ô homme ; tu ne peux arriver à me saisir ; je me suis donné
à toi dans ton prochain ; aime-le et tu m'aimeras », a dit Luther.

Et ceci n'est pas une conséquence qui découlerait de notre amour

pour Dieu. De même que le lien établi par Dieu entre lui et la créature

pécheresse n'est pas une seconde chose à côté de son amour,
de même aussi notre reconnaissance de cet amour ne peut
s'accomplir que dans notre conversion au prochain. Si la volonté de

Dieu est réellement une volonté de communion, on ne peut accepter
cette volonté, être saisi par elle, s'en laisser pénétrer, qu'en se tournant

vers le prochain. L'amour pour le prochain n'est donc pas une
conséquence de l'amour pour Dieu ; il est identique, il se confond

avec lui. Si la foi, c'est-à-dire l'adhésion à la volonté de Dieu, est

sincère, elle se réalise dans une préoccupation du prochain. Entrer
dans la volonté de Dieu, c'est donc prendre la direction qui nous
conduit vers la créature. Et ce n'est pas seulement « pour l'amour
de Dieu », de la part de Dieu, que nous devons aimer notre prochain,



16 EMIL BRUNNER

mais simplement pour le prochain lui-même ; voilà la volonté de

Dieu telle qu'elle apparaît dans sa révélation. La foi n'est pas une
seconde réalité qui puisse entrer en concurrence avec l'amour. Croire,
c'est uniquement dire « oui » à l'amour. Et s'il en est ainsi, c'est

que la révélation de Dieu — fondement de la foi — et ses rapports
avec la créature ne sont pas deux choses différentes, mais une seule et
même réalité ; s'il en est ainsi, c'est que nous ne pouvons reconnaître
l'amour divin que par le don que Dieu fait de lui-même, par la croix.

Recevoir de Dieu la vie par sa Parole c'est donc être relié, être
lié au prochain. On peut dire de même au sujet du péché : le péché,
qui éloigne de Dieu, s'accomplit dans un éloignement du prochain.
Ce sont là deux expressions d'une même réalité. Avoir la vie signifie
donc vivre dans la conscience du lien et des obligations qui nous
rattachent au prochain. Et ce lien a son point d'attache non pas
dans ce que possède le prochain, mais dans ce qu'il ne possède pas ;

non dans sa richesse, mais dans sa pauvreté ; non dans ce qu'il peut
avoir de bon, mais dans son état de péché. Car l'amour de Dieu
n'est pas une recherche intéressée, une passion, un eros qui d'une
façon quelconque convoite les valeurs d'autrui ; il est don, don de

soi, sacrifice. Et si notre amour veut être une réponse à l'amour de

Dieu, il doit avoir lui aussi ce caractère, h'eros implique des conditions

à la communion ; l'amour est une communion sans aucune
condition. C'est parce qu'il n'aime pas le prochain, mais seulement

quelque chose de lui, que l'eros n'est pas un véritable amour
personnel. Or l'amour au sens du Nouveau Testament est non seulement

un amour sans conditions, mais un amour personnel : il aime
le prochain simplement parce qu'il est le prochain, et non pour
quelque raison particulière. On comprend ainsi que recevoir avec
foi la Parole divine de la révélation, c'est être en communion avec
les hommes.

IV

Nous avons parlé jusqu'ici du rapport existant entre la révélation
et la communion. Notre tâche est maintenant de faire mieux saisir
le lien entre la Parole révélée et cette forme déterminée de communion

qui s'appelle l'Eglise. C'est seulement ainsi que ces notions de

révélation et de communion nous deviendront tout à fait compréhensibles

et que tout malentendu sera écarté. En effet, ce que nous



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 17

avons dit jusqu'ici de l'amour de Dieu pour la créature pécheresse

pourrait être compris à tort comme si c'était une pure idée, et le

Christ crucifié faussement envisagé comme un symbole de cet amour.
Or il s'agit ici d'un fait, d'un fait réel et qui s'est passé une fois pour
toutes ; cela seul peut nous faire comprendre qu'il ne s'agit ni de

symbole, ni d'idée. Comme idée, la croix et tout ce que nous en

avons dit serait une présomption humaine, où nous disposerions de

Dieu. C'est nous qui le ferions descendre du ciel jusqu'à nous, qui lui
supputerions ce don de lui-même. En tant qu'idées, la réconciliation
et le pardon ne sont qu'une propre justification de l'homme. Pour

qu'il n'en soit pas ainsi il est nécessaire que Dieu lui-même s'abaisse

réellement jusqu'à nous par sa Parole, par son action, réellement,
c'est-à-dire par sa Parole accomplie dans la réalité de l'histoire.
Ou bien la croix s'est réellement dressée sur Golgotha — « ce que
nous avons vu, ce que nos mains ont touché » —, ou bien notre foi
chrétienne est une belle création de notre imagination.

Voilà pourquoi la Parole de Dieu en Jésus-Christ est toujours en

même temps le récit d'un fait. Ce ne peut être la Parole de Dieu,
si ce n'est en même temps un véritable compte rendu. Le mot
kerygma ou euangelion exprime justement ce double caractère ; il
signifie à la fois : révélation de la volonté divine éternelle et annonce
d'un fait vraiment réel et contingent. Cette contrariété que nous

éprouvons à devoir reconnaître la Parole de Dieu dans un événement
accidentel et historique est précisément ce qui la distingue d'une
vérité rationnelle. Ainsi, rendre témoignage à la Parole de Dieu
c'est toujours aussi attester un fait historique et unique. Toute

proclamation de la Parole de Dieu est donc en même temps tradition.
Un feu a été allumé en un endroit ; si de ce lieu historique, au sens '

réel et temporel, il doit être transporté en d'autres lieux, il est nécessaire

qu'on l'y porte ; il est nécessaire que la torche enflammée soit
transmise d'une main à l'autre, que réellement et non symboliquement

chaque flambeau s'embrase au contact d'un autre. La txadj- '

tion historique devient donc l'élément constitutif de la révélation. Il
faut que quelque chose démontre et assure au travers des âges la

continuité historique de la Parole. Puisqu'il a plu à Dieu de se révéler

en un lieu et dans un temps déterminés, il faut — si cette révélation
ne doit pas profiter aux hommes de ce pays et de cette époque
seulement — que sa continuité soit assurée en tout temps et en tous
lieux. C'est là l'origine de l'Eglise.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVIII (n° 74, I930). 2



i8 EMIL BRUNNER

«Allez par tout le monde et prêchez l'Evangile Que la Parole de Dieu

habite abondamment parmi vous » Cette mission divine, cet ordre
de communiquer la Parole, le ministère de la prédication, est la

racine, le noyau de l'Eglise chrétienne. Nous pouvons considérer

bien des choses comme accessoires ; ce que nous ne pourrons jamais
retrancher de la Parole c'est la bictKOVia Tfjç KaTaXXaffjç, le ministère

de la réconciliation, das Amt das die Versœhnung predigt, comme
Luther le traduit très bien.

Nous parlerons plus loin de l'Eglise comme communauté ; mais
de même que la Parole de Dieu est le fait primaire et la foi le fait
secondaire, de même la Parole, le ministère de la Parole et de la

prédication, existe en premier lieu et la communauté en second lieu.
C'est la Parole qui crée ; la foi et la communauté sont ses créations.

L'amour de la Parole est donc la première et la plus urgente des

préoccupations. La mission divine d'annoncer cette Parole, le ministère

de la prédication est par conséquent le fondement qui supporte
la chrétienté, le fondement même de l'Eglise. Et cette conception
n'est point une erreur de l'Eglise episcopale luthérienne cléricale, en

opposition à l'Eglise réformée, Eglise du peuple; elle est au contraire
la notion d'Eglise commune à tous les réformateurs et celle du

Nouveau Testament lui-même. Nous montrerons dans la suite que
cette conception loin de menacer l'idée de communauté en est le

fondement véritable et définitif.
Ce qui, dans la foi chrétienne, répugne le plus au rationaliste et

au mystique c'est que cette foi doive être liée dans ce qu'elle a

de plus profond à quelque chose d'extérieur, à l'Eglise et à son message

progressant en certains lieux et à certaines époques, à la
prédication et aux sacrements, à la parole biblique et en dernière analyse
au fait historique ainsi contenu dans la confession de foi :

crucifié sous Ponce Pilate. Ce caractère indirect de la révélation semble

constituer son imperfection ; la révélation immédiate purement
spirituelle serait alors la révélation parfaite. Si le moyen âge et l'époque
de la Réformation connaissent déjà, sous la forme du mysticisme
et du spiritualisme qui lui est apparenté, cette opposition au caractère

médiat de la foi chrétienne, le triomphe de la raison au cours des

trois derniers siècles a fini par rendre ridicule ce caractère de la foi :

il l'a fait rentrer dans le domaine de ce qui est primitif, de ce qui
n'est pas arrivé intellectuellement à maturité. Le mouvement qui
donne à l'Europe moderne sa caractéristique : la dissolution de



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 19

toute communauté, s'accomplit lui aussi dans ce même sens. Car

c'est ce caractère indirect qui implique en même temps le lien de

l'individu à la communauté.
Nous avons considéré jusqu'ici l'abaissement de Dieu, sous la

forme de serviteur qu'a prise son Fils mis en croix, comme la
révélation de son amour. Nous devons essayer maintenant de

comprendre ce centre de notre foi à un autre point de vue encore. Si

Dieu nous témoigne son amour dans un événement historique et

unique, il n'y a pas là simplement un acte arbitraire et incompréhensible.

Bien que le miracle de l'incarnation soit pour nous un
mystère, Dieu nous permet cependant d'entrevoir pourquoi II se

révèle ainsi, et non autrement. C'est la sagesse et la bonté du
souverain du monde qui l'ont amené à se révéler une fois pour toutes,
en un lieu et à une époque déterminés. En déposant pour ainsi dire
son salut en ce lieu historique, Dieu fait en sorte que tous les hommes
doivent se rendre en ce même lieu, qu'ils doivent s'y rencontrer

pour avoir part à ce salut. Le fait que la révélation s'est produite
une fois pour toutes détermine ainsi le caractère de communauté
de la foi et de l'appropriation du salut. La révélation de Dieu dans

un acte historique et unique a donc une conséquence : on ne peut
recevoir la révélation et le salut qu'elle donne qu'en se liant à la
comunauté historique des humains.

Dieu a comme usé de ruse en se révélant de telle façon que je ne

puisse le trouver sans trouver mon frère en même temps, et que

pour le trouver je doive me laisser lier à mon frère. Ma foi n'est

possible que par le lien qui me rattache à la communauté historique
des croyants, ou plus exactement à la communauté de ceux qui ont
cru avant moi et qui ont été pour moi les témoins de la foi. Car ma
foi est fondée sur le témoignage de leur foi. Dieu ne communique
sa Parole que par la parole humaine. Par le fait que la révélation
divine s'est produite une fois pour toutes dans un événement

historique, elle a été mise à la portée de tous, elle est devenue publique ;

une relation particulière avec elle, un christianisme privé est donc

exclu. Il ne peut y avoir d'autre foi chrétienne que celle de la

communauté, car on ne peut recevoir la foi que dans la communauté ;

et la communauté seule crée la continuité, la chaîné du témoignage,
ininterrompue à travers les siècles.

Si donc je veux avoir part à la révélation et au salut, c'est à la

communauté des croyants que je suis renvoyé. Je dois pour ainsi



20 EMIL BRUNNER

dire me résigner à devenir membre de la communauté si je veux
entrer en rapport avec Dieu. Dieu ne veut me lier à lui qu'en me
liant en même temps à mon frère. Ce qu'il y a d'irrationnel dans
l'historicité de l'événement unique, la pure réalité objective de la
révélation se produisant dans l'histoire, — le simple fait que la révélation
a eu lieu a donc la même importance et la même signification que le

contenu lui-même de cette révélation. Car le contenu de la révélation,

nous l'avons dit déjà, c'est la volonté de communion de Dieu
avec les hommes, autrement dit l'appartenance réciproque de

l'amour de Dieu et de l'amour du prochain. Le message du salut
m'arrache à mon isolement non seulement vis-à-vis de Dieu, mais en
même temps vis-à-vis du prochain. Et ce message est encore souligné,
renforcé par la forme historique de sa réalisation. Nous devons

encore insister sur ce point. L'appartenance réciproque de l'amour
de Dieu et de l'amour du prochain risque toujours, comme contenu
de la Parole divine, d'être comprise à tort dans le sens d'une idée.

On pourrait alors la connaître sans y conformer sa vie ; car l'essence

même de l'idée c'est qu'elle peut être seulement connue. Mais par
le fait que la Parole de Dieu ne m'est vraiment donnée que dans la
communauté, je suis réellement lié à cette communauté. Je ne reçois
la Parole qu'en me rendant effectivement dans la communauté, en

consentant à ce que cette Parole divine me soit annoncée par un
autre homme ; sinon je ne puis la recevoir. Dieu a choisi un mode
de révélation, si j'ose m'exprimer ainsi, qui me contraint à devenir
membre de la communauté pour avoir part à la révélation, à cette
révélation qui en elle-même signifie communauté. Le processus de

la proclamation de la Parole et de sa réception, dans la prédication,
est donc en soi une rupture de cet isolement égoïste qui constitue
l'essence même du péché. Si Dieu voulait se révéler à l'homme d'une
manière privée, comme le prétendent les mystiques, les anabaptistes,
les quakers et autres « spiritualistes », le but de la révélation divine
ne serait précisément pas atteint ; l'homme pourrait continuer à

être un individu isolé et recevoir pourtant cette révélation ; son
individualisme égoïste demeurerait intact, il serait même encore

accru et fortifié par cette révélation, comme nous le montre le

mysticisme. On petit être mystique, quaker, illuminé, sans cesser
forcément d'être un individu existant pour soi. Car le prochain n'est

pas entré alors dans l'essence même de la relation avec Dieu, dans

la réception de la Parole divine. Ceci ne peut être que si je dois, pour



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 21

recevoir vraiment la Parole de Dieu la recevoir d'un tiers, d'un frère

— donc dans l'Eglise.
Cette contingence historique de la révélation, qui fonde l'Eglise

sur le ministère de la Parole, est aussi ce qui donne à la foi son caractère

de communion, ce qui fait qu'elle concerne toute la communauté.
La prédication, exposé de la Parole de Dieu par l'homme, lie l'individu

au prochain par la racine même de sa foi et rend ainsi impossible
l'individualisme rationnel ou mystique qui se passe de la communauté.

W

Un malentendu doit être écarté encore, malentendu qui a pris,
hélas dans l'histoire une importance formidable : c'est celui pour
lequel l'Eglise, la communauté fondée sur la foi, pourrait être limitée
à l'acte cultuel de la prédication et de l'audition de la Parole. Ce

malentendu peut aisément survenir lorsque, dans la prédication, on
oublie le contenu de la révélation divine pour ne parler que de sa

réalisation historique. Or voici ce contenu : si Dieu me veut tout
entier pour lui, il me veut aussi tout entier pour les frères. La foi
est fausse, la Parole de Dieu est mal comprise si, par le fait même

que Dieu me réclame avec tout mon être, je ne suis pas en même

temps acquis avec tout mon être pour le prochain. La communauté
de culte et la communauté de vie forment une unité indissoluble.
La communio avec le frère ne peut être comprise que comme la
communicatio omnium bonorum, comme le vrai communisme. C'est

cette communauté de vie qui doit prouver si l'on perçoit vraiment
la Parole de Dieu, ou si l'on ne connaît qu'une théorie lui ressemblant
extérieurement. C'est pourquoi la conception figée de l'orthodoxie
qui confond une doctrine avec la Parole de Dieu va de pair avec la
conception qui ramène cette communauté au seul acte du culte.
La communauté de foi n'est plus alors une communauté de vie et
d'amour au sens vraiment communiste, elle se réduit à une simple
communauté cultuelle. Ces deux tendances se sont développées en
même temps dans l'ancienne Eglise ; elles ont donné leur empreinte
à l'Eglise d'après la Réformation, et elles la donnent encore à celle

d'aujourd'hui.

(') On comprendrait facilement d'ici toute l'importance du sacrement comme
la forme de la Parole dans laquelle la communion est vraiment parfaite dans la
réceptivité. Dans le sacrement, et en lui seulement, toute fausse interprétation
de la Parole de Dieu dans un sens individualiste est rendue vraiment impossible.
Mais je me borne à cette brève mention.



EMIL BRUNNER

Il nous reste à nous acquitter — très brièvement — d'une dernière
tâche : celle de défendre contre les malentendus aujourd'hui dominants

la conception de l'Eglise que nous avons acquise sur la base

de la révélation. Il y a, si je puis me servir de cette expression abrégée,

un malentendu de gauche et un malentendu de droite. Le malentendu
de gauche, c'est l'individualisme de l'illuminisme religieux (Schwàrmer-
tum) dont l'effet est de dissoudre l'Eglise. Le malentendu de droite,
c'est cette fausse affirmation d'elle-même que l'Eglise exalte dans

le cléricalisme. Considérés historiquement, ces deux malentendus sont
des formes de réaction correspondantes ; ils vivent de l'erreur l'un
de l'autre, autrement dit d'une demi-compréhension de la foi
chrétienne. Aussi est-il tout à fait vain de demander lequel des deux

est le pire. Tout dépendra du moment historique. Et d'ailleurs c'est
là une question qui ne nous concerne nullement.

L'illuminisme vit de cette idée juste que seul l'esprit de Dieu
lui-même peut révéler Dieu. Aucune institution, aucune parole
humaine comme telles ne peuvent faire éclore la foi et produire de

vrais chrétiens. C'est Dieu seul qui le peut. Lorsque ce n'est pas
l'esprit de Dieu qui crée l'Eglise, mais la volonté humaine, l'organisation

humaine, l'énergie, le besoin de l'action pour l'action, alors —
et l'illuminisme religieux a parfaitement raison en ceci — il ne peut
en résulter qu'une organisation de puissance humaine, dangereuse,

capable de tuer l'âme, et d'autant plus néfaste que la vérité divine

y est plus mélangée à l'erreur humaine. Nous devons nous garder comme
du démon de tout ecclésiasticisme volontaire, artificiel, se servant
des moyens de puissance terrestre, tel que nous le voyons se

développer aujourd'hui. L'illuminisme moderne a parfaitement raison

quand il critique ce cléricalisme brutal, sûr de lui-même, outrecuidant
et qui ne recule devant aucun des moyens de la politique temporelle.
Malgré tous ses discours orthodoxes, ce cléricalisme ne sait rien de

ce qui est l'essence de la vraie foi, il ignore la solidarité dans la
confession de la coulpe et du péché, mais toujours il se justifie en face
du monde et il accuse le monde pour se faire valoir. Or le signe
distinctif de l'Eglise véritable ne saurait être autre chose que ce qui
fut le caractère distinctif de Jésus-Christ : être fort par la faiblesse

et se charger des péchés du monde. Une Eglise qui ne s'accuse pas



ÉGLISE ET RÉVÉLATION 23

elle-même mais qui accuse le monde est jugée d'avance. Car elle a

élevé à la hauteur d'un principe le plus grand péché qui soit : le

pharisaïsme.
Mais lorsque ce reproche part de la conception individualiste de

l'illuminisme religieux il se retourne nécessairement contre lui ;

car il ne vient alors que de l'orgueil spirituel, l'orgueil de celui qui
veut avoir avec Dieu des rapports directs, de celui qui n'accepte
pas d'être lié par Dieu à un tiers qui lui annonce la Parole de Dieu.
C'est là l'orgueil de celui qui, au centre de sa vie du moins, veut
rester un individu particulier et qui ne se contente pas d'avoir avec
Dieu un rapport général et public par le moyen de l'Eglise, mais

exige une relation particulière, grâce à une révélation particulière.
C'est l'orgueil de celui qui considère l'Eglise des pécheurs comme

trop sordide pour en devenir membre, qui veut une communauté
de nobles ou, comme on disait autrefois, de saints. Ou plutôt il ne

veut aucune communauté, et il pense :

« Pourvu que je possède, moi, ce trésor, je laisse simplement les

autres suivre les voies larges, faciles et populeuses. »

L'orgueil de l'illuminisme moderne consiste à ne pas reconnaître
les liens historiques. Or ces liens sont voulus de Dieu, car eux seuls

nous attachent vraiment les uns aux autres.
Avoir compris la nécessité d'un lien historique, tel est le grand

point à l'actif du cléricalisme. Le cléricalisme sait dans une certaine

mesure que tout dépend de l'existence d'un ministère de la
prédication, d'une institution ecclésiastique pour la transmission de la
Parole. Il sait aussi que l'Eglise est une communauté de pécheurs ;

il se souvient de cette parabole de l'ivraie parmi le blé, qui nous
interdit d'arracher ce qui nous paraît impie. Il sait que l'Eglise
n'est pas le produit de notre volonté, qu'elle n'est donc pas une
association, mais qu'elle résulte de la volonté de Dieu et qu'elle
est notre mère. Jamais son respect pour l'Eglise, donnée de Dieu,
ne lui permet de rejeter l'Eglise historique à cause de sa corruption.
Mais de même qu'il se sent à l'abri derrière sa confession de foi
orthodoxe, il s'abrite derrière son ecclésiasticisme. Bien qu'il sache

en théorie que cela est faux, en réalité l'institution elle-même devient

pour lui un garant du salut — tout à fait comme sa confession de

foi orthodoxe lui est un garant de la rectitude de sa foi. Si le
spiritualiste mystique ou moralisant oublie que l'Esprit est lié à la
Parole, l'orthodoxe clérical oublie que l'esprit est libre en face d'une



24 EMIL BRUNNER

institution ecclésiastique et d'une orthodoxie théorique quelles

qu'elles soient. Il se comporte toujours comme s'il avait pour ainsi
dire la Parole de Dieu dans sa poché et l'Eglise dans sa main. Il
prêche avec une assurance insolente et s'occupe effrontément de

politique ecclésiastique. En toutes choses il donne l'impression d'un
homme qui est sûr de lui et non point celle d'un homme saisi par
Dieu, jugé par lui et reçu par sa pure grâce. Et son Eglise — nous la
connaissons si bien — c'est l'Eglise des justes. C'est l'Eglise pour
l'édification de laquelle on n'attend ni n'implore l'esprit de Dieu
mais que l'on construit soi-même ; l'Eglise qui doit user sans compter
des moyens de puissance terrestre pour parvenir à ses fins prétendues
spirituelles. Cette Eglise-là est un organisme de puissance bourgeoise,

que cette puissance soit grande, comme au moyen âge, ou petite,
comme aujourd'hui. Le lien m'unissant à celui qui m'annonce la
Parole y devient un esclavage à l'égard du prêtre ou du pasteur ;

c'est l'Eglise des calotins, de la prêtraille. Mais qui donc dira quel
est de ces deux maux le plus fort : une Eglise de prêtres ou un illu-
minisme sans Eglise ; l'Esprit sans la Parole et sans l'Eglise, — ou

l'Eglise avec la Parole, mais sans l'Esprit
Aucune habileté ne saurait nous aider à trouver une issue entre

ce Scylla et ce Charybde. Rien de tout cela ne peut être ici d'aucun
secours ; le seul moyen pour sortir du conflit est de devenir une
Eglise au sens propre du mot, c'est-à-dire de croire. L'Esprit souffle
où il veut ; mais il a plu à Dieu de le lier à la Parole du Fils de Dieu.
Sa Parole n'en est pas moins libre, et la foi n'en est pas moins son
libre don, le don pour lequel nous ne pouvons que l'implorer, que
nous ne pouvons jamais lui arracher. C'est pour cela aussi que nous
ne pouvons pas nous-mêmes créer l'Eglise. Tout ce que nous
pouvons faire — mais aussi ce que réellement nous devons faire —
c'est de prier pour elle.

E. BRUNNER.
Traduit par Maurice Chappuis.


	Église et révélation

