Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 70

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : la théologie de M. Horst
Stephan

Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN

Horst STEPHAN. Glaubenslebre. Der evangelische Glaube und seine Welianschauung.
2¢ Auflage. 1 vol. in-8, xv1, 398 p. Giessen, Teepelmann, 1928.

La collection Teepelmann Diz Theologie im Abriss, s’est enrichie ’année
derniére d’un volume nouveau, la seconde édition entiérement revue, et
considérablement augmentée, de la dogmatique du professeur Stephan,
précédemment a Marburg, actuellement 4 Leipzig.

*
* *

Suite naturelle de la théologie historique, qui constitue son fondement in-
dispensable, la dogmatique est le couronnement de P’édifice théologique, dit
M. Stephan. Supérieure a la philosophie de la religion, la dogmatique ne
se contente pas d’élaborer une notion satisfaisante du phénomeéne religieux
en général. Elle est nettement chrétienne, et cherche bien plutét a éclairer
Phistoire des religions par une connaissance approfondie de la religion de
Jésus-Christ.

L’ancienne dogmatique ambitionnait de donner au croyant une doctrine
juste et objective sur Dieu et sur le monde. La dogmatique moderne a
conscience de ses limites : elle veut enseigner au croyant a penser sa foi; si
Pon préfére : amener la foi a la clarté.

Rompant résolument avec les grandes divisions traditionnelles, le pro-
fesseur de Leipzig établit trois parties dans son livre : La foi évangélique.
La connaissance religieuse de la foi évangélique. La vision du monde (W elt-
anschauung) de la foi évangélique.



52 EDMOND GRIN

1. La foi fvangélique.

Et d’abord, qu’est-ce que la foi ? Appuyés sur saint Paul, Pcapdtre de
la foi», et sur Luther — que la dogmatique protestante n’a pas toujours
suivi — nous pouvons, aprés Ritschl, définir la foi: confiance en la grace de
Dieu. Cela revient & dire que la foi est un sentiment. Mais en employant ce
terme, si courant aujourd’hui, nous n’entendons pas localiser la foi en iso-
lant des autres activités psychologiques. Car la foi est une donnée d’ordre
spirituel, donnée éminemment complexe, et qui se manifeste dans tous les
domaines de la vie consciente : sentiment, intelligence, volonté. Avec infi-
niment de justesse, 4 notre sens, M. Stephan se refuse, comme on I’a fait
trop souvent, a confiner la foi dans une « case » particuliére de notre étre.

Quand, dit-il, la Bible, a diverses reprises (tout comme le fera Pascal
plus tard) fait du cceur le siége de la foi (cf., par exemple, Rom. x, 10), ’écri-
vain sacré n’entend pas le moins du monde localiser la foi dans le seul domaine
du sentiment, tel que 'expérience sensible nous le révéle. L’apétre vise bien
plutdt la partie vraiment intime de la conscience, dans sa totalité ; celle qui
est par dela les données sensibles, et qui échappe a notre expérimentation.
Seule cette origine profonde explique pourquoi les pensées et les sentiments
par lesquels la foi s’extériorise sont scellés du sceau de ’absolu et ont un carac-
tére suprasensible qu’on ne retrouve dans aucun autre domaine. $’il n’en
allait pas ainsi, c’en serait fait de la possibilité d’une relation directe et immé-
diate entre ’homme et Dieu.

Mais le mot confiance, a lui seul, ne peut pas tout exprimer, Dans la foi
religieuse, en effet, il y a union intime de Pactivité et de la réceptivité
humaines. C’est dire que la confiance en la grace de Dieu ne représente qu’une
des faces de la foi évangélique. L’autre consiste dans ’expérience du croyant
qui se sent saisi par Dieu. Seule cette dualité, au sein de la foi, explique les
déviations, les errements auxquels nous fait assister Phistoire religieuse.
Dés qu’on met par trop 'accent sur le cété réceptif de la foi, on aboutit au
quiétisme mystique, qui n’a rien de commun avec la notion évangélique de
la foi.

Puisque la foi émet les prétentions que nous venons de dire : elle nous pro-
met la communion avec Pabsolu — il faut qu’elle les fonde, ces prétentions.
Non point de fagon extérieure, assurément, ce qui mettrait la foi dans la
dépendance d’autre chose ; mais bien religieusement : qu’elle se justifie aux
yeux du croyant. La piété catholique n’a pas besoin de fondement : elle repose
sur PEglise, institution divine. Le croyant protestant, par contre, doit
trouver en lui-méme la lumiére qui Péclaire sur les motifs qu’il a d’étre un
chrétien évangélique. |

Nous avons lu avec un plaisir trés grand les pages que M. Stephan consacre
au fondement de la foi. Nous nous sentons en accord complet avec lui sur
ce point, tant nous parait heureuse "union qu’il opére entre 1’élément social
et élément individuel.



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 53

Schleiermacher, le: premier, a fait de la religion une donnée spécifique.
Mais il s’est contenté, pour la foi, d’une base toute personnelle, lui conférant
ainsi un caractére incontrélable. Le mysticisme commet une erreur toute
semblable : il brise le contact avec Ihistoire et fait dépendre la foi de Pexpé-
rience d’un moment ; ce qui lui vaut une certitude chancelante et I'expose
toujours au reproche d’illusionnisme. Non, le seul fondement acceptable,
pour la fol, sera celul ou viennent converger et la vie individuelle en sa
profondeur la plus grande et la vie de la communauté prise a son point
culminant (p. 53).

A propos du réle de la communauté dans la vie de I'individu, M. Stephan a
des remarques fort justes et fort belles, Que nous le voulions ou non, que nous
nous en doutions ou non, nous sommes, en effet, tout enveloppés par les autres.
Dés I'enfance, la famille, PEcole, I’Eglise, une certaine société, sans parler
de Etat, nous entourent et nous accompagnent. L’homme peut se libérer
de ces influences, dans une certaine mesure, Il en garde pourtant toujours
quelque chose; et c’est heureux. En effet, c’est 1a une vérité d’expérience,
plus homme est en contact intime avec la communauté qui ’enveloppe,
et plus il acquiert de personnalité. Et ce qui est vrai d’une facon toute géné-
rale est vrai aussi, a plus forte raison, de la vie religieuse. La communauté
religieuse, terrain d’action par excellence de I’'Esprit, est la source perma-
nente et intarissable de Pexpérience et de la certitude chrétiennes.

Ceci vaut pour la communauté d’avjourd’hui. Mais cela vaut aussi pour
celle du passé. A celle-1a, c’est la Bible qui nous y donne accés, la Bible qui
contient Pensemble des témoignages des dyeor.

Mais, fonder la foi sur la seule communauté nous mettrait dans la dépen-
dance d’autres hommes. Or, qui sont Apollos et Paul, sinon des serviteurs
de Dieu ? Tous les hommes de la Bible, tous les hommes du Nouveau Tes-
tament, tout au moins, sont unanimes sur un point : leur foi repose sur une
expérience personnelle de Dieu, saisi au travers du Christ. Cela constitue
aujourd’hul encore pour nous le fondement solide d’un christianisme vivant.

Solide ? Certes. Le fondement historique — Jésus — nous donne I'union
de Pobjectif avec le subjectif, dont nous avons parlé plus haut. En effet, il
nous renvoie au Christ, personne objective, ce qui nous met a ’abri du repro-
che d’illusionisme, et nous garantit contre les variations auxquelles toute
vie personnelle est exposée, Mais cette objectivité de la foi ne s’impose pas
du dehors: elle ne peut étre atteinte que par un travail subjectif de notre
mot, travail qui nous révéle la correspondance intime, et magnifique, entre
PEvangile de Jésus-Christ et les besoins profonds de notre cceur. Sans
cette « harmonie préétablie », nous ferions de vains efforts pour unir objec-
tivité et subjectivité.

La foi est donc avant tout chose du cceur, Cela revient a dire que la révé-
lation ne pourra s’adresser, elle aussi, qu’a notre cceur. De cette affirmation
fondamentale découlent trois conséquences essentielles: La révélation
ne peut pas étre limitée a un fait passé, qu’il s’agisse d’un livre ou d’une



54 EDMOND GRIN

personne historique. Elle est effort continuel du Dieu vivant pour se
‘manifester 3 ’homme, donc quelque chose d’actuel. En second lieu, si la
révélation divine éclate directement dans certains cceurs, élevant tel ou
tel homme a la dignité de prophéte, elle ne se fait sentir dans d’autres ceeurs
que par lintermédiaire des prophétes eux-mémes, qui acquiérent ainsi sur
leurs semblables une autorité, mais autorité tout intérieure. Enfin, 4 cause
de tout ce que nous venons de dire, la révélation est une grandeur infinie.
Ce serait la fausser que la vouloir enfermer dans les pages de notre seule
Bible. Elle trouve des formes toujours nouvelles pour se manifester.

La foi est donc infiniment plus qu’une doctrine. Elle est une vie ; mieux
encore, participation a la vie méme de Dieu : d’une part obéissance de
I’homme a son Dieu et, d’autre part, action de Dieu dans le monde par I'in-
termédiaire de I’homme. C’est dire qu’a parler strictement, il y a dans le
monde autant d’espéces de foi qu’il y a de croyants. Pourtant, nous ne som-
mes pas la en présence d’un chaos. Toute cette diversité, toute cette richesse
vient se grouper d’elle-méme autour de certains « types» de foi — types
que, dans Pévolution historique, nous appelons les confessions. -

La foi comporte-t-elle une connaissance particuliére ? Oui, si nous en
croyons le Nouveau Testament. Jésus, déja, affirmait que certaines choses
sont cachées aux sages et aux intelligents. Luther et Schleiermacher 'on
redit, 4 leur maniére. Depuis Ritschl et Kaftan, la question de la connaissance
religieuse, soigneusement distinguée de la connaissance scientifique, est au
premier plan des préoccupations de la théologie systématique.

A cette connaissance religieuse, nous devons reconnaitre un triple carac-
tére. Elle est immédiate et alogique, tout d’abord. Elle est hautement per-
sonnelle, ensuite — ce qui ne veut pas dire incertaine. Enfin elle est symbo-
lique ; le caractére méme de objet religieux demande une langue imagée.
Ce qui ne signifie point que la connaissance religieuse soit livrée au caprice
de Pimagination. Il y a, méme dans ce domaine-la, certaines régles, Toute
image n’est pas bonne, religieusement parlant. La meilleure image sera celle
qui inspirera le plus de recueillement, ou le plus d’amour, ou le plus fort
sentiment de respect.

A ce propos, M. Stephan rappelle Pexpression mise en honneur par Ritschl :
jugements de valeur. Il propose de la remplacer par : jugements de confiance.
En effet, dit-il, il y a entre les hommes une connaissance de la confiance,
sorte de pressentiment, de divination, dont nous nous servons dans la vie
de tous les jours. Et la connaissance religieuse, tout comme la connaissance
morale ou esthétique, ressortit a cette espéce-la. Nous en tombons d’accord.
Mais nous ne voyons pas bien 'avantage de cette expression nouvelle, qui
nous parait diminuer la précision des choses, plutét que ’augmenter.



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 55

2. Le contenu de la for.

Aprés ces préliminaires qui, contrairement 4 ce qui arrive trop souvent,
n’ont rien de sec ni de rébarbatif, notre auteur, dans sa seconde partie,
aborde le contenu de la foi évangélique.

Dieu, tout d’abord. Il nous faut abandonner résolument, déclare M. Ste-
phan, les fameuses preuves de son existence. Elles n’ont jamais convaincu
personne. De plus, elles prouvent un Dieu qui n’est pas celui de la foi. Non,
les seules données que posséde notre foi, ce sont celles que la révélation nous
procure : la réalité universelle de Dieu, sa sainteté, son amour ; et enfin,
ces deux derniers éléments s’unissent pour former la notion de personnalité.

Sans doute, M. Stephan ne dénie pas toute valeur 4 ces preuves tradition-
nelles. Par leur insuffisance méme, dit-il, elles dévoilent 4 'homme sa misére,
et Pobligent 4 chercher plus loin. Nous nous demandons, nous, si ces preuves
aujourd’hui dédaignées ne possédent pas plus qu’une valeur négative, et
il ne faudrait pas le: remettre en honneur. Elles ne seront jamais contrai-
gnantes, au sens obligatoire du terme, nous Paccordons sans peine. Mais
elles nous paraissent avoir, aujovrd’hui encore, une réelle valeur apologé-
tique, que la dogmatique chrétienne aurait tort de méconnaitre.

Réalité exclusive de Dieu, avons-nous dit tout d’abord. Nous entendons
par la réalité opposée a la pure apparence. La pensée philosophique peut
se contenter d’un Dieu qui soit la Pré-réalité, lentiérement autre. Pour la
foi, c’est trop négatif encore. Il faut a la foi un Dieu qui agit dans le monde ;
le Dieu de la création. Mais pas seulement le primum movens d’Aristote.
Le Dieu du chapitre xxxvii de Job, et du psaume civ, plus encore que celui
du récit de la Genése : non pas tant un Dieu qui a agi dans le passé, mais un
Dieu qui est aujourd’hui encore la cause d’une expérience religieuse. Celui
dont Luther disait, avant toute autre chose: Je crois que Dieu m’a créé,
ainsi que toutes les autres créatures (p. 103).

A Tidée de création, il faut joindre celle de conservation du monde. Ces
deux idées, qui se complétent Iune P’autre, sont pourtant nécessaires I'une
et Pautre. En effet, la réalité exclusive de Dieu est trop majestueuse, trop
puissante pour s’exprimer tout entiére en une seule image. A c6té de Paffir-
mation du Dieu créateur, la foi a besoin d’une autre affirmation encore :
la certitude que la réalité seconde, créée, est portée jour aprés jour par la
réalité exclusive de Dieu.

M. Stephan veut distinguer nettement les idées de conservation du monde
et de providence. La providence divine ne se congoit, dit-il, que du point
de vue de Pamour divin. Au lieu que 'idée de conservation nait dans le cceur
de quiconque comprend que la réalité exclusive de Dieu se manifeste aussi
dans la relativité des créatures. Nous avouons avoir peine a admettre cette
distinction, Elle nous parait arbitraire. En effet, n’y a-t-il pas déja une preuve



56 EDMOND GRIN

de Pamour divin dans le fait que I’Eternel consent 4 prendre garde a celui
qui n’est que poudre et cendre ?

La sainteté de Dieu, ensuite. Cette idée est fréquente dans I’Ancien Testa-
ment. On la trouve aussi dans le Nouveau. Nous en avons un exemple dans
la scéne de Pierre tombant a genoux devant le Christ et lui disant : « Retire-
tol de moi, parce que je suis un homme pécheur » (Luc v, 38). Cette notion,
religieuse, de la sainteté de Dieu s’exprime en langage philosophique par
les idées de toute-puissance, toute-présence, éternité et immutabilité. Ces no-
tions ont toutes une valeur religieuse, dit M. Stephan, a part la derniére,
d’ordre nettement philosophique; aussi vaudrait-il mieux, selon notre auteur,
la remplacer par la notion de fidélité divine, qui a quelque chose de moins dur.
La notion d’un Dieu immuable fait naitre en nous Iidée d’un principe inflexi-
ble. Nous ne le contestons pas. Mais, dirons-nous, aucune équivoque n’est
possible si 'on distingue nettement ce qui demande a I’étre, et si ’on reconnait
d’emblée que la notion d’immutabilité est un postulat de 'ordre métaphy-
sique auquel correspond, dans 'ordre religieux et moral, la certitude de la
divine fidélité. Il importe, en effet, de conserver 'un et I’autre terme, car,
dans chacun des deux ordres, nous avons besoin d’étre garanti contre I'arbi-
traire.

Un Dieu d’amour, encore, c’est-a-dire un Dieu tout proche de nous. Il
est frappant que M. Stephan ne fasse pas rentrer la toute-présence divine
dans le chapitre consacré au Dieu proche, mais bien dans celui ou il parle
du Dieu saint. Nous lui donnons raison. En effet, pour le chrétien, affirmer
que Dieu est omni-présent, c’est déclarer non pas avant tout que Dieu est
tout prés de notre cceur ; mais bien qu’il est le maitre absolu de Iespace,
et que les cieux et la terre ne sont pas assez vastes pour le contenir. Dira-t-on
alors que I'idée du Dieu omni-présent est une idée juive (I Rois vii, 27),
et que l'idée du Dieu proche est une idée spécifiquement chrétienne ? Non
pas. Les religions dites paiennes possédent déja cette notion-la: pour le
croyant pafen, cette proximité est la condition du secours divin. Ce qui
caractérise et distingue le christianisme, c’est a la fois le fait que ce trait
(proximité personnelle de Dieu) y domine (cf. Actes xvi1, 27), et ausssi le fait
que cette notion s’y transforme en se spiritualisant. En effet, le contraire de
cette idée, ce n’est plus, comme dans le paganisme, I’éloignement spatial de
Dieu, mais bien son éloignement spirituel. Le comble du malheur, pour le
croyant chrétien, c’est savoir Dieu partout présent — et pourtant se sentir
loin de Lui.

Sur Pamour de Dieu, M. Stephan a des pages admirables (p. 116-126).
Ne pouvant tout citer, nous nous bornons a noter au passage quelques traits.

L’idée de la proximité de Dieu ne peut ni se construire ni se déduire.
Elle n’est pas le produit d’un raisonnement. En effet, que le Dieu saint s’ap-
proche de nous, c’est le paradoxe des paradoxes. Mais c’est pourtant quel-
que chose de vécu. C’est "amour du parfaitement fort pour celui qui est impar-
fait et faible ; Pamour qui recherche ’homme pour lui-méme, afin de Paider.



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 57

Cet amour a un caractére hautement personnel, et n’a rien d’arbitraire.
Il est I’essence méme de Dieu. Il atteint son point culminant dans le don volon-
taire de soi-méme, donc dans la mort de Jésus (cf. Rom. v, 32).

Par quelles images la connaissance religieuse — symbolique; nous 1’avons
vu — exprimera-telle cet amour ? Elle n’en a pas trouvé de plus belle que
celle de Pére. L’antiquité paienne donnait déja a la divinité le nom de pére
des dieux et des hommes. Mais ¢’était dans un sens tout naturiste. L’Ancien
Testament fait un pas de plus, Yahvé est le pére d’Israél parce qu’il lui a
donné sa place spéciale dans I’histoire. Le christianisme va plus loin encore,
Dieu est Pére, parce qu’ll est Amour.

M. Stephan termine ce paragraphe relatif au Dieu proche par deux pages
concernant les anges (p. 125 s). Nous avons lu ces remarques avec un plai-
sir trés vif. Il est incontestable que les anges jouent un réle dans plus d’un
passage du Nouveau Testament. Mais cette notion est un héritage des reli-
gions préchrétiennes, et non pas une partie intégrante de la foi évangélique.
Les anges sont.ou bien un intermédiaire entre Dieu et ’homme, ou bien
un moyen, pour la majesté divine, de se rendre visible et tangible. Mais, Schleier-
macher déja I’a relevé, ces anges ne sont pas nécessaires a notre foi, et ils ne
s’opposent pas non plus a elle. Pour la piété chrétienne, la certitude de la
proximité de Dieu nous est assurée, de facon on ne peut plus vivante, a la
fois par le Christ et par la communauté. Cela nous suffit.

Enfin, un Dieu personnalité. Cette notion, dit M. Stephan, ne s’oppose
en aucune fagon 4 celle du Dieu saint. Au contraire ; la meilleure image,
pour exprimer la toute-puissance divine, c’est celle de la personnalité : en
effet, cela marque admirablement la domination de Dieu sur la nature, et
sur ’homme. Et cette notion ne s’oppose pas non plus a l'idée du Dieu pro-
che. Pour un chrétien, la proximité de Dieu se manifeste avant tout dans
et par son amour. Or Pamour est justement la forme supréme de la person-
nalité.

Assurément, il importe de s’entendre. Nous ne statuons pas la personna-
lit¢ en Dieu a la suite d’un raisonnement. Nous ne faisons pas un Dieu a
notre image, sous prétexte que nous ne connaissons actuellement la person-
nalité que sous la forme individuelle et corporelle. Imposer a4 Dieu les limi-
tes et les bornes humaines, c’est proprement blasphémer, c’est-a-dire rabais-
ser Celui qui est la Grandeur supréme. Ce que nous entendons, c’est que Dieu
est la personnalité originelle (Urpersanlichkeit).

Sur ce point-ci encore, nous abondons dans le sens de notre auteur. Opposer
le mystére du divin a la personnalité divine, comme on I’a fait trop souvent,
c’est opposer I'une a Pautre deux données qui, en réalité, ne s’excluent pas
réciproquement. Dieu, pour demeurer Dieu, doit étre enveloppé de mystére
dans une large mesure. Il doit demeurer Celui devant lequel nous trem-
blons, parce que nous pressentons en Lui le tout d fait autre que nous. Mais
I1 doit aussi étre Celui qui se fait connaitre aux hommes, Celui qui se révéle.
Sans cela, a quoi donc nous servirait-il ? Or, le seul moyen de le mettre



58 EDMOND GRIN

prés de nous, c’est d’affirmer qu’il est une personne. Ce disant, nous ne pré-
tendons pas du tout le saisir tout entier, et le fagonner a 'image de ’homme.
Nous déclarons simplement que notre Dieu est assez grand, et assez humain
tout a la fois, pour étre traité par nous au moins comme une personnalité.
Ou, pour reprendre les termes mémes de M. Edouard Le Roy, nous décla-
rons par la qu’cil y a en Dieu de quoi fonder, en ce qui nous concerne, le
méme groupe d’attitudes et de démarches qui, dans nos rapports avec un
homme, se traduit par le concept de personnalité » (1). Mais nous ne contes-
tons pas qu’il y ait en Dieu bien autre chose encore.

En second lieu, la connaissance du salut. On nous permettra d’étre plus
bref sur ce deuxiéme chapitre. Il n’est pas moins intéressant que le premier.
Mais nous craignons d’allonger.

Le christianisme est avant tout une religion de salut. Comme tel il s’éléve
contre toute tentative de I’homme de se délivrer soi-méme (magie, mérites,
etc.), et affirme bien haut la nécessité d’une nouvelle naissance. — Le salut
chrétien est 4 la fois rédemption et nouvelle création. Rédemption, d’abord,
car ’homme a besoin d’étre tiré de sa détresse. Cette détresse, nous n’en savons
pas la cause premiére ; malgré nos efforts, Porigine du mal nous demeure
mystérieuse. Mais le mal est un fait, Et ce qui différencie le christianisme
des autres religions de rédemption, c’est qu’il met 'accent non pas avant
tout sur la détresse naturelle de ’homme (sociale, esthétique, intellectuelle),
mais bien sur sa détresse morale, religieuse. A ce point de vue-la, on a tort
de trop insister sur le sens temporel du péché originel. Il faut conserver
au récit traditionnel son sens spirituel. Il s’agit de la relation primitive de
I'homme avec son Dieu.

M. Stephan, a ce propos, émet des remarques fort justes relativement a
Palliance, néfaste incontestablement, entre péché et chute. Il est dangereux,
dit-il, pour la conscience, de détourner ’attention du présent vers le passé.
On risque de disculper ’homme d’aujourd’hui. Nous sommes d’accord.
Par contre, nous croyons que M. Stephan va trop loin quand il dit : L'im-
putation d’un premier péché est chose trop théorique pour devenir expé-
rience. Une faute sans participation personnelle est impensable au point de
vue religieux, Nous croyons, nous, que 'idée de solidarité est une idée pro-
fondément religicuse, et susceptible d’apporter beaucoup de clarté dans cette
question épineuse. Nous croyons surtout, que le sentiment de solidarité
peut étre chose vécue, et que I'on ne devient vraiment homme que dans la
mesure o l’on entre en communion spirituelle avec toute ’humanité, celle
d’aujourd’hui, celle de demain, celle d’hier — avec ses joies — et avec ses
peines et ses déficits. 8’il en est ainsi, nous ne voyons pas pourquoi 'impu-
tation du premier péché — au sens spirituel de 'image — ne pourrait pas
devenir expérience,

Quant a la personne du Rédempteur, on peut la désigner par une foule

(1) Dogme et critique, 7¢ éd., p. 147,



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 59

de termes : la Parole, le Sauveur, etc. Tous ces termes se justifient, & condi-
tion qu’on se rende compte qu’aucun d’entre eux n’exprime entiérement
Pceuvre du Christ. Tous ces termes, si on les estimes vieillis, peuvent fort bien
étre remplacés par des termes nouveaux. Mais n’allons pas nous imaginer
qu’en employant des formules nouvelles, nous comprendrons le rapport du
Christ 2 Dieu mieux que ne ’ont fait les premiers chrétiens (p. 193).

Le cadre extra-historique de la vie du Médiateur n’a pas pour nous une
importance primordiale. La notion de la préexistence date de Paul. Elle s’ap-
puye sur un arriére-fond judaique, et sur la doctrine du Logos, idées qui
toutes deux nous sont étrangéres. De la naissance miraculeuse, inconnue 2
Porigine, la foi évangélique n’a pas besoin ; il lui suffit de reconnaitre, en
Jésus, un acte créateur de Dieu. Tout le reste lui est symbole. La descente
aux enfers et Pascension n’émettent pas de prétention historique. Quant
a la résurrection, qui a certes une tout autre importance, elle en revient
en somme a laffirmation qu’aprés la mort du Christ, Dieu a fait ce qui
était nécessaire pour encourager les disciples. A Paffirmation, aussi, que
Jésus ne pouvait pas étre englouti par la mort. Mais il importe de remar-
quer que, pour la fol, la résurrection du Christ n’ajoute rien de nouveau 2
sa vie. Au contraire ; la foi en la résurrection est possible seulement chez
celui qui a recu une impulsion vivifiante de la personne historique de Jésus-
Christ (p. 198).

Le salut chrétien est aussi nouvelle création, avons-nous dit. Cette créa-
tion nouvelle est Pceuvre du Saint-Esprit. On a fait de ’Esprit une entité
métaphysique, existant a c6té de Jésus-Christ. C’est a tort. Le Saint-Esprit
est bien plut6ét un rapport particulier de notre foi a4 Dieu : la conscience que
nous prenons de notre création nouvelle. Le Saint-Esprit, c’est, si 'on veut,
Pexpression du caractére enthousiaste de la vie renouvelée ; ou encore Pex-
pression de la relation entre le vieil homme et ’homme nouveau. Ce qui
distingue le Saint-Esprit de la mystique, c’est qu’il appartient aussi a la
communauté et pas seulement a 'individu (p. 204).

La nouvelle création éléve le croyant au-dessus du temps et lui fait pres-
sentir ’éternité. De la est née I’eschatologie. Dans ce domaine-la, il nous faut
user d’une grande prudence. En effet, ’eschatologie biblique fourmille de
contradictions, et il serait arbitraire de vouloir former une mosaique en
rapprochant les divers passages bibliques qui abordent ce sujet. Seule la foi,
appuyée sur la Bible, peut créer une unité sur ce terrain.

Le royaume de Dieu, c’est le but final. Non pas le terme nécessaire d’une
évolution. Tout comme une vie personnelle, la venue du Royaume connait
des chutes, des catastrophes, des retours en arriére. Mais le chrétien croit
que malgré tout, le but sera atteint un jour. Quant 2 la parousie, 4 ’Anté-
christ et autres notions de cet ordre, ce sont des symboles de la foi en la venue
du Grand Royaume. Ils affirment et la gravité du mal, et la suprématie finale
de Dieu (p. 232).

Mais tout cela, M. Stephan le répéte, ce sont des idées, et non point des



6o EDMOND GRIN

connaissances, au sens propre du terme. Ce sont donc choses accessoires,
secondaires. Par contre, une certitude les domine, qui, elle, est primordiale :
Dieu habite une lumiére inaccessible, a laquelle nul ceil ne peut atteindre.

Quelques mots, enfin, du troisiéme chapitre de cette seconde partie : 'unité
interne de la foi évangélique (pp. 238 & 260). M. Stephan fait remarquer que,
de tout temps des efforts de pensée religieuse ont été faits pour montrer
Pinterpénétration intime des données relatives a Dieu et de celles relatives
au salut. On a voulu, par la, montrer 'unité profonde de la foi. La doctrine
de la Trinité, dans P’ancienne Eglise; celle de la prédestination, pour les
calvinistes stricts ; celle de la justification, pour les disciples de Luther et
de Mélanchthon, sont trois efforts accomplis, en somme dans le méme
sens. Mais aucun d’eux ne prouve ce qu’il devait prouver. En effet, is
répondent chacun a une conception particuliére de la foi chrétienne. Dés
que cette conception manque, l'idée unificatrice passe au second plan,
incapable de découvrir une véritable unité organique. Preuve qu’aucune
de ces doctrines ne constitue le couronnement nécessaire de la foi évan-
gélique.

Evidemment. Du moment que, pour le croyant protestant, la vie passe
avant la pensée ; du moment que le protestantisme est moins une religion
toute faite qu’une méthode religieuse particuliére, il ne peut pas y avoir,
dans le domaine de la doctrine, un couronnement nécessaire de la foi. Aprés
Stockholm et Lausanne, nous sommes plus convaincu que jamais que c’est
une erreur grave de vouloir réaliser I'unité chrétienne au moyen de for-
mules métaphysiques. Les querelles trinitaires en sont la preuve infiniment
douloureuse. Mais on aurait tort, pourtant, de faire trop bon marché des
efforts tentés pour atteindre 'unité de la croyance. Nous souffrons aujour-
d’huil, dans le. monde protestant, d’une pénible absence de pensée directrice.
Aussi saluons-nous avec joie, pour ce qui nous concerne, la tentative d’un
Wobbermin (1, par exemple, de rétablir 'unité de la foi en remettant en
honneur la doctrine de la trinité. Trinité économique, assurément, et non
point métaphysique, tout comme celle de Schleiermacher, Trinité qui ne fait
que résumer le contenu de la foi elle-méme, peut-étre. Mais effort heureux,
a notre sens, parce qu’il permet d’ordonner notre pensée — et dans lequel
le professeur de Geettingue se rencontre avec notre Secrétan. (2)

3. La vision du monde.

On nous permettra de nous arréter quelque peu sur la troisiéme partie de
cette belle ceuvre systématique : la vision du monde de la foi évangélique.
En effet, M. Stephan le reléve avec force, on ne peut parler ni de Dieu ni du
salut sans que des rayons de lumiére viennent & tomber sur le monde. Clest
dire qu’il y a une Weltanschauung chrétienne. Notre auteur — suivant en

(1) Voir notre article : Une théologie de la synthése : La dogmatique du professeur
Wobbermin. Cette Revue, 1927. — (2) Cf. Philosopbie de la liberié, 1¢ éd.,t. 11, 160.



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 61

cela un chemin bien a lui — consacre a cette Weltanschauung toute sa der-
niére partie, abordant «a leur place légitime » les problémes des religions
non chrétiennes, du spiritualisme extra-chrétien, et le probléme de la nature.

a) Le monde de la religion. Aujourd’hui, la question de Pattitude du chris-
tianisme en face des religions non-chrétiennes est une question briilante.
Plus que jamais, en effet, les peuples sont en rapports étroits les uns avec
les autres. En outre, la Mission, si elle veut gagner du terrain, doit chercher
des points de contact avec les religions qu’elle veut compléter. Enfin, des
chrétiens toujours plus nombreux alimentent leur piété a des sources étran-
geres. Cest dire que Pancien point de vue adopté par le christianisme :
« Toutes les religions non chrétiennes sont ’ceuvre de Satan » est absolument
insoutenable. Nous ne pouvons pas davantage nous contenter de dire que
toutes les religions sont une recherche, mais que seule la religion chrétienne
est au bénéfice d’une révélation. Cela, c’est faire tort aux religions dites
paiennes, qui elles aussi se réclament d’une intervention spéciale de Dieu.
Non, .pour étre plus modernes, et surtout plus vrais, il nous faut carrément
remonter a Paul. Il combat le polythéisme, sans doute. Mais il affirme trés
catégoriquement que les paiens ont eu, eux aussi, une révélation divine. Tou-
tes les formes religieuses qu’il connait, il s’efforce de les faire rentrer dans
une unité, vaste plan divin par le moyen duquel s’est accomplie ’éducation
de ’humanité. De ce plan, la venue du Fils constitue ’achévement.

Cest ce point de vue, dit notre auteur, que nous adopterons. Mais depuis
le temps de Papétre, notre champ d’observation s’est beaucoup étendu. Par
commodité, nous diviserons les religions en deux grands groupes. Les chefs
du premier sont les prophétes, les hommes qui s’appuyent sur un ordre divin,
sur une révélation recue. Les chefs du second sont les penseurs religieux,
les hommes qui, par leur réflexion, tichent de voir clair dans le monde
sensible, et d’établir leur union avec Dieu (p. 277).

Voyons, d’abord, les religions prophétiques Pour Israél, tout est facile. Le
Nouveau Testament lui-méme affirme la nécessité de Pancienne alliance, que
le Christ est venu accomplir, Mais que dire de la religion de Mahomet ? Au
premier abord, elle apparait bien plutét comme une déviation que comme
une préparation. Quelle différence entre la pureté de la révélation divine d’un
Amos et le sensualisme grossier, le fanatisme nettement politique du fon-
dateur de P’Islam! ,

Cependant, dit M. Stephan — et nous croyons qu’il y a la des remarques
d’une infinie justesse — si nous nous reportons au temps du prophéte, nous
sommes obligés de reconnaitre qu’alors, en Arabie, malgré le contact avec
certains groupements chrétiens ou juifs, la religion était encore profondé-
ment entachée de magie et de naturisme. L’Islam marque donc un réel
progrés et dans la piété (soumission entiére a Dieu) et dans la théologie
(théocentrisme trés net),

Et Pon pourrait faire des remarques pareilles a propos du mazdéisme :
Abura Mazda veut conduire les hommes au bien.



62 EDMOND GRIN

On le voit, le point de vue général que nous avons adopté permet au chré-
tien de voir, dans les religions prophétiques, des moyens par lesquels Dieu
s’adresse 4 nous. Dans ces religions, nous trouvons, tout comme dans le chris-
tianisme, deux éléments colluctants : le sentiment du Dieu saint et le senti-
ment du Dieu proche. Ce n’est pas a dire, pourtant, que le christianisme
soit une religion prophétique au méme titre que les autres; Jésus-Christ
est plus qu’un prophéte ordinaire: il apporte avec luila révélation totale de
Pamour de Dieu. Plus encore : il est inspiré toujours, tandis que le prophéte
n’est inspiré qu’a certains moments de sa vie ; d’ou il suit que, chez le pro-
phéte, il n’y a pas liaison intime entre ’ceuvre et la personne du Révélateur.
Au lieu que, chez le Christ, nous trouvons cette liaison au plus haut degré.

Passons maintenant a Pexamen de la religion dite naturelle. Au premier
abord, elle parait n’étre que pensée. En réalité, elle est plus que cela.
Elle atteint sa forme la plus haute dans le mysticisme: taoisme, religion
de I'Inde, néo-platonisme. Les religions de cet ordre, si proches de nous
par tant de traits, doivent contenir au moins un élément de révélation divine ;
en effet, au premier plan, nous trouvons le sentiment de Pinfinité de Dieu.
Notion d’ordre logique, chez la plupart d’entre elles. Mais pourtant notion
du Dieu absolu. Nous sommes donc autorisés a voir dans ces religions-12
aussi une préparation a une forme religieuse plus haute.

Enfin, la religion primitive. Sur ce point-ci, il faut user d’une grande pru-
dence. En effet, ces formes religieuses sont, évidemment, celles qui nous
demeurent le plus étrangéres, celles dans lesquelles nous pénétrons avec le
plus de difficulté. Nous y trouvons cependant quelque chose de voisin de
notre piété chrétienne : le sentiment de terreur, assez semblable a notre sen-
timent de la sainteté de Dieu. En outre, il y a, dans ces religions des primi-
tifs, une vie de priére incontestable. Enfin, la séparation entre le sacré et
le profane y est nettement établie. Tous ces traits nous interdisent de voir,
dans ces religions, une dégénérescence d’une révélation primitive. Elles sont
bien plutét, elles aussi, une préparation, que le christianisme vient achever
(p- 293).

Du point de vue auquel nous nous sommes placé, il nous est donc loisible
de voir une révélation de Dieu partout. Pourtant, il importe de le noter,
la foi en un Dieu n’est pas la caractéristique nécessaire de toute religion;
qu’on pense, en effet, au bouddhisme primitif. Il faut donc étre prudent,
quand on cherche a établir I'unité dans l'infinie complexité des phénoménes
religieux. Tout ce que nous pouvons dire, c’est que e sacré constitue la « caté-
gorie » de la religion ; le sacré, c’est-a-dire le sentiment d’adoration devant
quelque chose de saint. Dans ce sens-la, mais dans ce sens-la seulement,
nous pouvons affirmer que la religion est un phénoméne général dans
I’histoire humaine. '

Quant 4 parler d’une vue d’ensemble sur Phistoire des religions, d’un déve-
loppement religieux au sens propre du terme, c’est une autre affaire. Il faut
se rappeler sans cesse que la marche de Phistoire des religions n’a rien de



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 63

régulier, comme le cours d’un fleuve par exemple. La foi peut reconnaitre
un progrés, dans cette marche. Mais un progrés qui n’a rien de continu,
le développement d’une religion étant avant tout affaire des personnalités
religieuses.

Tout ce que novs venons de dire porte-t-il atteinte au caractére absolu
du christianisme ? D’aucuns se le demanderont peut-étre avec angoisse.
Pour notre part, nous reconnaissons volontiers les avantages du point de
vue de M. Stephan. Il fait sortir le christianisme de son isolement. Il sup-
prime entre les religions la différence qualitative, trop longtemps affirmée,
mais non point prouvée; et il la remplace par une différence de quantité.
Par 13, il met en lumiére le caractére absolu de la religion du Christ : sa
faculté de s’incorporer les religions étrangéres en les complétant, et sa
faculté illimitée de développement font bien du christianisme la religion
universelle. A cette théorie, la Mission donne aujourd’hui une preuve de
fait (p. 306). Du reste, M. Stephan revient li-dessus dans sa conclusion.
Nous y reviendrons, nous aussi, dans la notre.

Pour ne pas allonger indéfiniment, nous laissons de c6té les pages consa-
crécs par M. Stephar au spiritualisme extra-religieux, et nous disons, pour
terminer, quelques mots du probléme de la Nature (p. 344 ss).

Le catholicisme primitif, on le sait, avait divisé le monde en deux sphéres:
celle de la nature — et celle de la grice — non pas absolument séparées 'une
de Pautre. La Réforme, elle, oppose la grace non plus a la nature, mais au
péché. Pour elle, la nature n’est plus un degré inférieur de la grice ; mais
bien la base nécessaire au développement de toutes les valeurs créées par Dieu.
Dans la nature, le chrétien se sent « dans la maison du Pére ». Mais, en face
de Phostilité de la nature, en face des terreurs qu’elle nous inspire, en face
des horreurs de la guerre, Phomme sent aussi a quel point la monde a besoin
de rédemption. C’est dire que notre christianisme moderne n’est plus hos-
tile a la nature ; il n’a plus pour elle, non plus, une admiration béate et naive;
le croyant chrétien lui a rendu sa vraie place, sa véritable valeur religieuse.

Quel rapport y a-t-il entre la foi et la notion de causalité naturelle ? Long-
temps, le christianisme a repoussé I'idée d’évolution comme contraire a la
Bible. Aujourd’hui nous voyons plutot dans cette idée une donnée d’ordre
scientifique, qui nous aide singuliérement & comprendre le plan de Dieu.

Quant aux miracles, n’oublions pas que Luther, déja, disait : les vrais
miracles sont les miracles intérieurs. Les difficultés soulevées par la ques-
tion du miracle proviennent avant tout de Iidentification, arbitraire mais
fréquente, établie entre Paction de Dieu et la causalité naturelle. Non, le
miracle est essentiel 4 la foi, toute I’histoire des religions le prouve. Mais le
miracle est une expérience de ’action directe de Dieu, et pas du tout une excep-
tion aux lois naturelles. En effet, le monde qui nous entoure est hautement
irrationnel. Dans ce monde, certains faits, spéciaux, nous montrent Dieu
plus vivement, plus intensément que le cours normal des choses. Rien de
plus (p. 362). Si les récits bibliques, qui rapportent des faits miraculeux,



64 EDMOND GRIN

parlent d’exceptions au cours naturel des choses, c’est qu’ils portent, 4 un
haut degré, la marque de leur temps. Les miracles de guérison, dont I’his-
toire du Christ est remplie, attestent non point un arrét dans le cours naturel
des choses, mais bien au contraire la suprématie de Pesprit inspiré par Dieu
sur le corps, par conséquent un ordre naturel lui aussi, mais de nature spé-
ciale, ordre qui existe dans tous les temps, donc aujourd’hui aussi bien que
jadis.

La conclusion de M. Stephan se trouve condensée dans un court chapitre
final, intitulé: La vérité du christianisme (p. 379 ss). L’auteur y ramasse
comme en un faisceau des éléments épars dans l'ouvrage entier. Cela lui
permet, et cela nous permettra aussi, d’étre trés bref.

La question de la valeur universelle, donc de la vérité du christianisme —
il faut le reconnaitre sans ambages — n’est pas affaire de démonstration
logique. Cette vérité, cette valeur ne peut se « prouver » qu'aux esprits spi-
rituellement préparés. C’est dire que jamais nous n’échapperons au reproche
d’illusionisme, que nous adressent les incroyants. Mais ce reproche, inévi-
table, la religion le partage avec toutes les données qui dépassent la connais-
sance sensible et échappent a ses prises. Nous pouvons donc le porter allé-
grement.

Pourtant cette démonstration par la négative ne saurait nous suffire.
Cest bien une sorte de démonstration, en effet, puisqu’il est a jamais impos-
sible, scientifiquement, de fonder comme de réfuter le reproche d’illusio-
nisme dont nous avons parlé, Mais la théologie doit baser sa certitude (de la
vérité du christianisme) sur des éléments positifs. Ainsi seulement elle se
justifiera aux yeux des croyants.

Cette justification, disons mieux, cette vérification, nous pouvons la faire
reposer sur un certain nombre de données. Allons du dehors au dedans, Au
point de vue individuel, tout d’abord, le christianisme, dirons-nous, est vrai
pour tout homme spirstuel ; il est la conclusion nécessaire, le couronnement
de la vie de l’esprit. Au point de vue social, ensuite, ’histoire des religions
prouve en quelque sorte la vérité du christianisme, puisque, comme nous
I’avons vu, elle nous montre que seule la religion du Christ est capable de
devenir la religion universelle, Mais descendons plus profond encore. Seul
le christianisme établit un pont, et un pont solide, entre Dieu et le monde
(monisme spiritualiste). Seul il prend vraiment au sérieux la question du mal.
Seul il comble le fossé qui sépare la morale formelle et la morale matérielle.
Seul, par union intime qu’il établit entre Pamour de Dieu et "amour du pro-
chain, il apporte une solution satisfaisante au probléme troublant des rap-
ports entre I'individu et la société. Seul il comprend tout, pouvons-nous dire,
parce que seul il embrasse tout. Alors que l'incrédulité est 4 jamais inca-
pable d’admettre ni de comprendre la foi, alors que I’égoisme est 4 jamais
incapable d’admettre ni de comprendre ’amour — par contre la foi comprend



LA THEOLOGIE DE M. HORST STEPHAN 63

tous les genres d’incrédulité parce qu’elle leur assigne leur place ; et amour
fait de méme & Pégard de ’égoisme, Il n’est donc pas exagéré de dire que le -
christianisme englobe tout parce qu’il surmonte et dépasse tout. Cest dans
ce sens que nous pouvons entendre la parole de Paul: « Tout est a vous»
(I Cor. 111, 21), et aussi celle du Réformateur ;: « Le chrétien est un homme
libre : il est maitre de toute chose et n’est assujetti a rien ».

Nous sommes parvenu au terme de notre tiche. Nous avions Pambition
de rendre compte moins de I’ouvrage de M. Stephan que de la pensée théo-
logique qu’il renferme. Nous espérons n’avoir pas été trop infidéle aux idées
fondamentales de Pauteur.

Quand bien méme, chemin faisant, nous nous sommes permis plus d’une
remarque — approbation ou réserve — nous désirons ajouter quelques mots
encore, a titre de conclusion. Jusqu’ici, la dogmatique du professeur de Leip-
zig n’a pas été prise suffisamment en considération par les cercles propre-
ment théologiques. Par contre, les pasteurs, les instituteurs, les étudiants
Ivi ont réservé un accueil enthousiaste. Cette injustice — c’en est une a nos
yeux — s’explique peut-étre par le fait que 'ceuvre de M. Stephan est une
ceuvre calme et posée. On a pu s’en rendre compte, le professeur allemand
ne remet pas tout en question ; il ne rompt pas résolument et bruyamment
avec les devanciers. Disciple de Ritschl a plus d’un égard, il s’efforce de pour-
suivre le sillon ouvert par Schleiermacher, Treeltsch et Windelband. Unis-
sant, d’une fagon trés féconde a notre sens, piété et pensée, il tAche de cons-
truire sa théologie a lui, une théologie de la foi, en allant plus avant dans les
problémes, en les creusant plus a fond. De nos jours ou beaucoup ne croient
guére qu’a Loriginalité tapageuse, rien d’étonnant si ’ceuvre de M. Stephan
n’a pas encore attiré toute ’attention qu’elle mérite.

Cette ceuvre est pourtant remarquable. Par sa ponderanon tout d’abord
Nous n’y avons pas trouvé un seul jugement hitif, donc injuste. M. Stephan,
dans toutes ses discussions avec ses adversaires, parait s’inspirer de la parole
de Papdtre : Examinez toute chose. Retenez ce qui est bon. A cet égard la
lecture de son livie — qui n’a rien d’un conservatisme étroit — est trés
enrichissante, intellectuellement et spirituellement.

En second lieu, si les grandes lignes de la construction dogmatique ne sont
pas trés nouvelles, I'ceuvre entiére, pourtant, abonde en remarques d’une
réelle finesse. L’ordonnance de la matiére est déja bien frappante. Et cons-
tamment, a propos du siége de la foi, du fondement de la religion, de la proxi-
mité de Dieu, de la notion du Saint-Esprit, du role des anges, et de tant d’au-
tres choses, il y a, dans cette dogmatique, des observations non seulement
marquées au coin du bon sens, mais encore d’une grande vérité psychologique.

Enfin, et ceci n’est pas un des moindres mérites de ouvrage, le volume
de M. Stephan a subi, de la premiére a la seconde édition, des modifications

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XVIL. (N© 70, 1929). 5



66 EDMOND GRIN

importantes, Il serait 4 peine exagéré de parler d’une refonte compléte.
Les lignes directrices sont naturellement demeurées les mémes. Mais il y a
bien autre chose que des changements de termes. L’ordre des maticres a été
transformé lui aussi sur plus d’un point. Toujours il y a gagné en clarté.
Et surtout, deux paragraphes nouveaux ont vu le jour, ’un relatif a la réa-
lité exclusive de Dieu (§ 11), 'autre a ’espérance chrétienne (§23). Pour
quiconque sait ce que pareille transformation représente d’efforts, il sera
superflu d’insister sur la souplesse de pensée dont M. Stephan a fait preuve,
comme aussi sur son absence totale de parti-pris.
~ Ilestun point, pourtant, sur lequel nous voudrions faire une réserve encore :
la conclusion de P’auteur. Les arguments sur lesquels 1l fonde la vérité et la
valeur absolue du christianisme nous paraissent dogmatiquement insuf-
fisants. Nous nous inclinons devant les diverses justifications que M. Stephan
énonce. Mais il nous parait que le théologien chrétien peut et doit aller plus
loin encore. En se fondant sur les définitions modernes, qui font de la reli-
gion Pagent essentiel de la conservation des valeurs, on pourrait arriver aussi,
et plus solidement encore, ce nous semble, a prouver la supériorité du chris-
tianisme sur les autres religions, donc sa vérité.

Si, pour le chrétien, la vie dans toute sa richesse est la valeur supréme,
il est incontestable que la religion du Christ assure a la fois la conservation
et le développement infini de cette vie mieux que toute autre forme reli-
gieuse 4 nous connue. En effet, sur ce point-la, le bouddhisme, si élevé spi-
rituellement a d’autres égards, est de beaucoup inférieur au christianisme.
Nous ne pouvons qu’indiquer ici la voie a suivre. Elle nous parait devoir
se révéler féconde en résultats, et bien propre & couronner dignement une
dogmatique chrétienne. Evidemment, 13 pas plus qu’ailleurs on ne peut
parler de démonstration scientifique ni de preuve d’ordre logique. Il y a la
cependant une sorte de preuve devant laquelle le penseur religieux ne peut
demeurer indifférent,

Epmonp Griw.



	Études sur la théologie contemporaine : la théologie de M. Horst Stephan

