Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1929)

Heft: 70

Vereinsnachrichten: Questions actuelles : société romande de philosophie : cinquieme
rapport annuel (octobre 1927-juillet 1928)

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

CINQUIEME RAPPORT ANNUEL (OCTOBRE 1Q27-JUILLET 1928).

Les principaux événements extérieurs qui ont marqué la vie de notre
Société ont été les suivants : _

En janvier 1928, M. Frank Abauzit a été appelé a traiter devant la Société
lyonnaise de philosophie «le probléme de la vérité » et en notre nom a tous
il a émis le voeu que cette conférence soit le point de départ de relations suivies
entre le groupe philosophique de Lyon et celui de la Suisse romande.

Peu aprés, au mois de février, M. Jean Piaget a été prié par la Société
francaise de philosophie a Paris de présenter une communication ayant
pour objet certains aspects de la psychologie de I’enfant.

D’autre part M. Charles Werner (nommé récemment recteur de I’Université
de Genéve) a donné a Plnstitut des Hautes Etudes de Bruxelles trois confé-
rences sur Platon ; il a de plus exposé devant la Société belge de philosophie
ses idées sur les bases philosophiques de la théorie de la fonction de I’Ame.

Disons enfin que M. I. Benrubi, membre du groupe genevois, a fait paraitre
un ouvrage important intitulé : Philosophische Stramungen der Gegenwart
in Frankreich (1). Cet ouvrage trés complet offre pour nous un grand intérét
parce qu’il cherche a situer la Suisse romande et la Belgique dans ensemble
des productions philosophiques de langue francaise, ce que négligent de
faire les livres publiés sur le méme sujet par des penseurs de nationalité
frangaise. »

Quant a Pactivité intérieure des divers groupes, elle s’est essentiellement
concentrée sur le probléme de la finalité, comme on en peut juger par la liste
des travaux présentés.

M. Charles Werner : la finalité d’aprés Aristote. Genéve, 16 décembre ;
Lausanne, 17 décembre 1927.— M. Elie Gagnebin: la finalité dans les scien-
ces. Lausanne, 24 février; Genéve, 16 mars 1928. — M. Jean Piaget: la

(*) Voir plus haut, l’articlé de M. Adrien Naville. (Réd. ) )



68 ARNOLD REYMOND

finalité dans la psychologie. Neuchatel, 8 mars ; Lausanne, 9 mars 1928, —
M. Jean de la Harpe : Kant et la notion de finalité. Lausanne.

Diverses questions ont été en outre traitées.

Genéve. M. Bernard Bouvier : la vie religieuse d’Henri-F. Amiel, 20 jan-
vier 1928. — NeuchAitel. M. Auguste Juvet : A propos de théories récentes
de la physique mathématique, 9 nov. 1927. M. Jean de la Harpe : Les prin-
cipes fondamentaux du rationnel, 29 janvier 1928. M. Adrien Jaquerod :
Les théories cinétiques.

La séance annuelle s’est tenue le 10 juin 1928 4 Rolle, dans la Salle du
Tribunal, que chaque année la municipalité met gracieusement a notre dispo-
sition. Elle s’est ouverte le matin par Pexposé d’un travail d’Arnold Reymond.

Aprés un repas en commun ou furent traitées les questions administra-
tives, une discussion nourrie s’engagea l'aprés-midi sur I’étude présentée
le matin et que nous reproduisons telle qu’elle fut donnée.

Le probléme de la finalité et sa signification nétaphysique.

Grace aux travaux qui ont été faits dans les divers groupes, il est possi-
ble d’envisager le probléme de la finalité dans son ensemble et d’en déga-
ger, si possible, les éléments essentiels.

Cette tache est délicate et complexe et je voudrais savoir la remplir comme
elle le mériterait.

La notion de finalité se rattache étroitement a celle de cause. Si nous con-
sultons 'excellent Vocabulaire de M. André Lalande, nous voyons que l'idée
primitive de cause est celle d’un agent responsable, au sens juridique, de
Pacte qui est voulu et accompli par lui. Tout dans la nature s’explique alors
par des causes finales de ce genre, c’est-a-dire par des étres doués de volonté,
qui manceuvrent les phénoménes suivant des fins plus ou moins arbitraires.
Ces étres peuvent parfols se concerter et faire des alliances qui n’ont du
reste aucun caractére définitif ; et c’est pourquoi tout est incertain et pré-
caire dans la prévision des événements, Il y a 13 une conception animiste
qui se retrouve, de nos jours encore, chez les enfants.

Mais a mesure que la réflexion chez ’homme est devenue plus critique,
on voit surgir une autre conception de la causalité, a savoir celle d’effets
nécessairement produits par un agent, sans qu’il y ait chez ce dernier acte
de volonté réfléchie et consciente. C’est ainsi, comme M. Charles Werner
nous I’a montré, qu’Aristote a été amené a distinguer soigneusement la fina-
lité et le hasard, puis a concevoir quatre genres de causes (formelle et maté-
rielle, efficiente et finale), distinctions qui ont été par la suite précisées par
les scolastiques. De ces distinctions nous ne retiendrons que opposition de
la cause finale et de la cause efficiente.

Remarquons du reste avec M. Werner que Pexistence de causes efficientes
n’exclut pas, bien au contraire, le finalisme ; seulement celui-ci n’est plus le
fait de volontés particuliéres et arbitraires qui tiennent en main les faits et
les événements pour les diriger & leur gré ; il est inhérent a la nature méme



LE PROBLEME DE LA FINALITE 69

et ses directions dars chaque domaine sont fixées et maintiennent un rapport
constant entre une cause donnée et son effet.

Il y a, par exemple, des forces physiques, des forces vitales. Chacune
produit selon son genre des effets qui lui sont propres. Un grain de blé don-
nera toujours une tige surmontée d’un €épi, si ce grain de blé posséde des
conditions de vitalité suffisante et s’il est planté dans une bonne terre. Sans
doute par le fait que la finalité de la nature rencontre les résistances de la
matiére, il y a une certaine plasticité dans les effets qu’elle tend a réaliser ;
de la Papparition de phénoménes ou d’étres monstrueux, mélange de hasard
et de finalité, Si on met a part les mathématiques et la mécanique statique
d’Archiméde, c’est dans la voie indiquée par Aristote que les sciences physi-
ques et naturelles se sont engagées jusqu’a la Renaissance.

Cette voie n’était pas sans danger, car la dépendance des causes efficientes
vis-a-vis du finalisme poussait a introduire dans Pexplication des phéno-
ménes physiques des considérations qui risquaient d’en dénaturer le sens.
En physique, par exemple, on distinguait entre les mouvements naturels et
les mouvements violents. Par les seconds un corps est déplacé de son lieu ;
par les premiers il y est ramené comme si Pespace jouissait de propriétés
qualitatives et affectives spéciales. On admettait d’autre part qu’il y a entre
les corps des sympathies et des antipathies et que les métaux comme les
plantes s’accroissent au sein de la terre ; d’ou la nécessité de laisser reposer
les mines. On admettait également que les qualités peuvent jouer le réle de
causes efficientes et transformer les corps les uns dans les autres.

De pareilles conceptions comportent un arbitraire inévitable et P'on sait
comment elles ont égaré la physique et I'ont poussée a des explications
paresseuses ou tautologiques, telles que la théorie du calorique, du magné-
tique, etc., ou encore de ’horreur du vide éprouvée par la nature.

La notion de causalité efficiente entendue comme engendrant ses effets
souléve d’autre part des difficultés logiques qui ont été souvent mises en
lumiére.

En quoi consiste au juste le transfert qui va de la cause efficiente a effet ?
Si Peffet est différent de la cause, comment celle-ci peut-elle le produire ?
D’autre part s’il y a identité entre cause et effet, en quol se distinguent-ils ?

Cest pourquoi, 4 partir de la Renaissance, on voit se dessiner une orienta-
tion nouvelle ; la notion de causalité efficiente entendue comme créatrice d’ef-
fets est de plus en plus abandonnée. On tend & la remplacer par la causalité
efficiente mécanique, c’est-a-dire par un rapport constant entre grandeurs
mesurables, exprimé sous forme mathématique. Il s’agit alors d’une relation
fonctionnelle bien plus que d’une causalité proprement dite, relation que I'on
définit en disant : « étant donné telles conditions ou circonstances mesura-
bles, il en résulte... ». Seulement la notion de causalité mécanique ainsi
comprise ne va pas sans difficulté. Sitét que ’on considére non plus un phé-
nomeéne isolé (chute d’une pierre, par exemple), mais un ensemble considé-
rable de faits, le probléme de suivre dans le détail la causalité mécanique



70 ARNOLD REYMOND

devient trés délicat & résoudre. Que Pon songe au probléme des trois corps
et 4 certaines questions de l’hydrodynamlque.

Aussi est-on de plus en plus obligé de recourir dans la physique aux métho-
des statistiques et au calcul des probabilités ; de nouveaux problémes se
posent alors concernant les lois des grands nombres, des écarts et du hasard ;
’égalité des cas possibles qui est a la base de ces lois exige, entre autres, un
genre d’indétermination qui parait contredire le déterminisme rigoureux de
la causalité mécanique.

Il reste en tout cas les sciences biologiques. Il y a dans ensemble des faits
biologiques qui constituent le tout formé par un étre vivant une réalité
d’une cohésion spéciale. Il est difficile d’expliquer cette cohésion comme
étant le résultat d’un simple équilibre physico-chimique, analogue a ceux
que lon étudie en chimie et en physique. Il semble que I'on soit forcé de
recourir a la finalité dans le sens aristotélicien.

M. Elie Gagnebin nous a montré que, contrairement a ce que 'on croit
généralement, Lamarck était théiste et concevait la nature comme étant
soumise a un finalisme indirect. Chez Darwin nous trouvons deux idées qui
ne se recouvrent pas I'une P'autre. La survivance par la sélection naturelle
peut bien se rattacher a la causalité efficiente, mais quand on considére
qu’il est plus avantageux pour ’étre vivant de survivre que de mourir, on
porte un jugement de valeur et on fait indirectement intervenir la finalité.
Et dans la recherche de ce qui est avantageux pour vivre, les darwinistes en
sont venus a des explications finalistes a4 la Bernardin de Saint-Pierre.
(P. ex. : si certains papillons ont sur les ailes inférieures de beaux ocelles,
c’est pour effrayer leurs ennemis.) En fait, déclare M. Gagnebin, et pour le
moment tout au moins, la biologie ne saurait se passer pour une large part
d’un langage finaliste.

En résumé, aux débuts de la réflexion humaine tout s’explique par des
finalités particuliéres dues a de multiples volontés, Les sciences physiques
et naturelles se constituent ensuite en invoquant des causes efficientes,
rattachées 4 une finalité d’ensemble dans la nature. Puis la causalité effi-
ciente mécanique gagne du terrain, mais elle se complique de causalité statis-
tique. La biologie semble contrainte toutefois 4 conserver encore des expres-
sions et des maniéres de raisonner finalistes.

Ceci m’ameéne a serrer de plus prés la notion de finalité, avant d’examiner
son emploi en métaphysique.
Cette notion me parait impliquer les éléments suivants :

1° Ensemble d’actes ou d’événements qui en se coordonnant convergent
vers une maniére d’étre définie.

20 Toutefois la stabilité et la permanence de direction ne suffisent pas
pour qu’il y ait finalité. Un anneau de fumée constitue un tout cohérent qui
tend a se reformer, lorsqu’il est dérangé. Un cristal qui a une forme géomé-



LE PROBLEME DE LA FINALITE 71

trique définie, est capable de réparer les bréches qu’il a subies, pourvu qu’il
soit plongé dans une eau mére. Il y a donc des stabilités et des permanences
de direction qui n’impliquent pas finalité. La grande difficulté est alors de
distinguer les convergences qui sont dues & un simple concours de causes
efficientes physico-mécaniques de celles qui ne le sont pas.

3° Dira-t-on que pour qu’il y ait finalité il faut une certaine indépendance
dans le choix des moyens en vue d’une méme fin ? Une graine se développe
dans des terrains, des climats, des circonstances (pluie et soleil) qui ne sont
pas exactement les mémes. Elle n’en continue pas moins a reproduire la
plante de Pespéce a laquelle elle appartient. Une objection se présente tou-
tefois.

On peut concevoir un avion qui au moyen de gyroscopes garderait sa stabi-
lité et sa direction au travers des perturbations atmosphériques. Tout récem-
ment on a construit une horloge qui emmagasine automatiquement Iénergie
dont elle a besoin, énergie qu’elle emprunte aux variations thermiques du
milieu ambiant. Il y a la persistance d’une maniére d’étre qui se produit
sans finalité et I'on peut se demander si la vie organique n’est pas due 4 un
équilibre du méme genre.

4° En somme, me semble-t-il, nous disons qu’il y a finalité lorsque l’en-
semble des causes mécaniques, physiques et chimiques, nous parait insuffi-
sant pour expliquer la cohérence réciproque d’un tout avec ses parties et la
tendance univoque qui caractérise ce tout. On fait appel alors a un genre
de causalité supérieure, qui s’insére dans ’ensemble des causalités jugées
insuffisantes. Cette causalité supérieure a des caractéres nouveaux que nous
appelons psychiques. ‘

Par exemple, dans le cas de I'avion ou de ’horloge, nous admettons bien
que tels que nous les voyons fonctionner, ils se suffisent a eux-mémes par le
moyen de causes mécaniques et physico-chimiques. Mais c’est leur construc-
tion qui implique finalité (plan congu et mise a exécution de ce plan). De méme
en ce qui concerne le développement d’une plante a partir de sa graine. A
chaque moment de ce développement nous pouvons établir des équiva-
lences physico-chimiques entre la plante et le milieu ambiant ; mais ce que
nous ne pouvons établir, c’est la raison pour laquelle ces équivalences
produisent telle forme de tige, de fleur, de graine plutét qu’une autre. Et
c’est pourquoi nous parlons d’une idéed irectrice, d’une tendance maintenue
par la nature.

Il va sans dire que le fait de postuler une causalité de cet ordre implique
un jugement de valeur ou plutét un jugement hypothétique d’existence
accompagné d’un jugement de valeur et voici comment. Je constate que
jusqu’a présent les causes mécaniques, physico-chimiques, échouent lorsqu’il
s’agit de rendre compte d’une réciprocité entre un tout et ses parties dans
le sens indiqué plus haut (cohérence, persistance et développement d’une

N

forme définie). En déclarant que les causes en question seront a jamais



72 ARNOLD REYMOND

impuissantes 4 expliquer le fait, j’énonce un jugement hypothétique et si
j’ajoute qu’il faut en appeler a une cause finale, je porte un jugement de
valeur sur la nature du réel. Ce jugement peut du reste étre contesté par un
autre jugement de valeur concernant les progrés de la science. C’est notre
ignorance seule qui nous empéche de voir comment des causes physico-
chimiques expliqueraient le fait. Nous reviendrons plus tard sur ce point.

5° Quoi qu’il en soit, une fois admises les causes finales et ’existence d’une
activité psychique efficace, nous pouvons caractériser la finalité en fonction
de cette activité et 'envisager dans sa nature, son mode d’action et son but.

Au point de vue de sa nature elle peut revétir trois formes :

a) consciente et réfléchie, telle qu’elle se manifeste dans notre vie (but
posé et utilisation de divers moyens pour le réaliser) ;

b) inconsciente, telle que nous la trouvons en nous sous forme d’instinct,
de désirs qui cherchent a se réaliser, sans que nous ayons conscience de cette
tendance au moins a ses débuts ;

¢) sous forme d’une direction générale mal définie, telle que la persistance
de la vie organique de notre corps, dont nous ignorons les conditions der-
niéres.

Dans son mode d’action, la finalité peut étre

immanente : adaptation spontanée de P’étre vivant a son milieu ;

transcendante : action exercée du dehors sur un étre par un autre

(par exemple, sélection artificielle).

Quant a sa destination la finalité peut enfin étre

externe, c’est-a-dire former quelque chose en vue d’autre chose (par
exemple un vétement en vue de ’homme) ;

interne, c’est-a-dire avoir pour fin Pétre méme dont les parties sont
moyens (organisme vivant).

Telle est la finalité envisagée dans ses divers aspects. Ceux-ci ne sont pas,
a vral dire, autre chose que les modes de faire par lesquels nous estimons
pouvoir caractériser notre activité psychique. Ils ont donc une origine
anthropomorphique indéniable et nous aurons & voir si c’est une raison
suffisante pour dénier au finalisme toute objectivité.

Ce qui est certain, C’est qu’ils ont servi de base aux spéculations méta-=
physiques. C’est ce que je voudrais rapidement montrer par quelques illus-
trations dont on excusera le caractére forcément schématique.

Dans Pantiquité gréco-romaine la pensée philosophique affirme sans
défaillance le dualisme de la matiére et du domaine de P’esprit comme aussi
Péternité de ce dualisme. La matiére d’autre part oppose une résistance
irréductible & Paction de Pesprit. ‘ ‘

Cela étant, le probléme du finalisme se trouve simplifié. Par rapport au
monde sensible le principe de finalité est transcendant. Il y a toutefois
finalisme dans la nature ; mais celui-ci est constamment mis en échec par la
résistance de la matiére.



LE PROBLEME DE LA FINALITE 73

Chez Platon, par exemple, Popposition se fait entre la matiére et le monde
des idées qui lui est transcendant. Grace au démiurge (Idée du Bien ou Dieu
créé par composition d’idées 7), le mélange s’opére entre les Idées et la ma-
tiére ; mais ce mélange est contre-nature ; les Idées sont mal accouplées par
la atiére; elles sont en déséquilibre et provoquent le devenir. Impossibilité
pour les individus de réaliser parfaitement I’Idée-type.

Aristote place Topposition entre la matiére et des formes qui lui sont
immanentes. I1 y a ainsi dans la nature un dynamisme finaliste qui tend a
réaliser ces formes. La cause de ce dynamisme est un Dieu transcendant,
acte pur, qui agit a la maniére d’un aimant sur le monde.

Les stoiciens, comme on le sait, ne congoivent pas que le psychique puisse
exister a part la matiére. Dieu est ainsi "Ame du monde qui est son corps.
Dieu et la finalité dans le monde ne font qu’un, et Phomme pratique la sagesse
lorsqu’en vertu de son libre arbitre il se conforme a Pordre divin.

Dans le systéme de Plotin la matiére et ’Un spirituel constituent les deux
poles du réel. Entre ces deux péles s’échelonne une série d’intermédiaires qui
sont radioactivés depuis I'Un. 1I se constitue ainsi deux mondes, dont I’hu-
manité (3 la fois corps et esprit) forme la région intermédiaire. Ces deux
mondes sont régis par des principes différents. Le monde intelligible est gou-
verné par les principes de perfection, de finalité, de bonté; le monde sensible
et corporel, par le mécanisme, la nécessité et le mal. Le devoir de ’homme
est de se libérer du monde matériel et de retourner a Dieu.

La pensée judéo-chrétienne vient brusquement changer I’aspect du pro-
bléme. Elle considére que la matiére et le monde par conséquent n’ont pas
existé de toute éternité mais qu’ils ont été créés par Dieu. Dieu est donc
transcendant au monde ; mais il lul est en méme temps immanent et cela
a un double titre (parce qu’il a créé et ensuite parce qu’il le gouverne de sa
providence toute-puissante). D’autre part si Dieu est parfait, comment expli-
quer qu’il pérmette le mal et la souffrance ? Clest ici qu’interviennent le
role de Satan et le péché de 'homme.

Pour la pensée chrétienne 'existence du monde est alors expliquée par un
drame en trois actes: création et péché de I’homme, rédemption, consom-
mation finale et avénement de nouveaux cieux et d’une nouvelle terre. Rien
de semblable dans la philosophie antique qui envisage I'univers comme se
reproduisant toujours le méme suivant les cycles de la grande année.

A partir de la Renaissance la vision et I'idée que 'on a du monde et de
Punivers se renouvellent pour une large part. Le point de vue géocentrique
est abandonné non seulement en astronomie, mais en philosophie, et il semble
difficile de concilier la finalité cosmique avec 'univers devenu ainsi infini.

Cest pourquoi Descartes, une fois posé le dualisme de la matiére et de
Pesprit et une fois démontrée ’existence de Dieu, sépare résolument les
vérités de la foi et celles de la philosophie; puis il restreint ses recherches a
Pétude des sciences.

Je n’essayerai pas de montrer ici comment les successeurs de Descartes,
a savoir Spinoza, Malebranche et Leibniz essaient de surmonter le dualisme



74 " ARNOLD REYMOND

qu’il avait posé et comment ces diverses tentatives aménent Kant 4 poser
le probléme critique.

M. Jean de la Harpe nous a retracé P’évolution de la pensée de Kant sur
le point qui nous intéresse. Dans la Critigue de la raison pure le recours & des
arguments de finalité pour démontrer Pexistence de Dieu ou I'immortalité
de Pdme est rigoureusement proscrit. Il n’y a de finalité que dans un sens
interne, tendance de la raison a organiser sa propre activité.

Dans la Critique de la raison pratique cette conception se précise. La raison
pratique sous I'impulsion de 'impératif catégorique tend a organiser le régne
des fins (chaque personne est une fin pour elle-méme en méme temps qu’elle
est moyen dans ’ensemble des créatures raisonnables). Mais il n’y a pas encore
de causes finales proprement dites,

La Critique de la facuité de juger est un effort de synthése entre les deux
Critiques, effort de synthése grice auquel Kant rapproche les idées d’art, de
beau et de bien. Il arrive alors a subordonner le mécanisme a la téléologie ;
mais cette subordination s’effectue sous forme fonctionnelle de maniére a
réserver Pautonomie de I’analyse réflexive et le primat du devoir-étre sur
’étre. La finalité du processus reste interne et c’est par commodité que nous
parlons de causes finales, « notre entendement en effet va toujours par nature
de ce qui est avant dans le temps 4 ce qui est aprés et ne peut par conséquent
expliquer le moyen par la fin, mais seulement par la représentation de la fin
et c’est en ce sens que la cause finale est définie: «la causalité d’un concept» ;
mais un esprit intuitif qui verrait par-dessus le temps verrait la fin produire
elle-méme les moyens ou plutdt (car 'idée de production est encore tempo-
relle) apercevrait entre le moyen et la fin un rapport actuel et su: gemeris
dont notre finalité est le symbole » (¥). :

Les successeurs de Kant au lieu de pousser 'analyse réflexive dans le
méme sens que lui s’attaquent au probléme du devenir ; ils intériorisent sans
doute la finalité au réel ; mais cette intériorisation se fait sous la forme d’un
processus qui va de linconscient au conscient. Les diverses philosophies
de la nature de Schelling sont typiques a cet égard et 'on sait comment chez
Hegel le réel se déroule suivant une dialectique grice a laquelle I'Esprit
finit par prendre conscience de lui-méme dans Phumanité. Il en est de méme
dans la philosophie de Schopenhauer.

Pour celui-ci le vouloir vivre constitue une finalité interne au réel; ce
vouloir vivre reste inconscient sous la forme d’instinct; toutefois lorsqu’il
prend conscience de lui-méme dans la pensée humaine il réalise que ses fins
étaient mauvaises. De 13, la nécessité pour I’homme de se créer par Part
des fins qui apaisent momentanément.

11 est inutile de poursuivre. Sous une forme ou sous une autre les systémes
philosophiques qui se sont succédé au cours de lhistoire nous rameénent au
probléme que pose la finalité envisagée dans sa fonction psychologique.

(1) Pocabulaire philosophique, p. 259.



LE PROBLEME DE LA FINALITE 75

M. Jean Piaget nous a exposé le dit probléme. Il nous a montré comment
Penfant et le primitif raisonnent presque exclusivement par le moyen de
causes finales, pour substituer de plus en plus dans leurs raisonnements les
causes efficientes. Il s’est demandé si I'idée de finalité n’était pas peut-étre
une idée factice, parce que mal analysée, de méme que celle de force qui
primitivement était congue comme une puissance créatrice et qui est devenue
un simple rapport constant : f = mg.

Selon M. Piaget I’acte intentionnel n’implique pas finalité, car il n’est que
la prise de conscience de certains mouvements (désir, tendances, etc.). L’idée
de finalité est alors Iéquivalent psychologique d’un phénoméne objectif
qui est la totalité résultant de Iassimilation organisatrice.

D’autre part les états de conscience ne pouvant agir comme causalité
physique, la conscience ne peut jamais étre qu’un systéme d’évaluations
et d’implications. A un stade supérieur ce systéme se transforme en normes
qui évoluent suivant une direction immanente 4 I’ensemble.

Que le psychologue tente comme savant une explication de ce genre,
nous le voulons bien. Mais du point de vue métaphysique le probléme subsiste.
En effet, pour M. Piaget, si nous ’avons bien compris, les états de conscience
ne sont que le reflet d’un ensemble de phénoménes physiologiques qui vont
se structurant sans cesse. A chaque structure plus complexe correspond la
conscience d’une norme nouvelle et épurée. Mais ou bien il s’agit 1a de la
simple constatation d’un état de fait et on ne voit pas pourquoi cette consta-
tation revét pour la conscience la forme d’une norme, ou bien c’est en vertu
d’une finalité inhérente & la nature qu’une structure plus complexe de la
vie physiologique provoque dans la conscience I’apparition de normes de
plus en plus épurées et le probléme n’est que reculé.

Il me parait alors se poser dans les termes ou je I’ai indiqué au début.

Les causes mécaniques, physico-chimiques suffisent-elles a expliquer les
faits que nous constatons dans la nature ? Suffisent-elles surtout a justifier la
conscience que '’homme a de son activité rationnelle et morale ? Si oui, le
hasard, la loi des grands nombres, etc., doivent nous mettre 2 méme de
rendre compte des relations de tout 4 partie, des cohérences et des hiérarchies
qui s’affirment dans I'Univers.

Or en fait et jusqu’a maintenant cette voie d’explication n’a pas abouti.
A mesure que P'on pénétre plus avant dans I’étude du réel, elle se trouve
obstruée et il est probable qu ’il en sera toujours de méme.

Nous sommes ainsi amené & postuler par un jugement de valeur un certain
finalisme dans PUnivers et a le faire dépendre d’une activité rationnelle supé-
rieure. :

Par la s’expliquent en nous Pexistence de la raison et la présence de valeurs
spirituelles, morales, esthétiques et religieuses qui dépassent notre étre
individuel et sont cependant autre chose que le résultat d’une contrainte



76 ‘ ARNOLD REYMOND

sociale. Cette vie de Pesprit tend au régne des fins, puisqu’elle est elle-
méme suspendue a un principe vivant de supréme finalité.

Par 14 s’explique aussi le fait qu’il y a accord possible entre notre pensée
et laréalité ; notre raison n’est pas isolée monstrueusement dans univers et
la connaissance de ce dernier nous est accessible dans une large mesure.

Dire que la finalité est illusoire, parce qu’elle ne comporte pas un schéme
défini ne nous parait pas une objection valable. La causalité, elle aussi, ne
comporte pas un schéme précis, et 'on a vu plus haut les difficultés inextri-
cables auxquelles on se heurte, sitt que I'on cherche a justifier métaphysi-
quement l'usage de ce schéme. Aprés de longs titonnements la science a
dGi écarter ce probléme et s’en tenir 4 une définition technique, si Pon peut
dire, du rapport causal ; elle ne renie pas pour cela le schéme de causalité,
tel qu’il s’exprime dans la proposition : « tout phénoméne a une cause ».

Le schéme de finalité revét de méme une forme trés vague, a savoir : « tout
ce qui existe a une fin ». Comme tel il ne nous renseigne pas sur les fins parti-
culiéres et c’est 4 la raison de les découvrir dans chaque cas donné.

On peut, il est vrai, déclarer qu’une telle recherche est vaine, puisque la
causalité efficiente et mécanique élargit de plus en plus son domaine aux
dépens de la causalité finale ; le progrés des sciences tendrait donc a montrer
que cette derniére est illusoire. L’objection n’est cependant pas décisive,
car on peut concevoir que la notion de finalité, comme toute autre notion
s’épure, a mesure que le champ de nos connaissances s’élargit.

Aux débuts 'homme considére que tout dans 'univers a été disposé en
vue des fins égoistes qu’il poursuit ; mais il en arrive peu & peu a concevoir
une finalité d’un autre ordre, 4 savoir que chaque étre, bien qu’étant voulu
a titre de fin, est subordonné a un tout infini qui le dépasse et dans lequel
il doit librement se placer en renongant & ses vues égoistes.

Un pareil finalisme n’entrave en aucune maniére la liberté de la recher-
che scientifique et P’analyse réflexive de plus en plus intense sur soi-méme
et sur le monde, puisqu’il pousse a situer son étre propre dans le vrai, quel
qu’il puisse étre.

% *

La discussion qui suivit exposé de ce travail fut trés nourrie. Elle montra
le lien étroit qui unit finalité et jugements de valeur et il fut décidé que I'hiver
prochain serait, si possible, consacré a Pétude de ces derniers.

Les comités n’ont subi aucun changement dans leur composition, et les
présidents en sont donc :

Genéve : M. Henri Reverdin, 124, Route de Chéne ; Lausanne : M. Henri
Miéville, La Sittéle, Chailly ; Neuchatel: M. Samuel Gagnebin, Peseux.

Le président central : M. ARvoLD REYMOND,
- La Rouvenaz, Avenue des Cerisiers, Pully prés Lausanne.



	Questions actuelles : société romande de philosophie : cinquième rapport annuel (octobre 1927-juillet 1928)

