Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1929)

Heft: 70

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Marc B&coNER. Le christianisme et le monde moderne. Conférences données a
PEglise réformée de Passy. Un vol. in-12, de 1x, 206 p. Paris, Fisch-
bacher, 1928.

On publie a notre époque tant d’ouvrages de toute nature que beaucoup
de bons esprits préférent laisser de c6té toute cette littérature ultra con-
temporaine pour ne plus lire que les classiques ou leurs interprétes. Les
classiques, c’est-a-dire les vrais et grands auteurs qui ont eu quelque chose
a dire et qui ’ont dit avec charme et avec autorité. Leurs interprétes,
c’est a savoir ceux qui, comme M. Victor Giraud, savent faire revivre
Pascal et Taine ou Chateaubriand et sa sceur Lucile ou encore Henriette
Renan et savent rendre si attachante ’histoire de ces 4mes d’élite.

Mais telle est notre destinée : on ne peut rester toujours dans la tour d’ivoire
de Part réel, vrai et éprouvé. Il faut quoi qu’on en aie et pour nous tous qui
avons tant de responsabilités c’est un pressant devoir, il faut rester en con-
tact avec la génération d’aujourd’hui et avec celle de demain. Il faut savoir
ce que les étudiants, les collégiens et les jeunes ouvriers pensent, ce qu’ils
veulent, ce qu’ils lisent, il faut lire leurs auteurs.

Cest I3 ce qu’a fait a Paris, porté sans doute pdr cette ambiance indéfi-
nissable de la plus grande cité d’études qui soit, le pasteur Marc Beegner
de ’Eglise de Passy. Il a lu plusieurs romanciers, philosophes ou économistes
religieux ou profanes, puis aprés avoir fait a ses paroissiens des conférences
d’aprés les notes qu’il avait prises, & son tour il a écrit un livre qui a paru au
début de I’été : « La pensée de faire cette publication », écrit-il dans un avant-
propos, «m’a fait beaucoup hésiter ». Il est heureux que ces hésitations aient
été vaincues grice aux instances d’amis intelligents et pourtant, elles se
comprennent. L’ouvrage de M. Boegner est incomplet, et par ce fait méme
il devient en certains de ses aspects tendancieux. Malgré la documentation
abondante qu’il a eu le loisir de constituer, il s’est surtout occupé dans cha-
cun des chapitres de son travail d’une source spéciale, sans élargir toujours
assez son horizon. I1 est vrai qu’il défend une thése : il veut montrer le
grand désordre spirituel et moral, le paganisme qui se développe dans le monde
d’aujourd’hui. Il nous dira ensuite pourquoi I'idée et la foi chrétienne peuvent
seules régénérer a I’heure actuelle encore I'humanité. Cette thése est fort



78 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

intéressante non pas peut-étre en elle-méme, ce fut en définitive celle de
tous les grands prédicateurs, mais par les faits sur lesquels elle repose.

Dans une premiére étude appuyée surtout sur les travaux de A. Philip,
M. Beegner nous fait pénétrer dans les milieux industriels dont le travail
fiévreux accompli dans des conditions souvent déplorables ne semble plus
laisser de place pour la vie de Pesprit. Un second chapitre est consacré a
Porientation de la pensée chez les lettrés et M. Beegner démasque sans peine
le paganisme réel quoique pas toujours nettement avoué d’auteurs comme
Montherlant ou Maurras. Il faut ici savoir gré infiniment au pasteur parisien
d’avoir lu tant de romans qui provoquent le dégofit, et d’avoir su montrer
vers quel néant aboutit une littérature qui glorifie ’égoisme et la sensualité.
Car ce ne sont pas seulement des lectures malsaines, c’est une doctrine de
révolte contre la vertu qui est ici abordée en face et démasquée. Et Pétude
du mouvement littéraire conduit naturellement a Pétude du mouvement
philosophique. Beegner accuse la philosophie d’apporter aujourd’hui des
délivrances illusoires. Reprenant la thése de P. Sanson, dont il se réclame,
il écrit : « En fin de compte ou bien ils (les philosophes) réduisent I’homme a
n’étre qu’un mode de la substance infinie, quelque nom qu’ils lui donnent,
celui méme de Dieu, ils étent & Phomme tout étre propre, ils ruinent sa per-
sonnalité, sa liberté, ils le soumettent 3 une nécessité implacable. Ou bien,
le posant dans sa réalité indépendante a cdté d’autres réalités non moins
indépendantes auxquelles il demeure impénétrable et qui lui sont impéné-
trables, ils creusent un abime infranchissable entre I’homme et ’absolu dont
il porte en lui le besoin... » (™ Il nous parait évident que lorsque M. Beegner
parle des philosophes qui réduisent ’homme a n’étre qu’un mode de la subs-
tance infinie, lorsque le P. Sanson parle avec les longueurs auxquelles il nous
a accoutumés de Spinoza, ce n’est pas le spinozisme du dix-huitiéme siécle
auquel ils en veulent, mais bien plut6t ses modernes renaissances. La sociolo-
gie voila certainement a quoiils s’attaquent. M. Beegner le dit d’ailleurs avec
cette franchise qui donne tant de prix a son livre : « Il n’en est pas moins cer-
tain que la sociologie telle qu’on Penseigne aujourd’hui dans la plupart des
chaires officielles, sisujette a cavtion qu’elle paraisse a beaucoup d’esprits indé-
pendants, cette sociologie qui, par Pintermédiaire des écoles normales d’ins-
tituteurs, deviendra peu a peu comme la morale officielle de nos écoles pri-
maires, contribue, qu’elle le veuille ou non, a propager a travers notre peu-
ple une conception de la vie qui en élimine toute spiritualité profonde. » (r)
11 est frappant de voir sur ce point, le danger de la sociologie, I'accord com-
plet qui régne entre catholiques et protestants. Il suffit de se souvenir des
beaux travaux de Deploige et de Richard. L’incompatibilité qui existe entre
la pensée chrétienne et le mouvement de ’école sociologique consiste en ce
que la pensée chrétienne envisage les relations qui unissent Phomme & Dieu,
comme celles de deux personnalités libres et dont les actes ne peuvent étre
rigoureusement calculés. Au contraire la sociologie restant sur le terrain d’un

(1) P. 109. — (3) P. 16.



ANALY SES ET COMPTES RENDUS 79

déterminisme rigoureux ne voit plus dans lindividu qu’un organe du corps
social et continue avec Comte, et malgré toutes les critiques qu’elle lui adresse
sans ménagements, a faire de ’humanité son Dieu. C’est bien la un panthéisme
qui rappelle celui de Spinoza. :

Si Pon comprend qu’il ne puisse rien y avoir de commun entre Durkheim
et M. Boegner, on s’étonne un peu de voir le pasteur protestant reprendre a
son compte les attaques du P. Sanson contre Renouvier. Et surtout on se
demande §’il est juste de classer tout le mouvement philosophique en deux
écoles que I'on renvoie dos a dos. En fait il n’y a pas une ou deux philosophies,
il y a un grand nombre de philosophes et les nuances qui les séparent les
uns des autres sont en nombre infini. Leurs travaux et leur influence s’exer-
cent-ils en faveur du christianisme évangélique ou a son détriment ? II est
difficile de le dire. Il est pourtant une remarque qu’il faut faire. La philosophie
trahit des dispositions d’esprit qui n’ont rien de frivole. Elle cherche 4 com-
prendre 'ensemble du réel et a ramener les lois qui gouvernent le monde a
un principe parfaitement clair pour la raison. Sans doute aux yeux de la foi
qui considére la raison comme un instrument faillible cette recherche est
vaine. Elle ne Pest pourtant pas absolument en ce sens qu’elle développe
chez celui qui la poursuit le sentiment de sa dépendance 4 I’égard de quel-
que chose qui lui est supérieur et qu’elle confére une certaine dignité morale,
qualités qui ne sont pas tout a fait illusoires. Tout au travers de Ihistoire,
le christianisme a combattu la philosophie, mais il lui a fait aussi bien des
emprunts. Quand bien méme la théologie du moyen 4ge a passablement
trahi Aristote, elle lui est trés largement redevable. Inspirée sans doute par
le christianisme, la critique de Kant a exercé a son tour une grande influence
sur de nombreux penseurs chrétiens. On pourrait citer d’autres exemples
de ces actions réciproques. Si dans les temps actuels la sociologie éloigne
beaucoup d’esprits de la foi, il y a d’autres courants d’idées qui, moins popu-
laires parce que plus difficiles a saisir, laissent une place beaucoup plus large
aux solutions qu’a esquissées ou proposées la Bible. 11 est clair que M. Beegner,
qui croit voir dans le monde moderne une révolte universelle contre ’Evan-
gile devait écarter tout ce qui n’était pas favorable a sa thése. Mais les the-
ses sont souvent excessives. _

Les derniers chapitres du livre de Beegner sont, comme on s’y attendait,
une apologie de la foi. Le Christ aujourd’hui encore demeure celui auquel
on peut dire: A qui irions-nous qu’a toi, tu as les paroles de la vie éternelle.
Pour établir la valeur réelle, profonde, insurpassable du- christianisme, M.
Beegner s’appuie surtout sur le R, P. Laberthonniére. Se mettant 4 son tour
a faire de la philosophie 4 la suite du philosophe catholique, il déclare que la
vérité essentielle de la Bible réside dans I’afirmation de la création. Cette
création, ceuvre d’une personne morale, a fait surgir quelque chose de mer-
veilleux : un étre libre mais aussi responsable. On sait le reste et comment
ce n’est que par 'amour que Dieu cherche a reconquérir le cceur de cet étre
égaré dont il faut espérer qu’insensible a tout, il cédera cependant & un



8o ANALYSES ET COMPTES RENDUS

moment de repentir en présence de ce fait extraordinaire : Papparition et
les souffrances du Christ.

Telle est la conclusion essentielle de M. Beegner. Nous permettra-t-il de
lui dire qu’avant Laberthonniére de bons protestants ont dit et redit les
mémes choses ? Mais M. Beegner a sans doute trouvé notre dogmatique
plus attrayante sous la plume d’auteurs que ses anciens maitres ne lui avaient
pas recommandés.

Les derniéres pages sont une défense de la foi chrétienne par les faits.
Jugé par ses fruits qui sont les victoires remportées sur nombre de plaies
sociales et d’injustices humaines, ’Evangile parait occuper une trés grande
place dans le monde. Quand on songe que ce sont des chrétiens convaincus
qui sont a l’avant-garde de tous les mouvements réellement progressifs,
et que ce sont eux qui accomplissent les plus grandes ceuvres de dévouement,
on ne peut que s’étonner de la vitalité du christianisme et de P'influence con-
sidérable qu’il exerce sur la civilisation dont il est réellement ’ange gar-
dien. II faut déplorer seulement qu’elle n’écoute pas davantage sa voix.

Et voila que le livre de M. Beegner apparait comme un livre excellent
qu’il faut recommander a tous ceux qui peuvent le lire. Les méchants y sont
franchement démasqués et le bien y éclate dans toute sa splendeur. Si I'ac-
cent en est un peu longtemps pessimiste et si les conclusions se font un peu
attendre, c’est que auteur a voulu tout dire sans réticences. Il a été d’une
parfaite franchise. Il n’a rien caché de la gravité de I’heure présente. Il a
été aussi trés simple dans ses expressions. Il faut le remercier de n’avoir pas
parlé seulement pour son Eglise, mais de s’étre adressé au protestantisme

tout entier qui, espérons-le, I’écoutera.
S. BerrHOUD.

André Bonnarp. Le Prométhée d'Eschyle, libre traduction. Edition des Let-
tres de Lausanne, 1928.

« Chaque fois qu’il m’est arrivé de traduire», a dit André Gide, «j’ai eu
pour régle de m’oublier complétement moi-méme et de traduire Pauteur
comme il pouvait souhaiter d’étre traduit. » Telle est en effet la condition
rarement réalisée d’une bonne traduction, ce don complet de soi a 'ceuvre
que I’on souhaite de rendre, la mobilisation de toutes les ressources dont on
dispose : intelligence, savoir averti, sensibilité et technique verbale. Car il ne
faut pas hésiter a le dire: traduire une ceuvre littérairement belle, c’est la
recréer, la repétrir en soi. La simple honnéteté intellectuelle n’y suffit pas
de loin, il faut des dons de poéte et d’artiste. Ces dons, M. André Bonnard
les posséde et sa traduction libre de Prométhée est une belle ceuvre. D’une
main discréte et sfire il a élagué les développements dont le sens fiit resté
obscur au lecteur non érudit, et cette simplification permet au drame
eschyléen qui pose le troublant probléme de la «justice des dieux» de
produire tout son effet sur nous.

M.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	Analyses et comptes rendus

