Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 73

Artikel: Etudes critiques : I'orthodoxie confessionnelle dans I'église du Pays de
Vaud

Autor: Lasserre, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’ORTHODOXIE CONFESSIONNELLE DANS
I’EGLISE DU PAYS DE VAUD

Henri VuitLeumier. Histoire de I'Eglise réformée du Pays de Vaud sous le régime
bernots. Tome second : L’orthodoxie confessionnelle. Lausanne, La Concorde, 1929.

795 p. gr. in-8.

Il y a, cela va de soi, dans I’histoire des peuples des époques qui attirent
davantage Pattention et captivent spécialement les esprits. Dans le passé
du peuple vaudois, celle qu’embrassait le premier tome de Pceuvre de Vuil-
leumier apparait a chacun comme la plus décisive et la plus féconde; on
pouvait donc étre sir qu’une étude détaillée des débuts du protestantisme
dans le Pays de Vaud, de Pceuvre de ses premiers missionnaires comme de
Porganisation et de la vie de 'Eglise dans la période de création et de premiére
stabilisation constituerait un tableau aussi riche que vivant. Mais on pou-
vait par conséquent se demander si la vie religieuse et morale des générations
qui succédérent a ’Age héroique de la Réforme fournirait autant de matiére
a réflexion et présenterait autant d’intérét. Or la lecture du tome que le
Comité Vuilleumier a fait paraitre aux premiers jours de cette année rassure
vite sur ce point, Sans doute les événements, ceux que 'on traite communé-
ment d’historiques, y font-ils défaut, alors qu’ils constituaient le canevas du
premier volume ; mais a4 qui s’intéresse a la formation morale du peuple
vaudois, ce tome apporte des matériaux particuliérement abondants et
variés. Il suffira d’en indiquer ici le sommaire, en insistant parfois sur quel-
que détail, pour faire ressortir la valeur de Penquéte que Pauteur a entre-
prise et menée a chef dans les divers domaines ot le conduisait son sujet.

Le volume est intitulé L’orthodoxie confessionnelle, et il est consacré a une
période d’environ un siécle, de 1570 & peu prés jusqu’a la révocation de PEdit
de Nantes. Son titre indique bien le caractére que prend la vie religieuse de
ce temps : en face de la renaissance catholique et du gros effort de ’Eglise
romaine pour rétablir son autorité sur les gouvernements et sur les peuples,
le protestantisme s’immobilise dans une attitude de défense. Sentant plus
que jamais le prix d’une étroite solidarité nationale, et que le gouvernement



L’ORTHODOXIE DANS LE PAYS DE VAUD 361

ne la défendra que s’il n’éprouve de sa part aucune déception, c’est-a-dire
aucune résistance, I’Eglise se pénétre d’esprit gouvernemental: en méme temps
qu’elle marque toujours davantage son caractére confessionnel en approfondis-
sant dans tous les domaines et par tous les moyens — dogmatiques, cultuels,
etc... — le fossé qui la sépare de ’Eglise romaine, elle se laisse entrainer a un
autoritarisme doctrinal, ou plutét a un intellectualisme autoritaire qui I’éloi-
gne de plus en plus de ses origines religieuses ; et un moralisme toujours plus
extérieur se substitue a Paustérité quasi spontanée du calvinisme primitif.

Malgré P’absence de crise au cours de ce siécle, Vuilleumier y a discerné
deux phases ; et avec un sens précieux de Padaptation de ’exposé aux maté-
riaux a traiter, qui est la manifestation d’une belle souplesse intellectuelle,
il a entiérement diversifié le plan de ces deux parties, de sorte qu’il suffit des
en-tétes des chapitres dont elles se composent pour apercevoir les caractéres
distinctifs de ces deux périodes.

Dans la premiére, qui va jusqu’en 1620, ce qui est au premier plan c’est
le mouvement de la Contre-Réformation : par Peffet de ses diverses solida-
rités historiques ou politiques, Vaud a été touché par ce mouvement de mul-
tiples fagons: en tant que province de Etat de Berne, il a été mélé aux
secousses que la Contre-Réformation a produites au sein de la Confédération
des treize cantons jusqu’a la demi scission politique que constitue la formation
de la Ligue Borromée, en 1586 ; comme ancienne province de la Savoie, il
a été directement touché par la politique, plus active que féconde du reste,
de Charles-Emmanuel, qui alla jusqu’a tenter une reprise de Lausanne avec
Pappui du syndic Daux et de quelques partisans ; et le sort du Chablais
ramené de force a la foi catholique, ne pouvait pas ne pas ’intéresser trés
spécialement. Puis le voisinage du Pays de Gex, devenu frangais en 1601,
et les liens existants entre le protestantisme francais et I’Eglise vaudoise
firent sentir a celle-ci les fluctuations de la politique religieuse de la France.
Enfin dans le sein méme du pays, les bailliages communs étaient le théatre de
conflits confessionnels assez ardents. Ainsi, sous ces divers aspects, la lutte
entre les deux confessions, le plus souvent aggravée par des luttes politiques
connexes, vint a diverses reprises agiter les esprits et y marquer toujours
davantage la portée immense de la rupture que la Réforme avait opérée
entre les peuples ou entre les gouvernements.

Dans ce chapitre sur La réaction ultramontaine il convient de signaler en
particulier les vingt pages consacrées a la Contre-Réformation dans le Cha-
blais. Contrairement a ce qu’on pense d’habitude, I’historien montre que le
vrai convertisseur n’y fut pas Frangois de Sales, mais bien Charles-Emmanuel.
En effet, les prédications de I’évéque s’étant avérées sans action persuasive
sur les Savoyards protestants, qui tenaient & leur religion autant que leurs
voisins de Genéve ou de Vaud, il fallut, pour obtenir le résultat désiré, que
le duc, contrairement au traité de 1564, recourfit a la force, c’est-a-dire a
Pexpulsion de tous ceux qui ne voulaient pas rentrer dans le giron de I'Eglise
catholique. Le rdle le plus effectif de Monsieur de Genéve semble avoir été



362 DAVID LASSERRE

d’6ter a4 Charles-Emmanuel tout scrupule de fidélité a la parole donnée,
alors que la plupart de ses conseillers laiques lui recommandaient la modé-
ration, On lira avec intérét aussi les pages 42 a 45 ou Vuilleumier compare
Pautoritarisme bernois dans la réformation du Pays de Vaud et I'autorita-
risme savoyard dans la Contre-Réformation du Chablais ; il y a la un jugement
d’ensemble qui est le trés bienvenu, méme si impartialité de I’historien, en
particulier 4 propos des disputes de Lausanne, en 1536, et de Thonon, en
1598, n’est peut-étre pas absolue.

Dans le chapitre 11, L’Eglise du Pays de Vaud dans ses rapports avec le
gouvernement bernois, on prend sur le vif et dans le détail la tendance de
celui-ci a accroitre son autorité sur ’Eglise. De par sa volonté les Chapitres
généraux, ou se réunissaient les ecclésiastiques et les fonctionnaires civils
de tout le pays, ainsi que les synodes généraux, qui groupaient les membres
de tout le clergé vaudois, cessérent de s’assembler ; Berne ne se souciait pas
de faciliter par ces séances la centralisation ecclésiastique et, par 14, I'unifi-
cation morale de sa province frangaise. Et comme certaines Classes invitaient
de temps en temps les délégués des autres Classes a des entretiens communs,
de méme que les quatre bonnes villes le faisaient pour les questions civiles,
le gouvernement bernois intervint vers 1620 pour empécher que ces réunions
se fissent sans Pautorisation expresse des baillis. La moindre autonomie sem-
ble étre devenue intolérable et dangereuse, dans la vie ecclésiastique comme
dans la vie politique, puisque c’est a cette époque aussi que les quatre bonnes
villes durent cesser de discuter ensemble leurs intéréts, du moins en dehors
du contréle baillival. »

Parmi les nombreux apercus que ce chapitre nous ouvre sur activité du
clergé vaudois, je reléve seulement la coutume bien protestante, je veux
dire fonciérement étrangére a ’esprit hiérarchique du clergé catholique, des
censures entre collégues (p. 83s.); cette discipline, aussi bien intellectuelle
que morale, que les pasteurs exergaient les uns sur les autres a dii entretenir
efficacement le sens de leurs responsabilités professionnelles.

Il serait sans utilité de résumer les chapitres III, L’Académie, et 1V, Le
mouvement théologigue ; on y trouvera des figures de professeurs, des rensei-
gnements sur les méthodes pédagogiques, sur les manuels, et quelques détails
sur les meeurs des étudiants, qui n’apparaissent, soit dit en passant, guére
moins gaies que celles d’autres époques. Quant aux controverses doctrinales,
elles n’intéresseront naturellement que les spécialistes ; mais elles sont une
manifestation typique du protestantisme d’alors et des préoccupations des
intellectuels, et appartiennent de ce chef a I’histoire de la pensée religieuse
de notre pays; il faut donc savoir gré a Pauteur de s’étre donné la peine de
les analyser et exposer avec la clarté et la concision qui lui sont coutumiéres.

La deuxiéme partie du volume s’étend sur les années 1620 a 1685. Comme
la précédente cette période ne voit se passer sur le sol vaudois aucun événe-
ment important. Sans doute, comme I’expose le chapitre I, Situation politique
et économique, les événements qui se passérent alors en Europe, en particulier



L’ORTHODOXIE DANS LE PAYS DE VAUD 363

la Guerre de Trente Ans, ou en Suisse, surtout la Guerre des Paysans, ne
laissérent pas que d’y produire des contrecoups : on vit arriver quelques réfu-
giés allemands, on fit quelques collectes en faveur de certaines régions de
I’Allemagne ravagées par la guerre, et les maladies dont les guerres sont
souvent I’occasion firent quelques victimes dans le pays ; d’autre part Pabsten-
tion des paysans vaudois qui se refusérent & soutenir en 1653 le soulévement
des paysans bernois, et les causes de cette attitude déconcertante, en particu-
lier Pinfluence d’un clergé de plus en plus soumis au gouvernement, sont
Iobjet d’un examen trés approfondi et intéressant. Néanmoins la vie du
peuple vaudois ne fut que bien légérement troublée par ces solidarités loin-
taines, de sorte que ce sont les faits de P’ordre ecclésiastique et la vie morale
qui constituent la matiére des principaux chapitres de cette partie.

Le chapitre II, Relations entre catholiques et réformés, expose les divers
aspects que présente a cette époque la rivalité des deux confessions. Clest
d’abord Paffaire d’un pauvre prétre que la violence de ses propos conduisit,
en 1643, sur ’échafaud de Vevey, histoire qui serait sans portée si dés lors,
et maintenant encore, ce malheureux détraqué, que les Bernois auraient mieux
fait de traiter en irresponsable, n’avait pas trouvé chez les catholiques des
panégyristes pour le transfigurer en martyr de sa fol.

Puis ce sont les restes de superstitions catholiques et méme paiennes —
exorcismes, jours fastes et néfastes, fontaines miraculeuses, etc. — qui
persistaient malgré les efforts contraires de I’Eglise, laquelle s’était vue
obligée par exemple d’interdire toute harangue et priére aux enterrements,
parce que pour les fidéles cela prenait la valeur de priéres en faveur des
morts.

L’historien montre ensuite Porientation de plus en plus polémique de la théolo-
gie ; la plupart des théses comme des livres de théologie de I’époque attaquent
le catholicisme ou réfutent ses attaques. On s’étonne un peu de 'ardeur com-
bative de gens qui paraissent, a distance tout au moins, assez peu en contact
avec le catholicisme ; peut-étre le manque de liberté intellectuelle dont souf-
frait cette époque détournait-il les esprits de toute recherche personnelle et
les portait-il 4 la discussion, peu féconde sans doute mais aussi peu dange-
reuse, des opinions de ’adversaire extérieur ; il faut du reste se rappeler qu’au
dix-septiéme siécle le catholicisme frangais fit un effort remarquable, et souvent
couronné de succés, pour reconquérir la direction de la pensée ; les théolo-
giens protestants de langue frangaise ne pouvaient rester indifférents a ces
assauts, Vuilleumier nous fait connaitre a cette occasion quelques pasteurs
d’origine catholique, portés spécialement 4 combattre les doctrines et I’'Eglise
dont ils s’étaient détachés ; il note en passant que ceux qui avaient été pre-
tres se montrérent le plus souvent impropres au ministére pastoral tel que
le concevait le protestantisme.

Les heurts entre les deux confessions se produisaient plus directement
dans les bailliages communs ot elles coexistaient ; nominations pastorales,
utilisation des temples — partout les deux cultes se célébraient dans le méme



364 DAVID LASSERRE

édifice —, mesures ecclésiastiques diverses, donnaient lieu a des tiraille-
ments sans fin qui faisaient de ces postes un vral purgatoire pour les pas-
teurs, Pour étre juste il faut cependant se rappeler que, tandis que les catho-
liques avaient été contraints de passer au protestantisme la ou les protestants
formaient la majorité, Berne avait obligé Fribourg a respecter la confession
des réformés dans les bailliages 4 majorité catholique ; les protestants n’étaient
guére en droit de reprocher au gouvernement fribourgeois ses manques de
bienveillance ou d’impartialité, méme les plus évidents. Remarquons d’autre
part que les deux Eglises se montraient également hostiles aux mariages
mixtes, qui furent effectivement trés rares a cette époque.

Le chapitre III, Institutions et formes officielles de PEglise vaudoise au
cours du XVIIe siécle, nous introduit A lintérieur méme de la vie de
I’Eglise. L’historien nous y montre, entre autres sujets, la pénétration de
Pesprit aristocratique dans le culte, sous forme de priéres spéciales pour les
notables et leurs épouses, ou des bancs a eux réservés ; les anecdotes racontées
dans les pages 331, 345 ss., 430, illustrent de fagon trés savoureuse cette
évolution. Je me contente également d’indiquer les pages consacrées a diffé-
rents usages : la participation des laiques a certains actes réservés jusqu’alors
aux ministres (p. 333 & 340), introduction du chant a quatre parties, puis
de la trompette d’accompagnement (p. 342), Pévolution de la prédication,
qui passe de plus en plus de I’homélie au sermon, par effet du besoin crois-
sant d’insister sur la doctrine (p. 347 a 375), la forme de la catéchisation ou
enseignement doctrinal de la jeunesse, qui consistait alors en un culte spécial,
le dimanche ou un jour de semaine, auquel devaient assister tous les enfants
de sept a quinze, puis a vingt ans, ainsi que tous les domestiques (p. 375 a
410), Popposition du magistrat aux dépenses qu’occasionnait la célébration
des baptémes (p. 415), le caractére de plus en plus solennel donné au service
de la céne, sa fréquence, la réintroduction de Ioublie en place du pain, et la
longue lutte soutenue ensuite pour lui substituer de nouveau le pain, la pré-
paration de la communion par un interrogatoire doctrinal adressé aux adultes,
qui se pratiqua jusqu’a la fin du XVIIIe sc¢cle, la fermeture des tavernes
pendant tout le dimanche des services de céne, etc... (p. 416 a 445), enfin le
role de PEglise dans les usages des épousailles et dans les funérailles (p. 445
a 459).

Quant a la doctrine, rien d’étonnant a ce que la théologie vaudoise n’ait
brillé d’aucun éclat, malgré les qualités trés réelles de plusieurs des profes-
seurs de ’Académie, d’un Pierre Davel, d’un Merlat, d’un Currit, et surtout
d’un David Constant, dont les ouvrages de morale et de politique ne passé-
rent pas inapergus , esprit conservateur comme la modicité des traitements
académiques concouraient a la stérilité intellectuelle relative du corps
professoral comme du clergé. On remarque en effet que le protestantisme
francais était alors beaucoup plus avancé, en particulier en critique biblique,
que celui de la Suisse romande, au point que Berne en vint a interdire aux
étudiants d’aller étudier dans les Académies protestantes de la France, et



L’ORTHODOXIE DANS LE PAYS DE VAUD 365

aussi que les publications théologiques se font de plus en plus rares; les
professeurs se contentent de résumer leur enseignement dans des disputa-
tions théologiques que commentaient leurs étudiants. Notons en passant
que ce n’est que depuis 1650 qu’il y eut a ’Académie une seconde chaire de
théologie.

Le quatriéme et dernier chapitre est consacré a la Ve religieuse et morale.
Outre un intéressant apergu sur les coutumes héritées du plus lointain passé
— le mai, les brandons, etc... — (p. 632 a 642), les deux principaux sujets qui
y sont traités sont d’une part le caractére de plus en plus légaliste de la reli-
gion, d’autre part la sorcellerie, ses origines, ses manifestations, sa répression
et Popinion de PEglise catholique, puis du protestantisme, sur la réalité de
la sorcellerie ; enfin un court tableau des meeurs de époque (p. 721 a 753)
termine le volume. Il va sans dire que I’étude trés fouillée que notre auteur
a consacrée a la question de la sorcellerie attirera (p. 642 a 721) trés vivement
Pattention (I, Quand on pense que pendant une partie du XVIIe siécle il y
eut une cinquantaine d’exécutions annuelles pour crime de sorcellerie dans
le seul Pays de Vaud, alors que le crime en question nous parait actuellement
relever avant tout de la maison d’aliénés, on pressent combien cette préoc-
cupation malsaine dut fréquemment peser sur les esprits ; et sur les esprits
de la population tout entiére, puisqu’on voit ses conducteurs spirituels eux-
mémes persuadés de la réalité de ces possessions démoniaques et de la puis-
sance malfaisante qu’elle assurait a leurs victimes. On trouvera dans cette
étude une remarquable analyse des jugements de la théologie chrétienne sur
la sorcellerie, ainsi que de I’attitude du clergé vaudois et du gouvernement
bernois ; il est intéressant, sinon réconfortant, de découvrir que le corps
pastoral et académique vaudois se montra plus superstitieux que le clergé
bernois en face de ces anomalies, et c’est peut-étre ce qui explique que le
Pays de Vaud ait été 'une des terres de prédilection de ces épidémies. Rele-
vons aussi, dans P’analyse des causes de ce phénoméne morbide, la dénon-
ciation faite déja au XVIIe siécle de Iivrognerie et de Pesprit processif,
comme sources de la misére qui souvent poussait les gens vers le démon, ct le
lien établi entre I’absence d’instruction dans le peuple et ces déviations
morales ; les Classes, celle de Morges en particulier, insistérent si bien la-
dessus, qu’en 1676 le gouvernement édicta enfin une ordonnance qui créait
une école primaire par paroisse et obligeait les parents a y envoyer leurs
enfants, du moins pendant lhiver,

Mais les lecteurs de cette revue liront peut-étre avec plus de profit encore
la section de ce chapitre qui expose les Caractéres généraux dr la piété (p. 610
a 632). C’est sans doute une banalité de constater qu’au XVIIe siécle, dans
tout le protestantisme, un légalisme de plus en plus prononcé a pénétré
Péthique, en méme temps que la religion devenait de plus en plus intellec-

() Les éditeurs ont eu I'heureuse idée de publier en appendice le texte d’un procés
en sorcellerie de 1654, d’aprés un manuscrit inédit. ‘



366 DAVID LASSERRE

tuelle ; mais grice a la vaste moisson d’observations de détail que sa curiosité
d’historien Pavait amené a faire, comme a la compréhension des facteurs
moraux qu’il devait a son expérience pastorale, Vuilleumier a jeté une lumiére
trés vive sur les causes intérieures, doctrinales ou instinctives, de ce léga-
lisme dont ’exemple que voici dit bien la force : un homme de Corcelles, au
retour d’un voyage, avait, pour dire sa joie et sareconnaissance de ce que tout
s’était bien passé, employé Iexpression un peu libre : « Dieu m’a trompé en
bien » ; sans tenir compte de Pintention, le pasteur de Concise le fit citer
devant la Classe d’Orbe, qui faillit Penvoyer a Berne pour y recevoir le chéti-
ment exemplaire que méritait son sacrilége verbal. Ces causes, qui révélent
plusieurs des éléments constitutifs, quoique pas essentiellement évangéliques,
de la piété de notre pays, sont, d’aprés notre historien, les suivantes :

a) La notion calamiteuse, si j’ose dire, de la divinité : Dieu se manifeste
avant tout dans les catastrophes et les malheurs — guerres, épidémies,
famines, orages, persécutions des coreligionnaires — et par conséquent il
faut, par ses actes, adoucir sa colére pour écarter de soi le malheur. Cette
conception, qu’on peut taxer de primitive, et méme d’anti-chrétienne si I’on
y tient, mais qui reste Pun des éléments fondamentaux du sentiment reli-
gieux, aboutit fatalement, dans une Eglise qui proscrit toute pratique magi-
que, a accroitre 'importance de Pobéissance aux régles morales ; et la Réforme,
qui avait d’abord été entre autres une réaction contre la notion catholique
du salut par les ceuvres, y revenait a son tour.

4) L’influence du moralisme calviniste : si la discipline ecclésiastique de
Calvin n’avait pas été instituée en terre vaudoise, Pesprit d’austérité dont est
pénétré le calvinisme y avait trouvé, en particulier dans le monde des réfu-
giés frangais, pasteurs et laiques, de nombreux témoins ; il va sans dire que
dans la mesure ou la ferveur premiére disparaissait, ce moralisme ne pouvait
que contribuer a4 I’évolution de I’éthique chrétienne vers le légalisme.

¢) Enfin Pinfluence considérable de ’Ancien Testament sur les meeurs, et
naturellement dans un sens qui n’était pas d’inspiration évangélique; elle
apparait avec force dans le fait que jusqu’au milieu du XVIIIe siécle LL. EE.
de Berne s’interdirent tout recensement de la population de peur de s’attirer
la colére divine, comme autrefois le roi David.

En terminant je m’apercois que j’ai laissé tomber de l’analyse de cet
ouvrage beaucoup de morceaux importants, entre autres parce qu’ils concer-
naient le protestantisme suisse en général et non Vaud en particulier. Je
m’en voudrais cependant de ne pas mentionner, vu son intérét d’actualité,
la mission entreprise vers 1650, sans succés du reste, par ’Ecossais Durie pour
unir toutes les Eglises réformées malgré leurs divergences doctrinales (p. 475
a 496). On trouvera d’autre part, p. 505 a 530, un exposé détaillé de I’élabo-
ration de la Formula Consensus, qui marque Papogée de I’esprit orthodoxe ;
la compétence trés spéciale de Vuilleumier en tout ce qui concerne les rela-



L’'ORTHODOXIE DANS LE PAYS DE VAUD 367

tions entre les Eglises suisses, et le role de ce sommaire doctrinal dans les
luttes qui éclatérent au sein de ’Eglise vaudoise au début du XVIIIe siecle
donnent & cet exposé une réelle valeur. Enfin en renongant a pénétrer dans
le détail des problémes dogmatiques, j’ai été entrainé a négliger 'un des
sujets auxquels Vuilleumier a toujours apporté une prédilection spéciale,
PAcadémie de Lausanne ; dans les quelque cent pages o1 il en parle, ceux qui
s’intéressent a I’histoire de notre haute Ecole trouveront de nombreux ren-
seignements instructifs, en particulier sur les professeurs qui y ont donné
Penseignement théologique.

Il ne me parait pas utile de terminer cette analyse par une appréciation
générale. L’apport essentiel de ce volume est sans doute tout ce que I"auteur
a tiré, sur le culte, les mceurs, le gouvernement ecclésiastique, etc., des
cahiers des diverses Classes du clergé vaudois. Quand on voit ce qu’il y a
puisé, on se rend compte du service immense que représente ce méticuleux
dépouillement ; et quand on sait ce que sont souvent les écritures du XVIe
et du XVIIe siécle, on ’en admire d’autant plus.

D. LASSERRE.



	Études critiques : l'orthodoxie confessionnelle dans l'église du Pays de Vaud

