
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 73

Artikel: Le montanisme et le dogme trinitaire

Autor: Buonaiuti, Ernesto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE te)

Un demi-siècle de spéculation gnostique et d'idéalisme marcionite
avait fatalement pénétré et atténué le « pathos » original de l'espérance

chrétienne. A ses débuts, le message du Nouveau Testament
avait eu son centre et son foyer dans l'espérance du Royaume.
La rapidité du prosélytisme apostolique et l'enthousiasme des

premières générations de croyants étaient nés de la ferveur causée par
la perspective de l'apocalypse imminente. L'effort tenté pour
traduire en concepts cosmogoniques et en catégories anthropologiques
le scheme simple du message initial, avait, au milieu du second

siècle, fait passer soigneusement à l'arrière-plan le patrimoine
eschatologique du christianisme. Il était naturel que, tôt ou tard, une
réaction se déterminât et que — devant l'altération que l'économie
des vrais facteurs de la religiosité chrétienne était en train de subir,,
tandis que le christianisme allait vers ses plus amples conquêtes —
s'élevât une réaffirmation impétueuse des éléments primordiaux de

l'expérience chrétienne, les éléments « fascinants »te) de l'eschatologie.
Il était naturel aussi que cette réaction générale dans les communautés

atteignît son intensité la plus forte dans les centres où la

(*) M. Buonaiuti a eu la grande obligeance de nous autoriser à publier les pages
qui suivent, dont l'originalité et la pénétration n'échapperont à aucun de nos
lecteurs. Le fragment qu'on va lire est extrait d'un chapitre de son II cristianesimo

nell'Africa romana (voir plus bas, p. 371), intitulé La iiscipline ecclésiastique ie
Tertullien. (Réd.) — (2) L'auteur emploie ici un vocable emprunté à la terminologie

de Rudolf Otto, dans son livre das Heilige. Le fascinons est un des aspects
sous lesquels le divin (das Numinœse) se présente à l'âme dans l'expérience
religieuse, c'est pour ainsi dire la force d'attraction que le divin exerce sur le sujet.

(Trai.)



320 ERNESTO BUONAIUTI

propagande chrétienne primitive avait été la plus vigoureuse; et
l'attente anxieuse, éveillée par la perspective du triomphe dans le

Royaume, avait été plus répandue et plus fébrile dans les Eglises
d'Anatolie et en particulier celles de Phrygie.

Les itinéraires de la première propagande chrétienne en Asie
mineure rayonnent autour de trois centres, tous d'origine
apostolique : Ephèse et les Eglises de la province d'Asie — au sens

strict du mot —, les Eglises de la Galatie du Sud, les Eglises de la

Bithynie ou du Pont. Dans chacune de ces trois zones d'influence,
on peut reconnaître des tendances et des orientations hétérogènes.
Les inscriptions qu'on a relevées montrent comment, en Phrygie
septentrionale, deux courants assez opposés de pratique et de discipline

religieuse sont entrés en contact. Les épitaphes à profession
chrétienne dissimulée et prudente sont attribuées à une inspiration
venant d'Ephèse ou de Laodicée. Celles, au contraire, dont la profession

de foi est déclarée et hardie, peuvent être attribuées à l'action
de propagande des centres chrétiens de Bithynie ou plutôt à celle
d'autres centres, asiatiques aussi, comme Sardes et Philadelphie.
D'après cette seconde hypothèse, que rend plus vraisemblable tout
le processus de l'organisation chrétienne en Anatolie, du déclin du

premier siècle au milieu du second, les deux mouvements concurrents
auraient suivi les mêmes itinéraires de diffusion ou des voies conti-
guës, comme la vallée du Méandre et la route partant de Philadelphie.

En réalité, on peut retrouver très tôt dans les souvenirs des Eglises

asiatiques un contraste de vues, une divergence nette d'appréciation
des valeurs éthiques et sociales. A l'époque de Domitien, l'auteur de

l'Apocalypse canonique avait interpellé la communauté de Laodicée

et celle de Philadelphie en termes sensiblement différents. A la

première, il avait adressé un reproche cinglant : « Je connais bien tes

œuvres. Je sais bien que tu n'es ni froid, ni bouillant [le voyant
s'adresse à l'affeXoç de l'Eglise]. Plût au ciel que tu fusses froid ou
bouillant Mais puisque au -contraire, tu es tiède ¦— ni froid ni bouillant

— je te vomirai de ma bouche. Voici tu vas t'enorgueillissant,
disant : Je suis riche, je suis parvenu à l'opulence, rien ne me manque.
Et tu ne sais pas que tu es malheureux, indigent, aveugle et nu. Je

te conseille plutôt d'acheter de moi de l'or éprouvé au creuset afin

que tu t'enrichisses vraiment, et des vêtements blancs pour te revêtir
et cacher la honte de ta nudité et un collyre pour oindre tes yeux
afin que tu voies. Je censure et reprends rudement ceux que j'aime. »



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 321

A la seconde Eglise, au contraire, le voyant avait adressé un message
élogieux et riche en perspectives séduisantes : « Puisque tu as été

fidèle à la parole de ma constance, je te garderai à l'heure de l'épreuve
qui surviendra sur tout le genre humain pour éprouver les habitants
de la terre. Je viens bientôt ; tiens ferme ce que tu as, afin que
personne ne te ravisse ta couronne. Je ferai du vainqueur une colonne
dans le temple de mon Dieu, et il n'en sortira plus. Je graverai sur
lui le nom de mon Dieu et le nom de la cité de mon Dieu, la nouvelle

Jérusalem, celle qui descend du ciel de mon Dieu. » Pépuze où, d'après
les montanistes, la nouvelle Jérusalem devait descendre du ciel, était
située à peu de distance de Philadelphie, à l'orient de cette ville.

Entre l'année 110 et l'année 118, lorsque Ignace d'Antioche,
s'acheminant vers le martyre qui l'attendait à Rome, écrivait sa

lettre aux chrétiens de Philadelphie dont il avait visité la communauté,

il usait d'aphorismes, d'allusions, d'arguments et de

recommandations qui peuvent faire imaginer vaguement un état de choses

auquel le montanisme ultérieur pourrait se rattacher, comme le

développement logique de causes préexistantes. Ainsi Ignace recourt
à la similitude de la cithare, qui inspirera à Montanus un de ses

oracles les plus expressifs. Il place la prédication du Christ au cœur
de la profession évangélique, sans laquelle disait-il, les chrétiens
ressemblent à ces colonnes et à ces pierres tombales où l'on grave
uniquement le nom des morts, sans spécifier leurs qualités et leurs

convictions (vi), tout comme les épitaphes plus tardives de la vallée
du Méandre dissimulent la foi des défunts sous les formules
funéraires consacrées par l'usage. Ignace en appelle au Saint-Esprit

pour donner plus d'autorité à ses recommandations au sujet de la

discipline episcopale (vu). Ainsi qu'on le fera plus tard pour imposer
silence à l'inspiration montaniste, il désigne l'Evangile comme le

complément de la prophétie et la perfection absolue de la vie
éternelle : tò eüoiYYfcXiov dmâpTitriiâ èffTtv àcp6apo"ictç (ix). Un écrivain
anti-montaniste anonyme, dans un écrit utilisé par Eusèbe, passe
en revue les prophètes de l'époque néo-testamentaire et post-apostolique

et oppose leurs manifestations spirituelles aux manifestations

d'inspiration cataphrygienne. Il mentionne, au nombre de ces

prophètes, une certaine Ammias de Philadelphie, qu'il nomme entre les

filles de Philippe, dont parle le livre des Actes, et Quadratus. Enfin
la lettre dans laquelle l'Eglise de Smyrne raconte, à celle de Philo-
mélie en Phrygie, le martyre du vénérable évêque Polycarpe avec l'é-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV1I (n° 73, I929). 21



322 ERNESTO BUONAIUTI

pisode de Quintus, le <t>pù£, Ttpoo"qpâTUUç è\q\u0d)ç dnro Tfjç Opu-paç

qui renie sa foi à la vue des bêtes, entend probablement infliger
une leçon à ceux qui recommandaient de provoquer les autorités
romaines, sans raison sérieuse. Mais en même temps, la mention de

Germanicus et des dix autres chrétiens de Philadelphie qui souffrirent

le martyre avec Polycarpe, pourrait offrir un argument de plus
en faveur de l'existence d'une pratique plus rigide de l'intransi
geance chrétienne à Philadelphie.

On verra d'ailleurs clairement combien, en territoire phrygien,
même avant le montanisme et indépendamment de lui, les

différences d'attitudes sociales et de visions eschatologiques qui
accompagnaient vers le milieu du second siècle et plus tard, la profession
de christianisme étaient profondes, si l'on considère que la prédication

millénariste de Papias, aussi bien que le mysticisme d'Abercius

appartiennent au même milieu. Papias, commentant les paroles du

Seigneur, se délectait à décrire l'abondance séduisante de biens qui
accompagnerait l'avènement du royaume messianique, inauguré par
l'apparition du Christ triomphant. Abercius se complaît, au contraire,
à célébrer, en termes pleins de mystère, la réalisation présente de la
béatitude chrétienne, dans la participation solidaire de tous les groupes

croyants au même enseignement révélé et à la même catholicité
charismatique : « Je suis disciple d'un berger saint qui fait paître
ses troupeaux sur les monts et dans la plaine. De ses grands yeux, il
les suit tous. C'est lui qui m'a enseigné les paroles fidèles [de la vie].
Lui, m'envoya à Rome pour que j'y contemplasse la souveraineté et

que j'y connusse une reine vêtue et chaussée d'or. Là, je fus au milieu
d'un peuple qui portait un signe lumineux. Partout j'ai trouvé des

frères. Partout la foi m'a donné pour nourriture un poisson très

grand, très pur, péché dans une source par une vierge immaculée ».

Mais lorsqu'Abercius, âgé de soixante-douze ans, faisait préparer
pour son tombeau une épitaphe aussi riche en circonlocutions afin de

dissimuler sa foi chrétienne, le songe de Papias avait vieilli de plus
d'un demi-siècle et une longue période de sécurité avait affaibli,
dans la masse des chrétiens, l'enthousiasme de l'inspiration prophétique

et de l'attente du millénium. Cet enthousiasme renaissait

cependant avec vigueur dans le mouvement cataphrygien. Abercius,
lui-même, avait été le destinataire d'un écrit polémique anti-monta-
niste, dans lequel Eusèbe a puisé copieusement pour traiter, non
sans parti pris, de la XeTOuévq Kara Opufiaç, aïpeffiç.



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 323

Durant les premiers lustres de la deuxième moitié du second siècle,
la prédication de Montanus enflamma les régions frontières de la

Phrygie et de la Mysie. La tradition ecclésiastique, sujette à gratifier
des épithètes les plus équivoques et des origines les plus
compromettantes les représentants des courants de doctrine condamnés

par la majorité, le traite de converti de fraîche date et d'ancien prêtre
d'Apollon ou de Cybèle. Une telle qualification doit avoir été accréditée

par le fait que la profession chrétienne de Montanus avait pour
caractéristiques : une expérience très viv~ de l'inspiration charismatique,

une conviction ardente que l'Esprit, le Paraclet annonciateur,
était désormais descendu de manière définitive dans le cœur des

fidèles exaltés et qu'il préparait ainsi mystérieusement la consommation

finale. Montanus par conséquent parlait dans un état d'extase
continuelle. Et il énonçait des oracles où s'exprimait sans cesse et de

manière uniforme non pas un système de théologie tout exotique,
mais une menace et une promesse. «Voici», disait Montanus, « l'homme
est comme une lyre, et moi [le prophète extatique parlait au nom de

l'Esprit] je vole sur lui comme un archet. L'homme dort et moi
je veille. Voici : le Seigneur jette le cœur des hommes hors d'eux-
mêmes et leur donne un cœur nouveau. » Pénétré de cette idée de la

permanence de l'Esprit dans le cœur transformé des initiés,
Montanus ne voyait pas de solution de continuité entre les charismes de

l'Ancien Testament, ceux du Nouveau et ceux de la société
chrétienne de son temps. Le même Dieu et Père qui avait inspiré les

prophètes d'Israël, qui avait dirigé et illuminé la prédication du

Christ, présidait maintenant aux révélations du Consolateur promis

par l'Evangile. Et le Consolateur répandait plus richement ses

charismes alors que le triomphe approchait, ce triomphe où les justes
et les pieux, les humbles croyants en la parousie brilleraient avec

plus d'éclat que les astres du ciel. Marcion, le riche armateur du

Pont, s'appliquant à dépouiller l'expérience chrétienne de tout élément

eudémonistique, avait cherché à séparer brusquement le message
évangélique de la tradition du messianisme juif et de toute l'économie

religieuse de l'Ancien Testament. Au pôle opposé, le Phrygien
Montanus, entraîné par les exigences primordiales de son espérance

apocalyptique, rattachait plus étroitement la révélation du Fils et
du Paraclet aux présages du prophétisme et du Dieu de l'Ecriture.
La communauté montaniste vivait dans une atmosphère de rêve,
en attendant la descente imminente de la nouvelle Jérusalem. Elle



324 ERNESTO BUONAIUTI

brisait ainsi les liens de la famille et dissolvait les rapports sociaux.
Les femmes occupaient dans les premiers groupes exaltés une position
d'une certaine importance. Deux d'entre elles se révélèrent très vite,
aussi bien que Montanus, comme des organes exceptionnels
d'illumination charismatique. Elles aussi émettaient des oracles, grâce
auxquels l'Esprit maintenait en éveil l'enthousiasme des prosélytes
et fortifiait leur patience dans la persécution et le mépris dont ils
étaient l'objet. Les aphorismes de ces prophetesses, comme ceux de

Montanus, visaient à célébrer, sous la forme d'oracles, ces espoirs
sociaux et ces préoccupations morales, que le message chrétien avait
à la fois exprimés et nourris lors de sa première expansion.

La rapidité surprenante avec laquelle il se répandit, la qualité
eminente des sympathies qu'il recueillit, montrent à quelle profondeur

le montanisme plongeait ses racines dans le patrimoine vivant
du christianisme primitif. Du fond de leur dure prison, les confesseurs

lyonnais de 177, originaires pour la plupart d'Anatolie, élevaient
déjà la voix pour défendre les charismes de leur terre natale, comme
s'ils avaient voulu indiquer, dans la permanence de l'inspiration et
dans l'assurance de la palingénésie prochaine, la sanction et le
contrôle de leur confession. Irénée se rendit en leur nom à Rome

auprès de l'évêque Eleuthère pour l'informer personnellement des

épreuves récentes subies par les communautés des Gaules et lui
rendre compte des sentiments qui prévalaient dans ces Eglises à

l'occasion des vives discussions que le message montaniste avait
suscitées en Anatolie.

Rome, d'ailleurs, devait connaître très tôt et de très près la propagande

des croyants enthousiastes dans l'action du Paraclet.
L'avertissement implicite des communautés gauloises peut avoir, en quelque
manière, influencé l'appréciation que Rome émit en un premier
moment. Cette appréciation, nous le savons, ne fut pas hostile, malgré
les résistances que la renaissance de l'esprit prophétique rencontra
dans quelques zones obscures de l'Eglise de la métropole.

Si nous pouvions, sans arbitraire, tenir pour démontrée une
corrélation entre le montanisme et la pratique de célébrer la fête pascale
le jour même où les Juifs la célébraient, comme certains indices le

laisseraient supposer non sans a priori, nous pourrions déjà désigner
un représentant de la réaffirmation du Paraclet te) à Rome en la

(x) Dans le texte italien: la reviviscenza paraclettca. (Trad.)



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 325

personne de ce Blastus qui, à l'époque de Victor, se constitua chef
d'un groupe schismatique dans la ville même. Mais un tel procédé
serait risqué. Eusèbe désigne formellement et par deux fois Proclos

comme le chef des « cataphrygiens ». Cette désignation est cependant
dépourvue de renseignements significatifs. On dirait qu'Eusèbe,
rigoureusement fidèle à ses présuppositions et à son but, ne mentionne
Proclos que pour avoir l'occasion d'exhumer l'œuvre de Caïus,
adversaire de ce dernier, et le genre d'argumentation suivi par Caïus

dans la controverse, genre qui s'accordait parfaitement avec l'esprit
et la mentalité d'Eusèbe. Anticipant dans l'ordre chronologique,
Eusèbe introduit une première fois le nom de Caïus, puis par ricochet
celui de Proclos quand, racontant la vie et les œuvres des apôtres
après l'ascension du Christ, il s'appuie sur le témoignage de Caïus

qui, au lieu d'en appeler comme les montanistes aux révélations

charismatiques, avait préféré s'en rapporter à la tradition des apôtres
dont Rome conservait les TpÓTTCUct. Ailleurs Eusèbe mentionne le

dialogue anti-montaniste de Caïus parmi les œuvres des écrivains
ecclésiastiques éminents qu'il distingue pour les grouper autour
d'Origène. On peut voir nettement à quel point l'esprit de parti
obscurcissait le jugement historique de l'évêque de Constantin, par
le certificat d'eKKXqo'iao'TlKOç àvfjp qu'il décerne à ce Caïus, qui
n'avait pas hésité .— pour enlever au montanisme ses titres d'inspiration

— à nier l'origine apostolique de l'Apocalypse et presque
certainement celle du quatrième évangile. Pour qu'un polémiste
romain s'aventurât si loin dans l'ardeur de la campagne dirigée
contre les charismes, il faut admettre que le message de la nouvelle

prophétie avait troublé profondément les chrétiens de la métropole.

C'est bien ce que donne à penser, à la même époque, le témoignage
de Tertullien, même ramené à sa valeur véritable, h'Adversus
Praxean est un traité de théologie dans la mesure où il est une
apologie eschatologique. Ce livre plaide en faveur d'une conception
« économique » du divin parce qu'il doit et veut défendre la vitalité
inépuisable du ministère prophétique et la légitimité de l'espérance
millénariste. Il inaugure la dernière période de l'activité de Tertullien.

Celui-ci se consacrera désormais à disputer le terrain de l'expérience

chrétienne à l'invasion mortifiante du ministère hiérarchique
qui se substitue à la libre inspiration de l'assistance du Paraclet.

Les écrits de cette dernière période trahissent tous la même atmos-



326 ERNESTO BUONAIUTI

phère spirituelle. L'écrivain est en rupture ouverte et irréconciliable

avec la masse de la communauté, qu'il désigne désormais par
un surnom — réminiscence paulinienne pleine de dédain — : ce sont
des « psychiques » incapables de percevoir aucune réalité spirituelle.
La campagne que l'apologiste avait menée pendant trente ans pour
prémunir ses compagnons de foi de l'affaiblissement moral et du
raffinement de concepts qui l'accompagne habituellement, s'était
révélée vaine. Plus il eût été urgent de tendre l'oreille aux messages
de l'Esprit, plus l'Eglise se raidissait dans les définitions de sa théologie

abstraite et se relâchait dans sa vie pratique. Et la communauté

romaine, que le destin et l'histoire appelaient à siéger comme arbitre
entre des courants opposés, cette communauté romaine sur laquelle
les chrétiens africains auraient pu exercer directement ou indirectement

une action sensible, se faisait la complice et l'instigatrice de

renoncements lâches et de contaminations.
h'Adversus Praxean date des dernières années du pontificat de

Zéphyrin ou des premiers mois de celui de Calliste ; il doit avoir été

écrit entre l'an 213 et l'an 218. Ce traité présuppose déjà la rupture
complète avec l'Eglise officielle, mais n'a pas encore l'âpreté virulente
des manifestes « anti-psychiques ». Si l'on s'en tient rigoureusement
aux termes, et si l'on se fonde uniquement sur les renseignements

d'Hippolyte, la situation théologique devrait se reporter au pontificat

de Calliste. D'autre part si l'on considère ce traité en regard des

œuvres précédentes de l'apologiste, il n'est pas possible de l'en détacher

par une brusque solution de continuité, et il ne semble pas que
le laps de temps qui les sépare soit trop sensible. Si Tertullien n'était

pas l'écrivain plein de fantaisie et désinvolte que nous connaissons,

nous aurions pu retirer de son prologue — page d'histoire consacrée

à raconter les états de service de l'adversaire — des données

chronologiques et chronistiques précieuses. Mais qui se souvient de

l'accumulation d'insolences grotesques et paradoxales présentées sous la

forme d'une dissertation géographique que Tertullien se permet aux
dépens de Marcion, au début de ses cinq livres anti-marcionites, ne

pourra faire autrement que de supposer une contrefaçon voulue et
tendancieuse à la base de l'Adversus Praxean.

Selon son habitude, Tertullien s'introduit in médias res de

manière efficace. « Le démon », dit-il, « accomplit de bien des manières

sa tâche d'ennemi de la vérité. Il est même capable, à l'occasion,
d'ébranler la vérité en se posant comme son défenseur. Le voici qui



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 327

revendique l'unité te) de Dieu, créateur tout-puissant du monde, afin

que de la vérité même il crée une hérésie. Il dit que c'est le même
Père qui est descendu dans une Vierge, en est né, a souffert, qui est

en un mot le même être que Jésus-Christ. Il a oublié, le serpent, que
lorsqu'il se présenta à Jésus-Christ pour le tenter, après le baptême
de Jean, il affronta le Fils de Dieu et le tint évidemment pour tel sur
la foi des saintes Ecritures, dont il chercha alors à tirer les éléments
de sa tentation. A moins que le malin n'accuse de mensonge les évangiles,

en répliquant : « Que Matthieu et Luc se tirent d'affaire ; en ce

qui me concerne je me présentai à Dieu même et j'engageai mon
duel avec le Tout-Puissant. C'est dans ce but que je m'approchai de

Lui et que je formulai ma tentation captivante. S'il s'était agi du

Fils de Dieu, je n'aurais pas pris la peine de me déranger ». Mais

cette riposte est vaine ; nous savons que le démon est menteur de par
sa fonction même et qu'il est habitué à séduire les hommes. Et voici
sa dernière victime : Praxéas. Celui-ci est le premier qui, d'Asie, ait
apporté en terre romaine ce genre de corruption doctrinale. Individu
instable à tous les points de vue, arrogant, gonflé d'un orgueil excessif

par un martyre qui s'est réduit au simple et court ennui d'un
emprisonnement, Praxéas, même s'il avait livré son corps aux flammes,
n'en aurait retiré aucun avantage, car il ne possède pas l'amour de

Dieu, puisqu'il attaque les charismes divins. Ce Praxéas, donc, en un

premier moment te) a fait violence à l'évêque de Rome qui, déjà avait

reconnu les prophéties de Montanus, de Prisca et de Maximilla, et

par cette reconnaissance même, avait assuré la paix des Eglises
d'Asie et de Phrygie ; — il l'a forcé, en insinuant des calomnies sur
le compte des prophètes et de leurs Eglises et en faisant valoir
l'autorité des évêques précédents, à révoquer les lettres de paix déjà

divulguées et à renoncer à la tactique de l'acceptation des charismes.

Ainsi Praxéas accomplit à Rome deux œuvres diaboliques : il a

chassé la prophétie et apporté l'hérésie, mis en fuite le Paraclet et
crucifié le Père. Ici aussi l'ivraie de Praxéas avait pris racine, elle
avait été semée sournoisement au milieu du bon grain tandis que
beaucoup de chrétiens dormaient à poings fermés dans leur bonne

foi. Transplantée ici, l'ivraie semblait pourtant avoir été arrachée

(') Le texte italien a un terme plus précis « unicité ». (Trad.) — (2)Nous croyons
devoir traduire ainsi le tune de Tertullien, sans le mettre en corrélation étroite avec

episcopum romanum, qui est une désignation générique et non personnelle. (Note
de l'auteur.)



328 ERNESTO BUONAIUTI

par celui que Dieu avait agréé. A la fin le docteur avait donné
quittance de son passé, en corrigeant son enseignement. Son écrit
autographe est encore aux mains des « psychiques » qui discutèrent alors
de la chose. Depuis, le silence s'est fait. Nous aussi, plus tard, nous
nous sommes séparés des « psychiques » pour reconnaître et défendre
le Paraclet. Mais l'ivraie s'était alors disséminée partout. Si pour
un peu de temps elle avait hypocritement dissimulé sa vitalité, elle
surgit de nouveau victorieuse. Une fois encore elle sera pourtant
déracinée, entre temps, si le Seigneur le permet. Si l'on n'y réussit

point, patience toute la végétation parasite, au jour fixé, sera mise

en gerbe et dévorée, avec tous les autres scandales, par un feu
inextinguible. »

Tel est le prélude du traité. Si quelqu'un d'autre que Tertullien
l'avait écrit, nous pourrions nous y fier et en prendre le contenu à la
lettre. Mais nous connaissons le caractère du polémiste. La prudence
s'impose ici plus que jamais. Il s'agit de la séparation de Tertullien
d'avec les psychiques, il s'agit de l'attitude d'un évêque de Rome qui,
par surcroît, était Africain. C'était plus que suffisant pour que l'habile
avocat schématisât à son gré le cours des événements. Si nous séparons

les données historiques qui ont quelque chance d'être solides,
du poids mort des préoccupations et des fins du polémiste, qui, en

attaquant Praxéas, frappe en plein la communauté romaine officielle,
désormais irrémédiablement « psychique », nous pouvons, d'après le

prologue de l'Adversus Praxean, reconstituer les faits à peu près de

la manière suivante. L'épiscopat romain, en un premier moment,
avait été favorable au montanisme. Impressionné, à ce qu'il semble,

par l'attitude des communautés des Gaules, qui, nimbées de l'auréole
des martyrs de Lyon, avaient tout à coup passé au premier rang, le

représentant officiel de l'Eglise de Rome, Eleuthère — de même qu'il
avait continué, sur les traces d'Anicet, à accorder ouvertement la
communion aux groupes asiatiques, fidèles à la pratique de la Pâque
quartodécimane — avait penché en faveur de la renaissance des

charismes. Il n'avait pas osé se déclarer contre un mouvement qui
non seulement pouvait se recommander des traditions les plus
insignes, mais était défendu par des personnalités aussi eminentes que
celles qui avaient surgi au cours de la persécution lyonnaise. Victor
avait changé radicalement de tactique, aussi bien en ce qui concernait
la pratique liturgique de la fête de Pâques que l'appréciation de

l'inspiration prophétique et des fonctions qui lui reviennent dans



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 329

l'économie de la vie religieuse de la communauté. Il n'avait pas hésité
à exclure de la communion les quartodécimans et à retirer la garantie
qu'Eleuthère avait accordée aux émissaires du montanisme. Sur ce
second point Praxéas, en faisant valoir les sentences des évêques

asiatiques, avait été son instigateur. Mais Praxéas lui-même avait
compris que, pour agir de manière efficace sur la communauté de

Rome et sur ses représentants latins les plus en vue, il fallait passer
dans l'Eglise d'outre-mer. Il était donc allé à Carthage. Après un
premier moment de succès, peut-être encore du vivant de Victor, la
communauté l'avait renié et il avait dû faire une palinodie. Puis ses

idées avaient eu un regain de faveur. Cette fois l'enthousiasme

charismatique baissait, et bien que Tertullien rencontrât moins de

résistance, il ne pouvait pas, en rentrant en lice, se promettre une
issue semblable à la première.

A vrai dire, en reconstituant ainsi, d'après les renseignements de

Tertullien, les vicissitudes du monarchianisme de Praxéas, nous ne
saurions nous flatter d'avoir résolu toutes les énigmes de cette situation

compliquée. L'une de ces énigmes, la principale, concerne la

personne même de l'hérétique. Qui est ce Praxéas que Tertullien
désigne et combat comme le chef du monarchianisme romain Chose

étrange L'autre grand adversaire de la même hérésie, Hippolyte,
ignore absolument ce personnage. Il y a là une inconnue qui se prête
aux hypothèses les plus diverses. Certaines de ces hypothèses
pourraient, il est vrai, apparaître singulièrement séduisantes, vu le caractère

et les méthodes polémiques de l'écrivain africain. Mais si habitués

que nous soyons à défalquer la tare ¦— et une tare respectable
— de tous les éléments historiques transmis par la production batailleuse

de Tertullien, nous ne saurions pousser la défiance, même

légitime, jusqu'à voir en Praxéas une création tendancieuse du polémiste.
Praxéas peut n'avoir pas joué, dans le mouvement monarchien et
anti-montaniste de Rome, le rôle eminent, prépondérant même que
Tertullien lui attribue. Il peut avoir été une figure de second rang, à

qui le Carthaginois s'en prend de préférence parce que Praxéas a été

divulguer en personne le verdict anti-montaniste dans la communauté

voisine. Ainsi s'expliquerait le silence d'Hippolyte, animé

d'autres préoccupations et d'autres antipathies. Une conclusion,
cependant, qui nierait la réalité historique de Praxéas serait injuste et
arbitraire.

L'élément qu'il faut plutôt relever dans la préface du traité de



330 ERNESTO BUONAIUTI

Tertullien et sur lequel il nous faut baser toute notre appréciation
du monarchianisme romain est la conjonction précise de l'erreur
concernant la Trinité et de la propagande anti-charismatique. A ces

deux erreurs unies, s'opposent objectivement, en contre-partie
parfaite, la théologie économique et l'apologie prophétique de l'écrivain

africain. Ce n'est qu'en ayant présente à l'esprit cette conjonction,

à la fois antithétique et commune aux deux partis en lutte, que
l'on comprend la valeur de la polémique et sa portée dans le

développement ecclésiastique du troisième siècle.

Tertullien énonce tout d'abord sa profession de foi. « Nous avons

toujours cru et depuis que nous avons reçu des instructions plus
abondantes du Paraclet qui est, par définition, celui qui transmet
toute la vérité, nous croyons aujourd'hui plus que jamais, en un seul

Dieu. Mais, selon un régime que nous appelons « économie », ce Dieu

a un Fils qui est sa Parole, qui procède de lui et par le moyen duquel
tout a été fait et sans lequel rien n'aurait pu être fait. Nous croyons
que ce Fils a été envoyé par le Père dans le sein d'une Vierge, qu'il
en est né, qu'il est mort et a été enseveli, selon les Ecritures, que le

Père l'a fait ressusciter et qu'il a été enlevé au ciel, où il siège à la

droite du Père et qu'il est destiné à revenir juger les vivants et les

morts. Nous croyons que du ciel, suivant la promesse, il a envoyé,
du sein du Père, le Saint-Esprit consolateur, qui sanctifie la foi de

tous ceux qui croient au Père, au Fils, au Saint-Esprit. Le fait que
tous les hérétiques sont plus récents, la nouveauté même de Praxéas

qui n'est que d'hier, montre que c'est bien la règle de foi qui se

dégage des débuts de l'Evangile, avant la naissance des plus antiques
hérésies, avant que Praxéas commençât, hier, sa propagande. Nous

savons déjà d'avance que la vérité est dans la priorité, le mensonge
et la contrefaçon dans la postériorité. Cela ne signifie pas qu'il ne

faille pas discuter, pour la sauvegarde et dans l'intérêt de beaucoup
de fidèles, afin de ne pas donner l'impression de condamner sans

examen, surtout si l'erreur à laquelle on a affaire prétend posséder

toute la vérité comme celle de Praxéas, qui croit en un Dieu unique
de telle manière qu'il affirme l'identité du Père, du Fils et du Saint-

Esprit. Comme si Dieu n'était pas unique alors qu'il est tout, que
plutôt tout existe par un seul en vertu de l'unité de substance A
condition toutefois que l'on respecte le mystère de l'économie qui
discipline l'unité dans la trinité et en régit les trois personnes : Père,

Fils, Saint-Esprit — trois, non par condition, mais par gradation, —



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 331

non selon la substance mais selon la forme — non selon la puissance
mais selon l'apparence — car elles sont une seule substance, d'une
seule condition, une seule puissance. Car Dieu est un ; de lui procèdent
ces degrés, ces formes, ces apparences qui sont désignés individuellement

sous les noms de Père, Fils et Saint-Esprit. »

La confession de foi du polémiste trahit, dans ses caractères
particuliers, les préoccupations sous-jacentes qui ont presque inconsciemment

suggéré ses formules idéologiques. Le fondement de la théologie
trinitaire de Tertullien est le postulat que l'administration, la
multiplicité des fonctions (mansioni) dans le développement progressif de

l'action divine te) ne lèse pas et n'annule pas la notion monarchique
de Dieu. L'unité de Dieu demeure un dogme inébranlable. Mais le

simple concept d'une essence infinie, isolée de tout rapport et de

toute interférence sensible avec le monde de l'expérience humaine,
n'épuise pas l'idée de l'unité divine. Cette unité se réfléchit en
hypostases multiples, en un système de cycles variables qui se correspondent

dans le processus historique de l'humanité. Millénariste convaincu,
Tertullien n'a pas sons les yeux un long laps de temps qui postule
une « administration » transcendante, subtile et compliquée. Le plan
de l'action divine tient tout entier dans la représentation trinitaire.
Et la trinité n'est pas négation de l'unité. Bien plutôt née d'elle et en

elle, la trinité est une transposition fonctionnelle de l'unité. Tertullien
ne fait pas appel au caractère mystérieux de la vie intime de Dieu

pour accréditer sa profession de foi trinitaire. Il sait combien celle-ci
scandalise les « unitariens » à outrance, soit les Latins qui ont appris
le mot de « monarchie » comme le signe de reconnaissance de leur
foi, soit les Grecs qui se rebellent obstinément au seul mot d'« économie

». Mais il cherche longuement à convaincre les uns et les autres

que « monarchie » et « économie » peuvent et doivent s'accorder
magnifiquement, qu'il s'agit d'entendre cette union de manière « rationnelle

». Et cette « rationalité » est une savante subordination et réduction

des catégories théologiques aux exigences du gouvernement
divin du monde. Tertullien trouve que de même que le ministère
des anges ne diminue en rien la monarchie divine, celle-ci n'est pas
altérée en se réfléchissant dans le Fils et le Saint-Esprit, secundum

et tertium sortiti locum. Le principe et la source de la substance

divine résident dans le Père. En lui résident l'unité de la substance,
l'uniformité de la volonté, la réserve de la puissance. Mais les mani-

(') Dans le texte : le développement progressif du divin. (Trad.)



332 ERNESTO BUONAIUTI

festations du divin dans l'histoire, de la création à la consommation
du monde, ont besoin de trois noms à chacun desquels correspond un
moment typique de l'évolution spirituelle de la vie associée. L'apologiste,

préoccupé de reconnaître dans la doctrine anthropologique la
raison et la preuve de son eschatologie réaliste, en cherchant à assurer

dans la personnalité spirituelle de l'homme le sujet susceptible
d'être soumis à des sanctions finales, concrètes et sensibles, avait
dans le De anima revendiqué la corporéité de l'élément psychique.
De même en s'efforçant d'isoler le divin du flux des circonstances
humaines et du plan des destins humains, Tertullien ne craint pas
de placer dans une sorte de corporéité du divin, la médiation nécessaire

pour le relier au monde de manière immanente. Une telle «

corporéité » n'est autre chose que la capacité d'entrer dans le cours
des événements cosmiques et humains sous diverses formes et selon
des paraboles successives de communication et de direction. En vue
d'une telle direction du monde et de l'histoire, le Fils naît du Dieu Père

comme le tronc naît de la racine, le courant de la source, le rayon du

globe solaire. Et à son tour l'Esprit naît du Père par le moyen du

Fils, comme le fruit mûrit sur le rameau, comme le ruisseau jaillit
du courant, comme la lumière et la chaleur s'accentuent sur les bords
du rayon solaire. Toute la narration biblique que Tertullien passe
rapidement en revue proclame la fonction du sermo, instrument de

la création et de la révélation. Toute l'épopée du Nouveau Testament
documente l'œuvre du Fils qui est Dieu rendu visible. Et l'un et
l'autre récit sont le signe de la réalisation finale de l'Esprit. Ainsi
sans le déclarer ouvertement, en dissimulant presque, au contraire,
les préoccupations intimes de son espérance sous l'apparence de ses

créations théologiques, Tertullien introduit dans la représentation du

divin sa philosophie religieuse de l'histoire et sa certitude de l'existence
des sanctions sensibles. La théologie « économique » (pragmatiste,
dirions-nous en langage moderne) remplissait ainsi une fonction imposante

dans la formation du dogme orthodoxe. Elle devra subir un
processus de clarification et de purification pour éliminer les caractères
subordinatianistes qu'elle renfermait logiquement. Mais l'Eglise,
pour justifier au point de vue théorique son magistère et sa

discipline, ne pourra se passer de cette théologie. Et elle la devra à des

théologiens dont l'expérience du sacré te) était fondée sur une con-

(J) Là encore, M. Buonaiuti emploie un vocable emprunté à la terminologie de

R. Otto ; le « sacré » signifie ici le divin. (Trad.)



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 333

science vigoureuse d'un élément fascinans : la certitude de la

proximité des derniers événements. Seul un hérétique montaniste

pouvait donner à l'Eglise latine la formule de son dogme trinitaire.
Par le terme d'oiKOVOUia, saint Paul avait exprimé l'investiture

qui avait fait de lui, le serviteur de la grâce dans la communauté

chrétienne, le ministre d'une dispensation à laquelle il ne pouvait
plus en aucune manière se dérober. Ignace avait désigné par le même

mot le plan providentiel suivant lequel Dieu avait disposé l'incarnation.

Justin, avec un regard d'ensemble plus vaste et plus com-
préhensif, avait déclaré dans sa polémique contre les Juifs, que
1'« économie » du Verbe avait supplanté 1'« économie » de l'Ancien
Testament. Parallèlement, pour ainsi dire, à Tertullien, ce qui est

significatif, il avait montré que les manifestations charismatiques
étaient la continuation et la transposition des dons désormais enlevés
à Israël. Dans l'anthropologie et la sotériologie gnostiques, oÌKOVOUÀa

était le terme technique employé pour désigner le mystère de l'incarnation,

grâce auquel le Christ, ayant assumé une nature psychique
visible, avait effectué le salut de ceux qui étaient susceptibles d'être
sauvés.

Beaucoup plus près de Tertullien, soit au point de vue
chronologique, soit au point de vue du système théologique, un écrivain

que Tertullien ne cite pas, mais dont il a sans aucun doute utilisé
les écrits : Hippolyte de Rome avait employé le même terme, dans

une polémique analogue. Dans l'eîç TTjv aïpecTiv NoqTOÛ, de ce

Noëtus que les Philosophumena d'Hippolyte désignent comme le

chef d'école des monarchiens, l'écrivain romain avait usé d'apho-
rismes et d'arguments parfaitement semblables à ceux de Tertullien.
Guidé de manière évidente, au moins dans la période à laquelle
appartient cet écrit polémique, par les mêmes aspirations et les

mêmes préoccupations spiritualistes et eschatologiques qui
animaient l'écrivain africain, le futur adversaire de Calliste avait, lui
aussi, vigoureusement soutenu la cause de la théologie « économique »,

seule transcription théologique possible de la foi dans la continuité
des charismes et dans la révélation du Paraclet. Ainsi, nous le répétons,

le dogme trinitaire se déterminait sous l'influence du réveil du
millénarisme qui caractérise la fin du second siècle et le début du

trOÌSÌème-
Ernesto BUONAIUTI.

(Traduit par L. von Auw.)


	Le montanisme et le dogme trinitaire

