Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1929)

Heft: 73

Artikel: Le montanisme et le dogme trinitaire
Autor: Buonaiuti, Ernesto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE ®

Un demi-siecle de spéculation gnostique et d’idéalisme marcionite
avait fatalement pénétré et atténué le « pathos» original de Pespé-
rance chrétienne. A ses débuts, le message du Nouveau Testament
avalt eu son centre et son foyer dans Pespérance du Royaume.
La rapidité du prosélytisme apostolique et I’enthousiasme des pre-
mieres générations de croyants étaient nés de la ferveur causée par
la perspective de Papocalypse imminente. L’effort tenté pour tra-
duire en concepts cosmogoniques et en catégories anthropologiques
le schéme simple du message initial, avait, au milieu du second
siecle, fait passer soigneusement a ’arriére-plan le patrimoine escha-
tologique du christianisme. Il était naturel que, t6t ou tard, une
réaction se déterminit et que — devant I’altération que I’économie:
des vrais facteurs de la religiosité chrétienne était en train de subir,.
tandis que le christianisme allait vers ses plus amples conquétes —
s’élevit une réaflirmation impétueuse des éléments primordiaux de
Pexpérience chrétienne, les éléments « fascinants » (3 de ’eschatologie.

I1 était naturel aussi que cette réaction générale dans les commu-
nautés atteignit son intensité la plus forte dans les centres ou la

(*) M. Buonaiuti a eu la grande obligeance de nous autoriser & publier les pages.
qui suivent, dont l'originalité et la pénétration n’échapperont a aucun de nos lec-
teurs. Le fragment qu’on va lire est extrait d’un chapitre de son Il cristianesimo-
nell’ Africa romana (voir plus bas, p. 371), intitulé La discipline ecclésiastique de
Tertullien. (Réd.) — (2) L’auteur emploie ici un vocable emprunté a la termino--
logie de Rudolf Otto, dans son livre das Heilige. Le fascinans est un des aspects
sous lesquels le divin (das Numinase) se présente i I'dme dans I'expérience reli-
gieuse, c’est pour ainsi dire la force d’attraction que le divin exerce sur le sujet..

{Trad.)



320 ERNESTO BUONAIUTI

propagande chrétienne primitive avait été la plus vigoureuse; et
Pattente anxieuse, éveillée par la perspective du triomphe dans le
Royaume, avait été plus répandue et plus fébrile dans les Eglises
d’Anatolie et en particulier celles de Phrygie.

Les itinéraires de la premitre propagande chrétienne en Asie
mineure rayonnent autour de trois centres, tous d’origine apos-
tolique : Ephese et les Eglises de la province d’Asie — au sens
strict du mot —, les Eglises de la Galatie du Sud, les Eglises de la
Bithynie ou du Pont. Dans chacune de ces trois zones d’influence,
on peut reconnaitre des tendances et des orientations hétérogenes.
Les inscriptions qu’on a relevées montrent comment, en Phrygie
septentrionale, deux courants assez opposés de pratique et de disci-
pline religieuse sont entrés en contact. Les épitaphes a profession
chrétienne dissimulée et prudente sont attribuées a une inspiration
venant d’Ephese ou de Laodicée. Celles, au contraire, dont la profes-
sion de foi est déclarée et hardie, peuvent étre attribuées a4 Paction
de propagande des centres chrétiens de Bithynie ou plutét a celle
d’autres centres, asiatiques aussi, comme Sardes et Philadelphie.
D’apres cette seconde hypothese, que rend plus vraisemblable tout
le processus de Porganisation chrétienne en Anatolie, du déclin du
premier si¢cle au milieu du second, les deux mouvements concurrents
auralent suivi les mémes itinéraires de diffusion ou des voies conti-
gués, comme la vallée du Méandre et la route partant de Philadelphie.

En réalité, on peut retrouver tres tot dans les souvenirs des Eglises
asiatiques un contraste de vues, une divergence nette d’appréciation
des valeurs éthiques et sociales. A ’époque de Domitien, ’auteur de
I’Apocalypse canonique avait interpellé la communauté de Laodicée
et celle de Philadelphie en termes sensiblement différents. A la
premitre, il avait adressé un reproche cinglant : « Je connais bien tes
ceuvres. Je sais bien que tu n’es ni froid, ni bouillant [le voyant
s’adresse a I’dyyehog de PEglise]. Plit au ciel que tu fusses froid ou
bouillant ! Mais puisque au -contraire, tu es ti¢de — ni froid ni bouil-
lant — je te vomirai de ma bouche. Voici tu vas t’enorgueillissant,
disant : Je suis riche, je suis parvenu a Populence, rien ne me manque.
Et tu ne sais pas que tu es malheureux, indigent, aveugle et nu. Je
te conseille plutét d’acheter de moi de Por éprouvé au creuset afin
que tu t’enrichisses vraiment, et des vétements blancs pour te revétir
et cacher la honte de ta nudité et un collyre pour oindre tes yeux
afin que tu voies. Je censure et reprends rudement ceux que j’aime. »



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 321

A la seconde Eglise, au contraire, le voyant avait adressé un message
élogieux et riche en perspectives séduisantes: « Puisque tu as été
fidele a 1a parole de ma constance, je te garderai a ’heure de I’épreuve
qui surviendra sur tout le genre humain pour éprouver les habitants
de la terre. Je viens bientdt ; tiens ferme ce que tu as, afin que per-
sonne ne te ravisse ta couronne. Je ferai du vainqueur une colonne
dans le temple de mon Dieu, et il n’en sortira plus. Je graverai sur
lui le nom de mon Dieu et le nom de la cité de mon Dieu, la nouvelle
Jérusalem, celle qui descend du ciel de mon Dieu. » Pépuze ot, d’apres
les montanistes, la nouvelle Jérusalem devait descendre du ciel, était
située a peu de distance de Philadelphie, a Porient de cette ville.

Entre l'année 110 et P’année 118, lorsque Ignace d’Antioche,
s’acheminant vers le martyre qui Pattendait a Rome, écrivait sa
lettre aux chrétiens de Philadelphie dont il avait visité la commu-
nauté, il usait d’aphorismes, d’allusions, d’arguments et de recom-
mandations qui peuvent faire imaginer vaguement un état de choses
auquel le montanisme ultérieur pourrait se rattacher, comme le
développement logique de causes préexistantes. Ainsi Ignace recourt
a la similitude de la cithare, qui inspirera a Montanus un de ses
oracles les plus expressifs. Il place la prédication du Christ au cceur
de la profession évangélique, sans laquelle disait-il, les chrétiens
ressemblent a ces colonnes et a ces pierres tombales ou 'on grave
uniquement le nom des morts, sans spécifier leurs qualités et leurs
convictions (v1), tout comme les épitaphes plus tardives de la vallée
du Méandre dissimulent la foi des défunts sous les formules funé-
raires consacrées par l'usage. Ignace en appelle au Saint-Esprit
pour donner plus d’autorité a ses recommandations au sujet de la
discipline épiscopale (vir). Ainsi qu’on le fera plus tard pour imposer
silence a l'inspiration montaniste, il désigne I’Evangile comme le
complément de la prophétie et la perfection absolue de la vie éter-
nelle : 70 edayyéhov amdpmiond éonv d@dapoiag (1x). Un écrivain
anti-montaniste anonyme, dans un écrit utilisé par Eusebe, passe
en revue les prophetes de ’époque néo-testamentaire et post-aposto-
lique et oppose leurs manifestations spirituelles aux manifestations
d’inspiration cataphrygienne. Il mentionne, au nombre de ces pro-
phétes, une certaine Ammias de Philadelphie, qu’il nomme entre les
filles de Philippe, dont parle le livre des Actes, et Quadratus. Enfin
la lettre dans laquelle ’'Eglise de Smyrne raconte, 4 celle de Philo-
mélie en Phrygie, le martyre du vénérable évéque Polycarpe avec ’é-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XVII (NO 73, 1929). 21



322 ERNESTO BUONAIUTI

pisode de Quintus, le ®pUE, mpoopdTwg EAnAublig dmo Thg Ppuriag
qui renie sa foi a la vue des bétes, entend probablement infliger
une lecon a ceux qui recommandaient de provoquer les autorités
romaines, sans raison sérieuse. Mais en méme temps, la mention de
Germanicus et des dix autres chrétiens de Philadelphie qui souffri-
rent le martyre avec Polycarpe, pourrait offrir un argument de plus
en faveur de Dlexistence d’une pratique plus rigide de Pintransi
geance chrétienne a Philadelphie.

On verra d’ailleurs clairement combien, en territoire phrygien,
méme avant le montanisme et indépendamment de lui, les diffé-
rences d’attitudes sociales et de visions eschatologiques qui accom-
pagnaient vers le milieu du second siecle et plus tard, la profession
de christianisme étaient profondes, si ’on considére que la prédica-
tion millénariste de Papias, aussi bien que le mysticisme d’Abercius
appartiennent au méme milieu. Papias, commentant les paroles du
Seigneur, se délectait a décrire abondance séduisante de biens qui
accompagnerait ’avenement du royaume messlanique, inauguré par
Papparition du Christ triomphant. Abercius se complait, au contraire,
a célébrer, en termes pleins de mystére, la réalisation présente de la
béatitude chrétienne, dans la participation solidaire de tous les grou-
pes croyants au méme enseignement révélé et a la méme catholicité
charismatique : « Je suis disciple d’un berger saint qui fait paitre
ses troupeaux sur les monts et dans la plaine. De ses grands yeux, il
les suit tous. C’est lui qui m’a enseigné les paroles fideles [de la vie].
Lui, m’envoya a Rome pour que j’y contemplasse la souveraineté et
que j’y connusse une reine vétue et chaussée d’or. La, je fus au milien
d’un peuple qui portait un signe lumineux. Partout j’ai trouvé des
fréres. Partout la foi m’a donné pour nourriture un poisson trés
grand, trés pur, péché dans une source par une vierge immaculée ».
Mais lorsqu’Abercius, 4gé de soixante-douze ans, faisait préparer
pour son tombeau une épitaphe aussi riche en circonlocutions afin de
dissimuler sa foi chrétienne, le songe de Papias avait vieilli de plus
d'un demi-siecle et une longue période de sécurité avait affaibli,
dans la masse des chrétiens, ’enthousiasme de I’inspiration prophé-
tique et de Dattente du millénium. Cet enthousiasme renaissait
cependant avec vigueur dans le mouvement cataphrygien. Abercius,
lui-méme, avait été le destinataire d’un écrit polémique anti-monta-
niste, dans lequel Eusébe a puisé copieusement pour traiter, non
sans parti pris, de la Aeyopévn katd Ppuyiag oipeoic.



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 323

Durant les premiers lustres de la deuxiéme moitié du second siecle,
la prédication de Montanus enflamma les régions frontiéres de la
Phrygie et de la Mysie. La tradition ecclésiastique, sujette a gratifier
des ¢épithetes les plus équivoques et des origines les plus compro-
mettantes les représentants des courants de doctrine condamnés
par la majorité, le traite de converti de fraiche date et d’ancien prétre
d’Apollon ou de Cybele. Une telle qualification doit avoir été accré-
ditée par le fait que la profession chrétienne de Montanus avait pour
caractéristiques : une expérience tres viv. de P’inspiration charisma-
tique, une conviction ardente que ’Esprit, le Paraclet annonciateur,
était désormais descendu de maniére définitive dans le coeur des
fideles exaltés et qu’il préparait ainsi mystérieusement la consom-
mation finale. Montanus par conséquent parlait dans un état d’extase
continuelle. Et il énoncait des oracles ot s’exprimait sans cesse et de
maniere uniforme non pas un systeme de théologie tout exotique,
mais une menace et une promesse. « Voici», disait Montanus, « 'homme
est comme une lyre, et moi [le propheéte extatique parlait au nom de
PEsprit] je vole sur lui comme un archet. L’homme dort et moi
je veille. Voici: le Seigneur jette le cceur des hommes hors d’eux-
mémes et leur donne un cceur nouveau. » Pénétré de cette idée de la
permanence de IEsprit dans le ceeur transformé des initiés, Mon-
tanus ne voyait pas de solution de continuité entre les charismes de
PAncien Testament, ceux du Nouveau et ceux de la société chré-
tienne de son temps. Le méme Dieu et Pere qui avait inspiré les
prophetes d’Israél, qui avait dirigé et illuminé la prédication du
Christ, présidait maintenant aux révélations du Consolateur promis
par PEvangile. Et le Consolateur répandait plus richement ses cha-
rismes alors que le triomphe approchait, ce triomphe ou les justes
et les pileux, les humbles croyants en la parousie brilleraient avec
plus d’éclat que les astres du ciel. Marcion, le riche armateur du
Pont, s’appliquant a dépouiller Pexpérience chrétienne de tout élément
eudémonistique, avait cherché a séparer brusquement le message
évangélique de la tradition du messianisme juif et de toute I’économie
religieuse de I’Ancien Testament. Au péle opposé, le Phrygien Mon-
tanus, entrainé par les exigences primordiales de son espérance
apocalyptique, rattachait plus étroitement la révélation du Fils et
du Paraclet aux présages du prophétisme et du Dieu de I’Ecriture,
La communauté montaniste vivait dans une atmosphére de réve,
en attendant la descente imminente de la nouvelle Jérusalem. Elle



324 ERNESTO BUONAIUTI

brisait ainsi les liens de la famille et dissolvait les rapports sociaux.
Les femmes occupaient dans les premiers groupes exaltés une position
d’une certaine importance. Deux d’entre elles se révélerent tres vite,
aussi bien que Montanus, comme des organes exceptionnels d’illu-
mination charismatique. Elles aussi émettaient des oracles, grice
auxquels I’Esprit maintenait en éveil Penthousiasme des prosélytes
et fortifiait leur patience dans la persécution et le mépris dont ils
étaient ’objet. Les aphorismes de ces prophétesses, comme ceux de
Montanus, visaient a célébrer, sous la forme d’oracles, ces espoirs
soclaux et ces préoccupations morales, que le message chrétien avait
a la fois exprimés et nourris lors de sa premitre expansion.

La rapidité surprenante avec laquelle il se répandit, la qualité
éminente des sympathies qu’il recueillit, montrent a quelle profon-
deur le montanisme plongeait ses racines dans le patrimoine vivant
du christianisme primitif. Du fond de leur dure prison, les confesseurs
lyonnais de 177, originaires pour la plupart d’Anatolie, élevaient
déja la voix pour défendre les charismes de leur terre natale, comme
s’ils avaient voulu indiquer, dans la permanence de Pinspiration et
dans Dassurance de la palingénésie prochaine, la sanction et le
contrdle de leur confession, Irénée se rendit en leur nom a Rome
aupres de P’évéque Eleuthere pour 'informer personnellement des
épreuves récentes subies par les communautés des Gaules et lui
rendre compte des sentiments qui prévalaient dans ces Eglises a
Poccasion des vives discussions que le message montaniste avait
suscitées en Anatolie.

Rome, d’ailleurs, devait connaitre trés tot et de trés pres la propa-
gande des croyants enthousiastes dans l’action du Paraclet. L’aver-
tissement implicite des communautés gauloises peut avoir, en quelque
maniere, influencé Pappréciation que Rome émit en un premier
moment. Cette appréciation, nous le savons, ne fut pas hostile, malgré
les résistances que la renaissance de D’esprit prophétique rencontra
dans quelques zones obscures de 'Eglise de la métropole.

Si nous pouvions, sans arbitraire, tenir pour démontrée une corré-
lation entre le montanisme et la pratique de célébrer la féte pascale
le jour méme ou les Juifs la célébraient, comme certains indices le
laisseraient supposer non sans a priori, nous pourrions déja désigner
un représentant de la réaffirmation du Paraclet® a Rome en la

(*) Dans le texte italien : la reviviscenza paracletica. (Trad.)



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 325

personne de ce Blastus qui, a ’époque de Victor, se constitua chef
d’un groupe schismatique dans la ville méme. Mais un tel procédé
serait risqué. Eustbe désigne formellement et par deux fois Proclos
comme le chef des « cataphrygiens ». Cette désignation est cependant
dépourvue de renseignements significatifs. On dirait qu’Eusebe, rigou-
reusement fide¢le a ses présuppositions et & son but, ne mentionne
Proclos que pour avoir Poccasion d’exhumer D’ceuvre de Caius,
adversaire de ce dernier, et le genre d’argumentation suivi par Caius
dans la controverse, genre qui s’accordait parfaitement avec P’esprit
et la mentalité d’Eustbe. Anticipant dans Pordre chronologique,
Eusebe introduit une premiere fois le nom de Caius, puis par ricochet
celui de Proclos quand, racontant la vie et les ceuvres des apétres
apres 'ascension du Christ, il s’appuie sur le témoignage de Caius
qui, au lieu d’en appeler comme les montanistes aux révélations
charismatiques, avait préféré s’en rapporter a la tradition des apdtres
dont Rome conservait les tpomona. Ailleurs Eustébe mentionne le
dialogue anti-montaniste de Caius parmi les ceuvres des écrivains
ecclésiastiques éminents qu’il distingue pour les grouper autour
d’Origéne. On peut voir nettement a quel point Pesprit de parti
obscurcissait le jugement historique de 1’évéque de Constantin, par
le certificat d’ékkAnoraoTikog avilp qu’il décerne a ce Caius, qui
n’avait pas hésité — pour enlever au montanisme ses titres d’inspi-
ration — a nier lorigine apostolique de ’Apocalypse et presque
certainement celle du quatrieme évangile. Pour qu’un polémiste
romain s’aventurdt si loin dans ’ardeur de la campagne dirigée
contre les charismes, il faut admettre que le message dela nouvelle
prophétie avait troublé profondément les chrétiens de la métropole.

C’est bien ce que donne a penser, a la méme époque, le témoignage
de Tertullien, méme ramené a sa valeur véritable. L’Adversus
Praxean est un traité de théologie dans la mesure ou il est une
apologie eschatologique. Ce livre plaide en faveur d’une conception
« économique » du divin parce qu’il doit et veut défendre la vitalité
inépuisable du ministére prophétique et la 1égitimité de Iespérance
millénariste. Il inaugure la derniére période de I’activité de Tertul-
lien. Celui-ci se consacrera désormais a disputer le terrain de ’expé-
rience chrétienne 4 I'invasion mortifiante du ministere hiérarchique
qui se substitue a la libre inspiration de Iassistance du Paraclet.

Les écrits de cette derniére période trahissent tous la méme atmos-



326 ERNESTO BUONAIUTI

phere spirituelle. L’écrivain est en rupture ouverte et irréconci-
liable avec la masse de la communauté, qu’il désigne désormais par
un surnom — réminiscence paulinienne pleine de dédain — : ce sont
des « psychiques » incapables de percevoir aucune réalité spirituelle.
La campagne que ’apologiste avait menée pendant trente ans pour
prémunir ses compagnons de foi de ’affaiblissement moral et du
raffinement de concepts qui ’accompagne habituellement, s’était
révélée vaine. Plus il elit été urgent de tendre Poreille aux messages
de PEsprit, plus ’Eglise se raidissait dans les définitions de sa théo-
logie abstraite et se relichait dans sa vie pratique. Et la communauté
romaine, que le destin et ’histoire appelaient a siéger comme arbitre
entre des tourants opposés, cette communauté romaine sur laquelle
les chrétiens africains auraient pu exercer directement ou indirecte-
ment une action sensible, se faisait la complice et linstigatrice de
renoncements laches et de contaminations.

L’ Adversus Praxean date des derniéres années du pontificat de
Zéphyrin ou des premiers mois de celui de Calliste ; il doit avoir ¢té
écrit entre ’an 213 et ’an 218. Ce traité présuppose déja la rupture
complete avec ’Eglise officielle, mais n’a pas encore I’dpreté virulente
des manifestes « anti-psychiques». Si 'on s’en tient rigoureusement
aux termes, et si l’on se fonde uniquement sur les renseignements
d’Hippolyte, la situation théologique devrait se reporter au ponti-
ficat de Calliste. D’autre part si ’on considére ce traité en regard des
ceuvres précédentes de ’apologiste, il n’est pas possible de I'en déta-
cher par une brusque solution de continuité, et il ne semble pas que
le laps de temps qui les sépare soit trop sensible. 8i Tertullien n’était
pas P’écrivain plein de fantaisie et désinvolte que nous connaissons,
nous aurions pu retirer de son prologue — page d’histoire consacrée
A raconter les états de service de I’adversaire — des données chrono-
logiques et chronistiques précieuses. Mais qui se souvient de I"accu-
mulation d’insolences grotesques et paradoxales présentées sous la
forme d’une dissertation géographique que Tertullien se permet aux
dépens de Marcion, au début de ses cing livres anti-marcionites, ne
pourra faire autrement que de supposer une contrefagon voulue et
tendancieuse a la base de ’Adversus Praxean.

Selon son habitude, Tertullien s’introduit in medias res de
maniere efficace. « Le démon », dit-1l, « accomplit de bien des maniéres
sa tiche d’ennemi de la vérité. Il est méme capable, a occasion,
d’¢branler la vérité en se posant comme son défenseur. Le voici qui



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 327

revendique "unité (¥ de Dieu, créateur tout-puissant du monde, afin
que de la vérité méme il crée une hérésie. I1 dit que c’est le méme
Pere qui est descendu dans une Vierge, en est né, a souffert, qui est
en un mot le méme étre que Jésus-Christ. Il a oublié, le serpent, que
lorsqu’il se présenta a Jésus-Christ pour le tenter, aprés le baptéme
de Jean, il affronta le Fils de Dieu et le tint évidemment pour tel sur
la foi des saintes Ecritures, dont il chercha alors a tirer les éléments
de sa tentation. A moins que le malin n’accuse de mensonge les évan-
giles, en répliquant : « Que Matthieu et Luc se tirent d’affaire ; en ce
qui me concerne je me présentai a Dieu méme et j’engageai mon
duel avec le Tout-Puissant. C’est dans ce but que je m’approchai de
Lui et que je formulai ma tentation captivante. §’il s’¢tait agi du
Fils de Dieu, je n’aurais pas pris la peine de me déranger». Mais
cette riposte est vaine ; nous savons que le démon est menteur de par
sa fonction méme et qu’il est habitué & séduire les hommes. Et voici
sa derniére victime : Praxeas. Celui-ci est le premier qui, d’Asie, ait
apporté en terre romaine ce genre de corruption doctrinale. Individu
instable a tous les points de vue, arrogant, gonflé d’un orgueil excessif
par un martyre qui s’est réduit au simple et court ennui d’un empri-
sonnement, Praxeas, méme s’il avait livré son corps aux flammes,
n’en aurait retiré aucun avantage, car il ne posseéde pas ’amour de
Dieu, puisqu’il attaque les charismes divins. Ce Praxeas, donc, en un
premier moment (@ a fait violence & 'évéque de Rome qui, déja avait
reconnu les prophéties de Montanus, de Prisca et de Maximilla, et
par cette reconnaissance méme, avait assuré la paix des Eglises
d’Asie et de Phrygie ; — il I’a forcé, en insinuant des calomnies sur
le compte des prophetes et de leurs Eglises et en faisant valoir I'au-
torité des évéques précédents, a4 révoquer les lettres de paix déja
divulguées et a renoncer a la tactique de Pacceptation des charismes.
Ainsi Praxeas accomplit a Rome deux ceuvres diaboliques: il a
chassé la prophétie et apporté ’hérésie, mis en fuite le Paraclet et
crucifié le Pére, Ici aussi 'ivraie de Praxeas avait pris racine, elle
avait été semée sournoisement au milieu du bon grain tandis que
beaucoup de chrétiens dormaient a poings fermés dans leur bonne
fol. Transplantée ici, 'ivraie semblait pourtant avoir été arrachée

(1) Le texte italien a un terme plus précis « unicité ». (Trad. ) — (2)Nous croyons
devoir traduire ainsi le tunc de Tertullien, sans le mettre en corrélation étroite avec
eptscopum romanum, qui est une désignation générique et non personnelle. (Note
de I'autenr. )



328 ERNESTO BUONAIUTI

par celui que Dieu avait agréé. A la fin le docteur avait donné quit-
tance de son passé, en corrigeant son enseignement. Son écrit auto-
graphe est encore aux mains des « psychiques » qui discutérent alors
de la chose. Depuis, le silence s’est fait. Nous aussi, plus tard, nous
nous sommes séparés des « psychiques » pour reconnaitre et défendre
le Paraclet. Mais 'ivraie s’¢tait alors disséminée partout. Si pour
un peu de temps elle avait hypocritement dissimulé sa vitalité, elle
surgit de nouveau victorieuse. Une fois encore elle sera pourtant
déracinée, entre temps, si le Seigneur le permet. Si 'on n’y réussit
point, patience ! toute la végétation parasite, au jour fixé, sera mise
en gerbe et dévorée, avec tous les autres scandales, par un feu inex-
tinguible. »

Tel est le prélude du traité. Si quelqu’un d’autre que Tertullien
Pavait écrit, nous pourrions nous y fier et en prendre le contenu a la
lettre. Mais nous connaissons le caractére du polémiste. La prudence
s’impose ici plus que jamais. 11 s’agit de la séparation de Tertullien
d’avec les psychiques, il s’agit de I’attitude d’un évéque de Rome qui,
par surcroit, était Africain. C’était plus que suffisant pour que ’habile
avocat schématisat a son gré le cours des événements. Si nous sépa-
rons les données historiques qui ont quelque chance d’étre solides,
du poids mort des préoccupations et des fins du polémiste, qui, en
attaquant Praxeas, frappe en plein la communauté romaine officielle,
désormais irrémédiablement « psychique », nous pouvons, d’apres le
prologue de ’Adversus Praxean, reconstituer les faits a peu preés de
la maniere suivante. L’épiscopat romain, en un premier moment,
avait été favorable au montanisme. Impressionné, a ce qu’il semble,
par Pattitude des communautés des Gaules, qui, nimbées de I’auréole
des martyrs de Lyon, avaient tout a coup passé au premier rang, le
représentant officiel de ’Eglise de Rome, Eleuthére — de méme qu’il
avait continué, sur les traces d’Anicet, a accorder ouvertement la
communion aux groupes asiatiques, fideles a la pratique de la Paque
quartodécimane — avait penché en faveur de la renaissance des
charismes. Il n’avait pas osé se déclarer contre un mouvement qui
non seulement pouvait se recommander des traditions les plus insi-
gnes, mais était défendu par des personnalités aussi éminentes que
celles qui avaient surgi au cours de la persécution lyonnaise. Victor
avait changé radicalement de tactique, aussi bien en ce qui concernait
la pratique liturgique de la féte de PAques que l’appréciation de
I'inspiration prophétique et des fonctions qui lui reviennent dans



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 329

I’économie de la vie religieuse de la communauté. Il n’avait pas hésité
a exclure de la communion les quartodécimans et a retirer la garantie
qu’Eleuthere avait accordée aux émissaires du montanisme. Sur ce
second point Praxeas, en faisant valoir les sentences des évéques
asiatiques, avait été son instigateur. Mais Praxeas lui-méme avait
compris que, pour agir de maniere efficace sur la communauté de
Rome et sur ses représentants latins les plus en vue, il fallait passer
dans PEglise d’outre-mer. Il était donc allé a Carthage. Aprés un
premier moment de succes, peut-étre encore du vivant de Victor, la
communauté ’avait renié et il avait dii faire une palinodie. Puis ses
idées avaient eu un regain de faveur. Cette fois I’enthousiasme
charismatique baissait, et bien que Tertullien rencontrat moins de
résistance, il ne pouvait pas, en rentrant en lice, se promettre une
issue semblable a la premiere.

A vrai dire, en reconstituant ainsi, d’apres les renseignements de
Tertullien, les vicissitudes du monarchianisme de Praxeas, nous ne
saurions nous flatter d’avoir résolu toutes les énigmes de cette situa-
tion compliquée. L’une de ces énigmes, la principale, concerne la
personne méme de I’hérétique. Qui est ce Praxeas que Tertullien
désigne et combat comme le chef du monarchianisme romain? Chose
étrange ! L’autre grand adversaire de la méme hérésie, Hippolyte,
ignore absolument ce personnage. Il y a 1a une inconnue qui se préte
aux hypotheses les plus diverses. Certaines de ces hypotheses pour-
raient, il est vrali, apparaitre singuli¢rement séduisantes, vu le carac-
tere et les méthodes polémiques de I’écrivain africain. Mais si habi-
tués que nous soyons a défalquer la tare — et une tare respectable !
— de tous les éléments historiques transmis par la production batail-
leuse de Tertullien, nous ne saurions pousser la défiance, méme 1égi-
time, jusqu’a voir en Praxeas une création tendancieuse du polémiste.
Praxeas peut n’avoir pas joué, dans le mouvement monarchien et
anti-montaniste de Rome, le role éminent, prépondérant méme que
Tertullien lui attribue. Il peut avoir été une figure de second rang, a
qui le Carthaginois s’en prend de préférence parce que Praxeas a été
divulguer en personne le verdict anti-montaniste dans la commu-
nauté voisine. Ainsi s’expliquerait le silence d’Hippolyte, animé
d’autres préoccupations et d’autres antipathies. Une conclusion,
cependant, qui nierait la réalité historique de Praxeas serait injuste et
arbitraire.

L’élément qu’il faut plutét relever dans la préface du traité de



33c ERNESTO BUONAIUTI

Tertullien et sur lequel il nous faut baser toute notre appréciation
du monarchianisme romain est la conjonction précise de lerreur
concernant la Trinité et de la propagande anti-charismatique. A ces
deux erreurs unies, s’opposent objectivement, en contre-partie
parfaite, la théologie économique et ’apologie prophétique de Iécri-
vain africain. Ce n’est qu’en ayant présente a Pesprit cette conjonc-
tion, a la fois antithétique et commune aux deux partis en lutte, que
Pon comprend la valeur de la polémique et sa portée dans le déve-
loppement ecclésiastique du troisieme siecle.

Tertullien énonce tout d’abord sa profession de foi. « Nous avons
toujours cru et depuis que nous avons recu des instructions plus
abondantes du Paraclet qui est, par définition, celui qui transmet
toute la vérité, nous croyons aujourd’hui plus que jamais, en un seul
Dieu. Mais, selon un régime que nous appelons « économie », ce Dieu
a un Fils qui est sa Parole, qui procéde de lui et par le moyen duquel
tout a été fait et sans lequel rien n’aurait pu étre fait. Nous croyons
que ce Fils a été envoyé par le Pere dans le sein d’une Vierge, qu’il
en est né, qu’il est mort et a été enseveli, selon les Ecritures, que le
Pére I’a fait ressusciter et qu’il a été enlevé au ciel, ou il siege a la
droite du Pére et qu’il est destiné a revenir juger les vivants et les
morts. Nous croyons que du ciel, suivant la promesse, il a envoyé,
du sein du Pere, le Saint-Esprit consolateur, qui sanctifie la foi de
tous ceux qui croient au Pere, au Fils, au Saint-Esprit. Le fait que
tous les hérétiques sont plus récents, la nouveauté méme de Praxeas
qui n’est que d’hier, montre que c’est bien la regle de foi qui se
dégage des débuts de ’Evangile, avant la naissance des plus antiques
hérésies, avant que Praxeas commengat, hier, sa propagande. Nous
savons déja d’avance que la vérité est dans la priorité, le mensonge
et la contrefacon dans la postériorité. Cela ne signifie pas qu’il ne
faille pas discuter, pour la sauvegarde et dans I'intérét de beaucoup
de fideles, afin de ne pas donner l'impression de condamner sans
examen, surtout si Perreur & laquelle on a affaire prétend posséder
toute la vérité comme celle de Praxeas, qui croit en un Dieu unique
de telle manitre qu’il affirme I’identité du Pére, du Fils et du Saint-
Esprit. Comme si Dieu n’était pas unique alors qu’il est tout, que
plutét tout existe par un seul en vertu de Punité de substance! A
condition toutefois que 'on respecte le mystere de I’économie qui
discipline 'unité dans la trinité et en régit les trois personnes : Pére,
Fils, Saint-Esprit — trois, non par condition, mais par gradation, —



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 331

non selon la substance mais selon la forme — non selon la puissance
mais selon apparence — car elles sont une seule substance, d’une
seule condition, une seule puissance. Car Dieu est un ; de lui procédent
ces degrés, ces formes, ces apparences qui sont désignés individuel-
lement sous les noms de Pere, Fils et Saint-Esprit.»

La confession de foi du polémiste trahit, dans ses caractéres parti-
culiers, les préoccupations sous-jacentes qui ont presque inconsciem-
ment suggéré ses formules idéologiques. Le fondement de la théologie
trinitaire de Tertullien est le postulat que ’administration, la mul-
tiplicité des fonctions (mansioni) dans le développement progressif de
Paction divine (® ne Iése pas et n’annule pas la notion monarchique
de Dieu. L’unité de Dieu demeure un dogme inébranlable. Mais le
simple concept d’une essence infinie, isolée de tout rapport et de
toute interférence sensible avec le monde de ’expérience humaine,
n’épuise pas 'idée de 'unité divine. Cette unité se réfléchit en hypo-
stases multiples, en un systéme de cycles variables qui se correspon-
dent dansle processus historique de "humanité. Millénariste convaincu,
Tertullien n’a pas sous les yeux un long laps de temps qui postule
une « administration » transcendante, subtile et compliquée. Le plan
de Paction divine tient tout entier dans la représentation trinitaire.
Et la trinité n’est pas négation de 'unité. Bien plutdt née d’elle et en
elle, la trinité est une transposition fonctionnelle de 'unité. Tertullien
ne fait pas appel au caractére mystérieux de la vie intime de Dieu
pour accréditer sa profession de fol trinitaire. Il sait combien celle-ci
scandalise les «unitariens » 4 outrance, soit les Latins qui ont appris
le mot de « monarchie» comme le signe de reconnaissance de leur
foi, soit les Grecs qui se rebellent obstinément au seul mot d’« écono-
mie ». Mais il cherche longuement a convaincre les uns et les autres
que « monarchie » et « économie » peuvent et doivent s’accorder magni-
fiquement, qu’il s’agit d’entendre cette union de maniere « ration-
nelle ». Et cette « rationalité » est une savante subordination et réduc-
tion des catégories théologiques aux exigences du gouvernement
divin du monde. Tertullien trouve que de méme que le ministere
des anges ne diminue en rien la monarchie divine, celle-ci n’est pas
altérée en se réfléchissant dans le Fils et le Saint-Esprit, secundum
et tertium sortiti locum. Le principe et la source de la substance
divine résident dans le Pére. En lui résident unité de la substance,
P'uniformité de la volonté, la réserve de la puissance. Mais les mani-

(*) Dans le texte : le développement progressif du divin. (Trad. )



332 ERNESTO BUONAIUTI

festations du divin dans I’histoire, de la création 4 la consommation
du monde, ont besoin de trois noms a chacun desquels correspond un
moment typique de ’évolution spirituelle de la vie associée. L’apolo-
giste, préoccupé de reconnaitre dans la doctrine anthropologique la
raison et la preuve de son eschatologie réaliste, en cherchant a assu~
rer dans la personnalité spirituelle de ’homme le sujet susceptible
d’étre soumis a des sanctions finales, concrétes et sensibles, avait
dans le D¢ anima revendiqué la corporéité de ’élément psychique.
De méme en s’efforgant d’isoler le divin du flux des circonstances
humaines et du plan des destins humains, Tertullien ne craint pas
de placer dans une sorte de corporéité du divin, la médiation néces-
saire pour le relier au monde de maniére immanente. Une telle « cor-
poréité » n’est autre chose que la capacité d’entrer dans le cours
des événements cosmiques et humains sous diverses formes et selon
des paraboles successives de communication et de direction. En vue
d’une telle direction du mondeet de’histoire,le Fils nait du Dieu Pére
comme le tronc nait de la racine, le courant de la source, le rayon du
globe solaire. Et 4 son tour PEsprit nait du Peére par le moyen du
Fils, comme le fruit mfrit sur le rameau, comme le ruisseau jaillit
du courant, comme la lumiére et la chaleur s’accentuent sur les bords
du rayon solaire. Toute la narration biblique que Tertullien passe
rapidement en revue proclame la fonction du sermo, instrument de
la création et de la révélation. Toute I’épopée du Nouveau Testament
documente I’ceuvre du Fils qui est Dieu rendu visible. Et Pun et
Pautre récit sont le signe de la réalisation finale de I’Esprit. Ainsi
sans le déclarer ouvertement, en dissimulant presque, au contraire,
les préoccupations intimes de son espérance sous I’apparence de ses
créations théologiques, Tertullien introduit dans la représentation du
divin sa philosophiereligieuse de histoire et sa certitude deexistence
des sanctions sensibles. La théologie « économique» (pragmatiste,
dirions-nous en langage moderne) remplissait ainsiune fonction impo-
santedanslaformation du dogme orthodoxe. Elle devra subir un pro-
cessus de clarification et de purification pour éliminer les caracteres
subordinatianistes qu’elle renfermait logiquement. Mais I'Eglise,
pour justifier au point de vue théorique son magisteére et sa disci-
pline, ne pourra se passer de cette théologie. Et elle la devra a des
théologiens dont 'expérience du sacré (I était fondée sur une con-

(*) La encore, M. Buonaiuti emploie un vocable emprunté a la terminologie de
R. Otto ; le «sacré» signifie ici le divin, (Trad.)



LE MONTANISME ET LE DOGME TRINITAIRE 333

science vigoureuse d’un élément fascinans: la certitude de la
proximité des derniers événements. Seul un hérétique montaniste
pouvait donner a ’Eglise latine la formule de son dogme trinitaire.

Par le terme d’oikovouia, saint Paul avait exprimé Pinvestiture
qui avait fait de lui, le serviteur de la grice dans la communauté
chrétienne, le ministre d’une dispensation a laquelle il ne pouvait
plus en aucune maniere se dérober. Ignace avait désigné par le méme
mot le plan providentiel suivant lequel Dieu avait disposé Pincar-
nation. Justin, avec un regard d’ensemble plus vaste et plus com-
préhensif, avait déclaré dans sa polémique contre les Juifs, que
P« économie» du Verbe avait supplanté '« économie» de ’Ancien
Testament. Parallelement, pour ainsi dire, a Tertullien, ce qui est
significatif, il avait montré que les manifestations charismatiques
étaient la continuation et la transposition des dons désormais enlevés
a Israél. Dans Panthropologie et la sotériologie gnostiques, olkovopia
était le terme technique employé pour désigner le mystere de I’incar-
nation, grice auquel le Christ, ayant assumé une nature psychique
visible, avait effectué le salut de ceux qui étaient susceptibles d’étre
sauvés.

Beaucoup plus prés de Tertullien, soit au point de vue chrono-
logique, soit au point de vue du systéme théologique, un écrivain
que Tertullien ne cite pas, mais dont il a sans aucun doute utilisé
les écrits : Hippolyte de Rome avait employé le méme terme, dans
une polémique analogue. Dans Peig v oipeoiv Nontod, de ce
Noétus que les Philosophumena d’Hippolyte désignent comme le
chet d’école des monarchiens, 1’écrivain romain avait usé d’apho-
rismes et d’arguments parfaitement semblables a ceux de Tertullien.
Guidé de manitre évidente, au moins dans la période a laquelle
appartient cet écrit polémique, par les mémes aspirations et les
mémes préoccupations spiritualistes et eschatologiques qui ani-
maient ’écrivain africain, le futur adversaire de Calliste avait, lui
aussi, vigoureusement soutenu la cause de la théologie « économique »,
seule transcription théologique possible de la foi dans la continuité
des charismes et dans la révélation du Paraclet. Ainsi, nous le répé-
tons, le dogme trinitaire se déterminait sous Iinfluence du réveil du
millénarisme qui caractérise la fin du second si¢cle et le début du

OIS ‘Ernesto BUONAIUTL.
(Traduit par L. von Auw.)



	Le montanisme et le dogme trinitaire

