Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 72

Artikel: Panétius : et la pénétration du stoicisme a Rome au dernier siécle de la
république

Autor: Meylan, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PANETIUS

ET LA PENETRATION DU STOICISME A ROME

AU DERNIER SIECLE DE LA REPUBLIQUE

1. LHOMME, (O

En la personne de Panétius, c¢’était la fleur de ’hellénisme qui en-
trait en contact, dans le cercle de Scipion, avec la fleur de Paristocratie
romaine. Panétius, en effet, n’était pas un de ces « Grécules », que les
Romains appelaient de ce diminutif méprisant sans doute parce qu’ils
sentaient a quel point ils étaient indignes des Greces du grand siecle.
Ce n’était pas non plus un de ces philosophes domestiques, comme
il y en eut, dés cette époque peut-étre, et en tous cas un peu plus tard
dans la plupart des grandes maisons romaines (ce Diodote, par exem-
ple, qui vécut et mourut chez Cicéron). Celui que Cicéron appelle 2
«un homme digne par sa naissance et par son caractére de l'intimité
de Scipion et de Lélius », appartenait a une illustre famille de Rhodes,
pénétrée de la plus pure tradition hellénique ; tradition restée vivante,
plus longtemps qu’en Gréce propre, dans cette cité riche, puissante,
indépendante, traitant avec Rome, jusque vers cette époque, sur
un pied d’égalité ®. Parmi ses ancétres, on connait des stratéges,

() Cette étude était précédée de quelques considérations sur le milieu et le
moment dans lesquels s’est opérée la pénétration du stoicisme & Rome; nous les
" avons supprimées pour impression. — (2) Cic., De fin., IV, 9, 23. — (3) Cette
situation privilégiée de Rhodes datait des derniéres années du IVe siécle: en 303,
Démétrius Poliorcéte, le preneur de villes, avait di se retirer devant son effi-
cace résistance. L’année précédente déja, si I'on peut admettre le témoignage de
Polybe sur ce point, Rhodes avait conclu avec Rome un traité de commerce. Son



PANETIUS 173

des athletes, des prétres. Né entre 185 et 180, Panétius grandit dans
- une cité indépendante, fiere de sa prospérité et de sa paissance, et la
quitta, peut-étre avant son humiliation ou en tous cas tdt apres,
pour aller poursuivre ses études a Athénes.

La il fut le disciple de Diogéne de Babylone et d’Antipater; et
c’est d’Athenes qu’il vint 2 Rome, entre 155 et 150.

Nous ignorons les raisons qui I’y amenerent et les circonstances qui
le mirent en relations avec le cercle de Scipion. On peut admettre que,
comme Polybe, il éprouvait pour les Romains, dont irrésistible
expansion, aprés avoir triomphé de Carthage, bousculait le vieil
Orient hellénisé, une vive curiosité, et que son désir de connaitre
la force romaine vint & la rencontre du désir qu’avaient Scipion et
ses amis d’entrer en relations plus intimes avec ’hellénisme, en la
personne d’un philosophe de mérite ; comme un homme donc s’ap-
proche d’autres hommes, vers lesquels il se sent attiré par une sym-
pathie intellectuelle et morale. Dans cette rencontre si humaine, on
voit poindre Paurore de temps nouveaux, au déroulement desquels
présidera justement la doctrine stoicienne de Puniverselle parenté
des hommes, parenté fondée sur leur commune origine. Panétius
vécut ainsi & Rome des années, en relation avec tout ce que Paris-
tocratie hellénisante comptait d’hommes distingués, admirablement
placé donc pour étudier sous tous ses aspects le phénomene romain.
Il voyagea aussi dans cette Méditerranée occidentale qu’il ne con-
naissait pas encore. En 147, nous le trouvons avec Scipion sous les
murs de Carthage et, aprés la chute de cette ville, il accompagna
Polybe dans un voyage d’exploration le long de la cdte occidentale
de PAfrique. Puis il retrouva ses amis de Rome, et il est vraisemblable

port était le centre du commerce de la mer Egée ; elle faisait aussi figure de centre
intellectuel. Un siécle plus tard, nous trouvons les Rhodiens aux cotés des Romains
dans la guerre d’Asie ; leur flotte affronte victorieusement les escadres d’Antiochus.
Tout indique que leur grandeur méme donna ombrage aux Romains. Rhodes ne
retira pas en effet de cette efficace collaboration tout ce qu’elle en attendait ; les ter-
ritoires qu’elle obtint, en Lycie et en Carie, furent pour elle la source de difficultés,
peut-étre escomptées. On comprend, dans ces conditions, qu’au cours de la troisiéme
guerre de Macédoine, les Rhodiens aient pensé a se déclarer pour Persée. Ils furent,
on le sait, cruellement humiliés par les Romains pour cette velléité de défection et
I'intervention du vieux Caton les sauva, seule, d’une destruction compléte. Mais, dés
ce moment (167) Rhodes rentre dans la catégorie des alliés ordinaires, c’est-a-dire,
pratiquement, des vassaux du peuple romain, tandis que I'ouverture d’un port
franc 4 Délos, en 166, portait la plus grave atteinte & la prospérité de son com-
merce.



174 LOUIS MEYLAN

qu’il fut de 144 4 142 Phéte assidu du cercle qui’avait si bien accueilli.
On peut juger du cas que faisait de lui le vainqueur de Carthage par
le fait que celui-ci Pemmena avec lui, en qualité d’ami et de conseiller,
lors de sa mission en Orient, en 14I.

Panétius donna-t-il & Rome un enseignement public? Il serait
assez tentant de le faire professer dans cette ville les lecons qui com-
posent son traité de morale pratique, mept T00 koOfkovTog, que Ci-
céron, un siecle plus tard, devait adaptér sous le titre de De officits.
Mais ce n’est guere vraisemblable, d’abord parce qu’il serait étrange
que Cicéron, a qui nous devons tant de renmseignements sur le cercle
de Scipion et sur Panétius, n’ait pas mentionné une circonstance
propre & accroitre 'intérét du public romain pour P’ouvrage qu’il
lui présentait ; ensuite parce que, dans le traité de Panétius, beau-
coup de choses s’appliquent a la vie grecque plutét qu’a la vie ro-
maine, si bien que Cicéron a souvent de la peine a transposer a ’adresse
de ses lecteurs certains préceptes de son modele (™.

A partir de 140, Panétius vécut tantét 2 Rome, tantdt 2 Athénes,
en relations suivies avec Scipion, jusqu’a la mort de celui-ci, en 132.
A Athenes, en attendant de devenir chef d’école (en 129) Panétius
joua aux cotés d’Antipater, alors scholarque, un role de premier plan.
La doctrine, que Pinfatigable Chrysippe avait étayée de plus de sept
cents ouvrages, croulait de toutes parts sous les assauts de Car-
néade (3), Panétius s’appliqua a en sauver le contenu essentiel ;
abandonnant les points sur lesquels la défense était impossible, il
développa le stoicisme dans le sens d’une morale pratique, et inau-
gura ainsi la seconde période de T’histoire du stoicisme: le Moyen
Portique. |

De 129 4 110, date de sa mort, il se consacra a ses fonctions de scho-
larque, et ne revint sans doute pas & Rome, d’autant moins que Sci-

(*) Ainsi, ce qui concerne la libéralité s’applique exclusivement aux petites cités
grecques, ou le produit des imp&ts ne suffisait pas a assurer tous les services publics;
ce qui concerne la culture physique, pour laquelle les Romains éprouvérent toujours
un insurmontable mépris, était incompréhensible pour un auditoire romain. La polé-
mique dirigée contre des philosophes grecs comme Théophraste ou Dicéarque était
sans grand intérét pour des Romains. Enfin, la femme est absente de ce traité du
devoir, ce qui est conforme aux mceurs grecques, ol la femme restait enfermée
dans le gynécée ; mais non pas a I'usage de Rome, ou la matrone était respectée
et ou son influence se faisait sentir & I'occasion jusque sur la politique — (2) Car-
néade fut chef de I’école néo-académicienne dés avant 156 jusqu'a 129, date de
sa mort.



PANETIUS 175

pion était tombé, premiere victime, qu’en devaient suivre bien d’au-
tres, des troubles qui, dés ce moment jusqu’a la fin de la République,
ne devaient pas cesser d’agiter et de déchirer Rome. .

Le peu que nous savons des circonstances de la vie de Panétius
nous le montre admirablement préparé a Pceuvre de renouvellement
du stoicisme, dont un instinct trés sfir et une connaissance appro-
fondie du mouvement philosophique lui avaient fait comprendre la
nécessité. Il connaissait la vie et les hommes; il avait voyagé; il
était entré en contact personnel non seulement avec des philosophes,
mais avec des hommes d’Etat et de simples particuliers, hommes
distingués par leur caractere ou leur intelligence. Il n’a rien du « pro-
fesseur de philosophie », si cruellement raillé par Schopenhauer. Cest
Phonnéte homme, dans la pleine acception ot le dix-septieme sitcle
devait prendre ce terme ; qui ne se pique de rien, sicen’est peut-&tre
d’une connaissance plus étendue de la nature humaine; d’ot cette
intelligence de ses besoins, ce tact, qui firent le durable succes de
Penseignement moral de Panétius (.

Cet Hellene, si curieux de toutes les maniéres d’étre de ’homme,
n’était méme pas étroitement spécialisé dans ’étude de 'homme ;
ou plutdt la philosophie embrassait alors, comme ce fut le cas d’ail-
leurs jusqu’au dix-septieme sitcle, nombre de disciplines quis’en sont
détachées depulis ; et sur presque tous les points de ce vaste domaine,
il semble que Panétius ait porté cette curiosité heureuse qui est chez
lui la marque d’authenticité de ’Helléne, et dont le jeune poéte du
cercle de Scipion a donné la formule: Homo sum: humani nibil a me
alienum puto @,

Ce que nous connaissons de ses opinions astronomiques nous le
montre au courant des travaux des grands astronomes grecs du
troisidme sitcle, qu’il suit @), s’éloignant ainsi des conceptions un peu
étriquées de I’Ancien Portique.

Nous savons qu’il s’est occupé de questions philologiques, 4 exem-
ple des premiers stoiciens et de Cratés de Mallos, dont il avait été le
disciple. Il n’est pas invraisemblable que la discussion sur I’analogie

(*) Dans le monde hellénique, sans doute, mais 2 Rome non moins certainement ;
car, si les Romains étaient peu capables de gotter les subtilités dialectiques, ils
étaient, par contre, assez bons juges de la valeur humaine, et il ne faut pas douter que
la personnalité de Panétius n’ait recommandé 4 leurs yeux la doctrine qu’il leur pré-
sentait, autant au moins que cette doctrine, le philosophe. — (2) Térence, Heaut.,
acte I, vers 77. — (3) Ainsi sur la distance a laquelle se trouvent les étoiles fixes.



176 LOUIS MEYLAN

et ’anomalie, dans laquelle nous savons que César prit parti, aprés
et avant beaucoup d’autres, doive en quelque mesure a Panétius
Pattrait qu’elle a exercé sur les Romains. Nous savons en outre qu’il
faisait grand cas d’Aristarque, d’oti nous sommes en droit de conclure
qu’entre Pinterprétation allégorique, chére aux premiers stoiciens (en
particulier 2 Diogeéne le Babylonien, un de ses maitres) et Pinterpré-
tation critique 4 la maniere d’Aristarque, Panétius prenait parti
pour la seconde ; ce qui est tout a fait dans la ligne de sa philosophie
de la religion. Nous pouvons voir, par la /ie &’ Aristide de Plutarque,
qu’il s’entendait & conduire une démonstration historique ; et la /'ze
de Démosthéne, du méme Plutarque, nous le montre prenant position
dans le débat entre le sermo platonicus et Voratio demostheniznsis (on
pourrait dire : le style de la conversation et le style oratoire), en faveur
du philosophe potte. Il semblerait encore qu’il ait abordé la question
de 'authenticité des dialogues socratiques. Heureux temps que celui
ol le développement des sciences ne vous cantonnait pas encore dans
un domaine étroitement circonscrit, et ou il était possible au philo-
sophe d’apprendre a connaitre ’homme dans toutes les activités par
lesquelles il s’exprime !

2. LE SYSTEME DE PANETIUS.

La connaissance de ’homme, divers selon la race, les circonstances
historiques et Pordre de ses occupations, que Panétius acquit ainsi
par ses voyages, ses fréquentations et ses études de tout genre, le
qualifiait donc trés particuliérement pour donner au monde antique
une morale, non plus toute générale et abstraite comme celle du Por-
tique primitif, mais concréte et pratique, propre a diriger effective-
ment ’homme dans cet enchevétrement de devoirs qu’est la vie
réelle (¥, une morale qui s’applique ala vie, quien envisage les rela-

(*) On connait le jugement de Descartes (Discours de la méthode. Premiére partie)
sur les moralistes antiques: « Je comparais les écrits des anciens paiens, qui traitent
des meeurs, 4 des palais fort superbes et fort magnifiques, qui n’étaient batis que sur
du sable et sur de la boue. Iis élévent fort haut les vertus, et les font paraitre esti-
mables par-dessus toutes les choses qui sont au monde; mais ils n’enseignent pas
assez a les connaitre, et souvent ce qu'ils appellent d’un si beau nom, n’est qu’une
insensibilité, ou un orgueil, ou un désespoir, ou un parricide ».

On voit que cette critique porte 4 plein contre la morale de I'Ancien Portique,
mais, de tous les moralistes antiques, Panétius est un de ceux qui a le plus complé-

tement échappé au défaut critiqué par Descartes.



PANETIUS 177

tions et les devoirs réels, au lieu de décrire je ne sais quel sage abs-
trait, en dehors de toutes relations sociales.

Et c’est bien, en effet, ce que le temps, souvent juste juge, a con-
sacré de Pceuvre de Panétius : son Traité du convenable, traduit ou
plutét adapté par Cicéron, sous le titre de T7aité des devoirs.

Mais, autant que nous pouvons Uentrevoir, ’ceuvre totale de Pané-
tius formait, comme celle des premiers stoiciens, un systéme complet,
" soit une logique, une physique (nous dirions: une physique et une mé-
taphysique) et une éthique. Nous ne connaissons suffisamment que
son éthique, ou méme cette partie de son éthique que nous appelle-
rions aujourd’hui : morale appliquée, ou pratique. Car Cicéron, en
adaptant au public romain le Traité du convenable, a presque entie-
rement laissé de c6té les considérations théoriques par lesquelles
trés vraisemblablement il s’ouvrait. En dehors donc de sa morale
pratique, nous ne connaissons la doetrine de Panétius, comme d’ail-
leurs celle des fondateurs du stoicisme, que par de rares et courts
fragments ; plus souvent des affirmations incontrélables (Panétius
enseigne... Panétius n’admet pas...) que des citations textuelles de
ses ouvrages (1), '

Aussi ne chercherons-nous pas a fixer attitude adoptée par Pané-
tius sur tous les problémes de la philosophie. Nous ne dirons rien de
sa logique et nous n’aborderons sa physique que dans la mesure ot
elle sert d’introduction a son éthique, en fonction donc de son éthique
et en tant qu’elle en formule les prémisses.

A la différence de Chrysippe, exposé de son systéme ne com-
mencait pas par la logique, mais par la physique. Cette différence
dans Dordre des matitres est significative et nous avertit des

() L’excellent instrument de travail qu'offre & qui veut étudier I’ Ancien Portique
le recueil de von ArNiM, Stoicorum veterum Fragmenta, n’existe pas encore pour le
Moyen Portique. Je n’ai pas pu me procurer une dissertation de Bonn qui, en atten-
dant mieux, aurait pu m’étre utile (Panetii et Hecatonis librorum fragmenta collegit
prefationibus illustravit Haroldus N. Fowler. Bonnz 1885). La source principale
est, naturellement, le De officiis de Cicéron; des renseignements, de valeur diverse,
se trouvent, en outre, dans d’autres traités philosophiques et dans la correspon-
dance de Cicéron; chez Sénéque, chez Sextus Empiricus, I'adversaire des stoiciens;
chez Diogéne Laérce, qui écrivit ses Pies des philosophes au troisiéme siccle de
notre ére; chez des érudits comme Aulu-Gelle, Athénée, Stobée; chez des Péres,
comme Clément d’Alexandrie (Stromates) et saint Augustin; enfin chez Plu-
tarque qui nous a conservé sur 'antiquité grecque et latine tant de faits de tout
ordre.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XVII {NO 72, 1929). 12



178 LOUIS MEYLAN

le début que le stoicisme de Panétius inaugure des voies nou-
velles (O,

Ce n’est pas seulement d’ailleurs par Pordre des matitres, mais
par bien des points de la doctrine elle-méme que le systeme de Pané-
tius s’éloigne de I’Ancien Portique. C’est que 'imposante argumenta-
tion échafaudée par Chrysippe avait été victorieusement attaquée
(nous ’avons déja mentionné) par le démolisseur de génie qui s’appelle
Carnéade; ce Carnéade que Nouménios traite de filou et de prestidi-
gitateur, mais a qui il ne peut pas s’empécher de rendre involontai-
rement le plus éclatant hommage. « Sa parole», dit-il, «captivait, en-
chainait les esprits... il s’emparait de ceux qui étaient le mieux pré-
parés a lui résister. Aussi sa doctrine triomphait-elle completement ;
nul ne pouvait lui tenir téte. » @ On se rappelle comment sa dialec-
tique subtile avait troublé le solide Caton lui-méme .

Carnéade avait, donc, ruiné le dogmatisme naif du Portique en
soumettant & une critique serrée la « représentation compréhensive »
dans laquelle Chrysippe prétendait posséder un critére objectif du
vrai; lui-méme, on le sait, posant le probléme sur un terrain tout
autre, se bornait a étudier les états de conscience relatifs a la croyance
et a ses différents degrés (probabilisme). Jouant en virtuose de I’ar-
gumentation dite ex absurdo, il avait également ruiné la notion trop
anthropomorphique que les premiers stoiciens se¢ faisaient de Dieu,
rétablissant ainsi la divinité dans la majesté de son inscrutable
mystere. La coincant entre les deux cornes d’un dilemme, il avait
irréfutablement établi Pimpossibilité de la divination, admise par
les premiers stoiciens, comme d’ailleurs par beaucoup d’hommes in-
telligents, avant et aprés eux : ou bien, en effet, le futur est contingent,
et dans ce cas il est imprévisible ; ou bien il est nécessaire, et dans
ce cas 1l est objet de science ; la divination, impossible dans le pre-
mier cas, devient dans le second inutile ; c’est d’une élégance souve-
raine. Puis, grice a une dissociation, qui fait le plus grand honneur
a son esprit (qui était par excellence esprit de finesse) il avait, tout
en tejetant le fatum stoicien, sauvegardé la possibilité d’une expli-
cation scientifique des phénomeénes, en maintenant le principe de

(*) Ce n’est donc pas sans raisons que les historiens de la philosophie font
commencer avec Panétius la seconde période de I'histoire du stoicisme, le Moyen
Portique. — (2) Fragm. phil. greec., (Didot) III, 161. — (3) D’aprés Pline I’Ancien
(N. H., VII, 30, 112) il motivait en ces termes le renvoi de Carnéade et de ses collégues:
. quoniam, illo viro argumentante, quid veri esset haud facile discerni posset.



PANETIUS 179

raison suffisante ; en effet, de ce que rien n’arrive sans cause (telle
est la substance de son raisonnement) il ne s’ensuit pas que tout
arrive fatalement; des causes indépendantes peuvent s’insérer, en
quelque sorte du dehors, dans la série rigoureusement déterminée
des événements ; ainsi : la volonté humaine.

Panétius était trop intelligent pour ne pas comprendre que, sur
tous ces points, tout effort pour maintenir 'orthodoxie stoicienne
était d’avance condamné; aussi, prenant vigoureusement en main
le gouvernail de la barque, avait-il orienté le stoicisme dans une voie
ol Carnéade, en raison de la nature méme des arguments dont ii
usait, ne pouvait guere le poursuivre ; tandis que sur tous les points
battus et rendus intenables par I’argumentation de Carnéade, et qui
sont ceux que nous avons énumérés, il avait passé résolument sur son
terrain. " _

C’est dire combien son stoicisme était différent de celui de PAncien
Portique, par rapport auquel il serait plus exact de Pappeler un éclec-
tisme a base de stoicisme. En ‘effet, Panétius, fondateur du Moyen
Portique, marche, avec une vigueur sans exemple avant lui, dans la
vole de Iéclectisme; voie dans laquelle toutes les écoles, plus ou moins,
s’engagent alors (I, et dans laquelle, en particulier, s’étaient déja,
plus timidement, engagés deux philosophes stoiciens, qui font en
quelque sorte la transition entre I’Ancien et le Moyen Portique 2.
- C’est tout au moins une coincidence curieuse que le premier philo-
sophe grec qui se soit si résolument, et surtout si consciemment,
engagé dans la voie de 1’éclectisme, soit justement celui qui a vécu
dans le contact le plus intime et le plus prolongé avec la civilisation
romaine. L’éclectisme, en effet, apparait, dans tous les domaines,
techniques, art et pensée, comme la tendance maitresse des Romains.
On sait avec quel génie ils se sont approprié dans l'ordre politique,

() Un exemple intéressant de cette tendance générale des doctrines philosophi-
ques a glisser les unes vers les autres, au point de ne plus guére différer 'une de ’autre
que par la proportion des éléments amalgamés, c’est le cas du néo-académicien
Antiochus d’Ascalon (scholarque de 85 & 6g), dont la doctrine est exposée dans le
Second Académique de Cicéron. L’épicurisme seul fait exception, qui présente, dans
I'histoire de la pensée antique, le plus bel exemple d’une doctrine immobile : il se
maintint, en effet, immuable, pendant plus de six siécles | — (2) Boéthus de Sidon,
qui introduisit dans la physique stoicienne la notion platonicienne de la perfec-
tion et de I'éternité du monde; et Antipater qui démontra par des raisons
empruntées 3 Platon la thése centrale de la morale stoicienne : que ’honnéte seul
est un bien.



180 LOUIS MEYLAN

économique, militaire, tout ce qu’ils ont rencontré d’utile chez tous
les peuples avec lesquels ils sont successivement entrés en contact,
Etrusques, Grecs de PItalie du Sud et de la Sicile, Carthaginois,
Hellenes. Dans Pordre spirituel, ils entendaient de méme prendre ce
qui leur convenait sans s’embarrasser de traditions d’école ni de sub-
tilités dialectiques. On peut donc penser que le comportement si
constamment éclectique de ces Romains qu’il fréquenta si longtemps
et si intimement, en fortifiant en Panétius la tendance, déja générale
mais encore timide et peu consciente, 4 esquiver, par I’éclectisme,
les difficultés inhérentes a tout systéme accusé, a contribué en quelque
mesure a lui faire adopter, a I’égard de la critique de Carnéade,
cette tactique, dont les conséquences furent certainement heureuses
pour le stoicisme et pour la morale antique : en triompher en ’ab-
sorbant.

Quoi qu’il en soit de cette question d’influence, ce qu’on peut affir-
mer sans hésiter, c’est que, si le stoicisme était, de toutes les philoso-
phies helléniques, celle pour laquelle les Romains avaient le plus
d’aflinité, il devint, transformé par Panétius dans le sens d’un éclec-
tisme a base de stoicisme, incomparablement plus assimilable encore
a Pesprit romain.

De cet éclectisme de Panétius et de son indépendance a Pégard
du stoicisme primitif, sa physique nous fournira les preuves les plus
concluantes. On pourrait dire de lui que, comme Boéthus de Sidon
et plus résolument encore, il a introduit le platonisme dans la physique
du Portique. Pour lui, en effet, ’Univers (le Cosmos), émanation de
la perfection divine, et gouverné par la Providence divine, est, en
raison méme de sa perfection, éternel. Le Cosmos est un état d’équi-
libre stable entre des forces exactement balancées ; les modifications
qui s’y produisent s’y équilibrent ; il ne contient donc en lui aucun
principe de destruction. Ainsi Panétius rejette la notion de I'univer-
selle et périodique conflagration (€kmOpwoig) qui était, dans le stoi-
cisme primitif, si fortement lié, comme le symbole de P'universelle
rationalité. _

Cette universelle rationalité s’y exprimait en outre par la notion
d’universelle sympathie, en vertu de laquelle toutes les parties de
I’Univers étaient étroitement dépendantes les unes des autres. Or Pané-
tius nie également cette universelle interdépendance. « Comment »,
demande-t-il, «d’une distance presque infinie, Pinfluence des astres



PANETIUS 181

pourrait-elle s’étendre jusqu’a la lune, ou plutét jusqu’a la terre? » (9

Cest rejeter, avec Pastrologie, le fatum stoicien, et poser la raison
de ’homme en commencement absolu. Ainsi Panétius détend, aun
profit de la liberté humaine, la rigoureuse unité du Cosmos stoicien.
Non qu’il renonce au principe de raison suffisante ; les événements
suivent leur cours nécessaire, rigoureusement déterminé par ceux qui
les ont précédés (). Mais ’homme suit sa loi intérieure. Son activité,

autonome, s’insére de ’extérieur dans le nexus causal et y court comme °

un fil d’or ®). Car la raison humaine est, dans I’Univers, le seul point

sur lequel agisse en quelque sorte directement ’Ame du monde, le -

feu artiste, créateur et organisateur du Cosmos @,

C’est ce que fait mieux comprendre l’anthropologie de Pané-
tius, qui doit donc, & ce titre, retenir quelques instants notre at-
tention.

L’ame humaine se compose, selon lui, de «souffle» (mvedua) pur
ou Logos — et par la s’apparente directement a Dieu — et d’une
«Ame» (BhoYOS YuyA) qui lui est commune avec les animaux et les
végétaux. La «tension» — cette métaphore si caractéristique de ’atti-
tude spirituelle dont le stoicisme est ’expression — la tension, qui
est différente d’un individu a Pautre, est en proportion de la quantité
de «souffle » qui s’y trouve mélangée a 1’ me ».

En d’autres termes, ’homme a, comme les animaux et les plantes,
une « nature » (pUOIG), comportant le pouvoir de se nourrir et de se

(Y) Que potest igitur contagio ex infinito pene intervallo pertinere ad lunam vel
potius ad terram? Cic., De divinat., 11, 43, 91. — (2) Un texte de Sénéque (Quest.
natur., VII, 30, 2) nous permet d’entrevoir comment Panétius tentait de concilier
le déterminisme universel, impliqué dans I'universelle rationalité, avec la liberté
humaine. Il y explique comment I'apparition des cométes, soumises & des lois géné-
rales, se produit avec une rigoureuse nécessité; malis elle n’a pas, dit-il, sur la
destinée des hommes, l'influence fatale que Iui attribue I'astrologie. De méme
le vol des oiseaux est déterminé par des causes nécessaires, la présence de proies
a droite ou 4 gauche de I'observateur, par exemple; mals qu’ils volent & droite
ou & gauche ne signifie rien quant a la réalisation ou la non-réalisation des veeux
de celui qui les observe. — (3) Je n’al pas besoin de faire remarquer combien,
sur tous ces points, la pensée de Panétius trahit 'influence de argumentation de
Carnéade. — (4) Contradiction inextricable, on le voit bien sans que j’insiste. En
effet, dans le systéme stoicien, qui est un monisme matérialiste, 'Univers étant un
grand étre vivant, la liberté humaine ne peut étre introduite que comme un corps
étranger. Retenons donc simplement qu’au prix d’une inconséquence — qu’il en
fiit ou non conscient — Panétius affirme la liberté humaine et met au centre de sa
philosophie Ueffort de 'homme créant ’humanité, '’homme devenant par son effort
ce q'il est en puissance, 'homme réalisant son étre.

e—



182 LOUIS MEYLAN

reproduire. Il a en outre, comme les animaux, une «ame» (Yuxn)
, 8€

il a un «logos» (ou fivemovikdv), une part de souffle divin a P’état

pur. Seul, par conséquent, il est capable d’accorder ou de refuser aux

sensations son assentiment, en quoi réside sa liberté (0,

c’est-a-dire les sept sens et les instincts qui s’y rattachent. Mais, seul,

Par cette conception d’une dme, composée d’éléments de nature
différente et de valeur inégale, Panétius s’approche dangereusement
du dualisme. Mais, au prix d’une nouvelle inconséquence, il rétablit
son systéme sur le terrain du monisme. La différence entre le logos
et d\oyog yuxh ne doit pas étre congue comme une différence de
nature, mais seulement de degré, puisque tout procede de PEtre
unique, du Dieu-Univers. Et il se refuse a introduire dans PAme hu-
maine une scission, qui rendrait inconcevable ’action d’une de ses
parties sur Pautre ), et qui entrainerait, comme conséquence pra-
tique, D’ascétisme.

Les instincts, donc, ne sont pas le mal; ils sont parfaitement 1égi-
times ; bien plus, ils sont le ressort de ’action qui, sans eux, serait
inconcevable ; mais a la condition de rester subordonnés (comme
Pélément le moins pur a Pélément le plus pur) a la raison, dont le
terme fiyeuovikOv (principe directeur) exprime justement la préro-
gative. Quand ils prennent le dessus, ils deviennent passions (maén)
crainte, tristesse, convoitise, volupté, colere ; et, dans la mesure ou
le logos leur obéit, au lieu de les dominer, il perd cette autonomie qui
fait de lui, a I’égal de Dieu, un commencement absolu.

On pourrait résumer les différences, nombreuses et importantes,
que nous avons signalées entre la physique et ’anthropologie de Pané-
tius et celles de ’Ancien Portique, en disant que les premiers stoiciens
étaient avant tout des théologiens, tandis que Panétius est un huma-

(*) La théorie de I'erreur, qui est le seul point de la logique panétienne quiimporte
4 notre propos, repose sur cette méme distinction, au sein de ’dme humaine, du logos
et de I'dhoyog wuxr|. Cest, en effet, par le Logos, également pur chez tous les hommes,
que Pesprit humain atteint le vrai, lequel s'impose avec une égale évidence a tous les
étres raisonnables. Quant aux divergences d’opinion qui se manifestent entre les
hommes, elles proviennent de la différence de leur nature individuelle, différence qui
dépend, comme nous 'avons vu, de la proportion dans laquelle le «souffle» y est
mélangé d’«ame». — (2) Discontinuité qu’il n’a pas craint d’introduire dans le
Kosmos, en posant la raison humaine comme un commencement absolu ; mais c’est
qu’il s’agissait d’affirmer la liberté humaine. C’est de méme en fonction de sa morale
qu’il rejette le dualisme platonicien, qui aboutit nécessairement a I'ascétisme dont il
ne veut pas. Ainsi la métaphysique de Panétius, comme toute métaphysique, est
élaborée en fonction de I’éthique, qu'il prétend en déduire.



PANETIUS A 183

niste. Ce n’est plus le Dieu-Univers qui est au centre de sa philoso-
phie, c’est ’homme et son activité, détachés en quelque sorte du Kos-
mos, dans lequel les premiers stoiciens les avaient rigoureusement
inclus. De ce point de vue, Panétius élabore une éthique originale, 4
Pexposé de laquelle nous pouvons maintenant passer.

3. L’ETHIQUE DE PANETIUS.

Notons d’abord que la morale panétienne est une morale souple et
individualisée, ce qu’on ne songerait guére a dire de la morale de ’An-
cien Portique, avec sa vertu absolue, parfaite du premier coup... et
inaccessible (9, _

Il est vrai que Zénon lui-méme avait déja amorcé la transformation
que nous allons trouver achevée chez Panétius, en admettant une dif-
férence de valeur, partant une raison de préférence, entre les indiffé-
rents (c’est-a-dire entre ce qui ne saurait étre le bien, n’étant pas la
sagesse). Et Chrysippe avait esquissé, a c6té et au-dessous de la sagesse
parfaite (katépbwua) @, sur un autre plan pourrait-on dire, une
morale des convenables (kaffkovta), & I'usage de ceux qui ne pré-
tendaient pas a la sagesse parfaite. C’est cette morale des convenables
qui tend a passer au premier plan chez Diogéne de Babylone et chez
Antipater ® et qui, chez Panétius, occupe le champ tout entier de
Péthique.

En effet, s’il maintient, théoriquement, les exigences du katopbwua,

(*) Ce sont la ce qu'on appelle les « paradoxes » stoiciens : le beau seul est bon —

rien ne saurait manquer au bonheur de "homme vertueux — toutes les fautes et
toutes les vertus sont égales — qul n’est pas sage est fou — seul le sage est libre ;
qui n’est pas sage est esclave — seul le sage est riche... Cicéron, qui les a élo-

quemment développés dans ses Paradoxa stoicorum ne semble avoir senti ni
I'importante vérité qui se dissimule sous ces paradoxes d’apparence inhumaine —
4 savoir que, dans 'ordre moral, I'intention est la seule chose qui importe —,
ni la vertu qui réside dans I'inaccessibilité méme de I'idéal ainsi proposé 4 'homme.
Mais ce n’est pas le lieu de développer ces considérations. Aussi bien, avec Panétius,
pénétrons-nous dans des régions moins sublimes et incomparablement plus accessi-
bles & I'homme moyen, & qui s’adresse son enseignement. — (2) Ce terme, dans
lequel chacun reconnaitra la racine dp0é¢ = droit, et qu'on traduit généralement
par devoir parfait, s’applique en réalité & un comportement vertueux, a un état de
perfection morale définitive. — (3) Cf. la formule de Diogéne: « User de raison
dans le choix des choses conformes a la nature et le rejet des choses contraires ».
Et celle aussi d’Antipater, toute semblable : « Vivre en choisissant ce qui est
conforme 4 la nature et en rejetant ce qui est contraire ».



184 LOUIS MEYLAN

il élabore, pour Phomme moyen et pour la pratique (9, une morale
des devoirs moyens. « Quant au sage parfait», dit-il & peu pres @),
«ce n’est pas notre affaire. »

Les révolutions les plus profondes ne se font pas en abandonnant
les vieilles formules (les vieilles formules sont chargées d’une vertu
que rien ne saurait remplacer) ), mais en en changeant le contenu.
Panétius garde la vénérable formule de I’éthique stoicienne : vivre
conformément a la nature @), mais on va voir que, dans le vieux
vaisseau, il verse un vin étrangement nouveau. Le souverain bien,
dit-il en effet, qui est a la fois le devoir et le bonheur, c’est de vivre
conformément a s nature (5), chacun donc conformément 4 sa nature
individuelle ; il ne s’agit pas pour tous les hommes de réaliser un méme
type abstrait de perfection, mais de tendre chacun & sa perfection,
chacun dans sa ligne.

Sans doute, théoriquement, le premier devoir de tout homme est de
jouer son roéle d’homme (c’est 'image qu’emploie Panétius) (9, mais
il ne peut pratiquement jouer que le réle de ’homme particulier, de
- Pindividu unique qu’il est (. Ainsi les uns sont faits pour la vie con-
templative (c’est le plus petit nombre) les autres, pour la vie active
(c’est le grand nombre, et c’est pour eux que Panétius compose son

(*) 11 suit en cela Dicéarque, le premier philosophe qui ait nettement orienté son
enseignement vers la vie active, et non pas contemplative. — (2) L’histoire est dans
Sénéque (Leitres @ Lucilius, 116) et elle est charmante : « Eleganter mihi videtur
Panztius respondisse adulescentulo cuidam querenti an sapiens amaturus esset :
de sapiente, inquit, videbimus; mihi et tibi, qui adhuc a sapiente longe absumus, non
est committendum ut incidamus in rem commotam, impotentem, alteri emancipa-
tam, vilem sibl...» Ce « videbimus» n’est-il pas charmant? — (3) Un psychologue
dirait, je pense, qu'elles fonctionnent comme rappel de tendance, d’autant plus
puissamment gu’elles sont, depuis plus longtemps, associées & cette tendance. —
(4) Tiv duohovoupévwe Th @loet. — (5) TO ZAV kaTd Tag dedopévag Nuiv éx PUoEWS
a@opuds; Clément d’Alexandrie, Stromates, 11, 21. — Cf. Cic., De off., I, 31, 110:
admodum autem tenenda sunt sua cuique, non vitiosa, sed tamen propria ... ut
contra universam naturam nihil contendamus, ea tamen conservata, propriam
nostram sequamur... — Ibid., I, 31, 114: ad quas igitur res apessimi erimus, in iis
potissimum elaborabimus. Il faut voir, sur ce point, le chapitre 31 tout entier. —
(6) Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse personis, quarum
una communis est ex eo, quod omnes participes sumus rationis... altera autem,
que proprie singulis est tributa; Ibid., I, 30, 107. — (7) La morale de Panétius
peut se réclamer du « Connais-toi toi-méme » cher a4 Socrate ; mais en interprétant
ce mot dans un sens qui n’est pas celui o le prenait Socrate ; pour ce dernier, en
effet, 'homme doit s’étudier pour découvrir ce qu’il y a en lui de permanent et
d’universel, ce qui appartient a4 la nature humaine en général, et conformer son
action a ce type exemplaire.



PANETIUS 182

Traité du convenable). Parmi ces derniers, 'un est apte a la carriére
des armes, un autre a ’éloquence, un troisieéme a la jurisprudence. Il
faut tenir grand compte de ces indications de la nature ; a les négliger,
on manquerait de cette aisance dans ’excellence, que les Grecs appe-
laient la grice, et dont ’absence, sur le visage contracté de Minerve,
provoque le sourire railleur des Grices qui la regardent jouer de la
flitite. |

Mais ce n’est pas tout : on doit tenir compte encore des circonstances
et des personnes au milieu desquelles on vit (U, parce que la beauté
est la parfaite adaptation d’un acte aux circonstances dans lesquelles
il se produit. Les différents 4ges de la vie, encore, comportent des de-
voirs différents @, I’homme enfin se donne a lui-méme comme un
role particulier, librement choisi (au lieu que son caractere et les cir-
constances au milieu desquelles il vit lui sont imposés) : c’est sa pro-
fession. Les développements de Cicéron (), sans doute d’apres Pané-
tius, sur I'importance de bien choisir sa profession sont un excellent
exemple de cette morale familiere qui distingue le traité de Panétius
de tous ceux qui lont précédé @.

Ainsi la morale de Panétius connait les hommes, et non pas seule-
ment homme ; et ces hommes, elle s’applique a les considérer dans
leur environnement, a tenir compte des circonstances au milieu des-
quelles ils vivent. On sait que, dés la fin du quatrieme siecle, la pensée
hellénique a subil’influence dela science naissante, et en particulier de
la science médicale ; or le principe de tout médecin qui connait son
métier n’est-il pas celui-ci: il n’y a pas de maladies, il y a des malades!
Et dans ce parti pris d’individualisation, ne pourrait-on pas discerner
Pinfluence de Théophraste, ce naturaliste du monde moral? Quoi
qu’il en soit d’ailleurs, on voit combien la morale concrete, individua-
lisée et pratique de Panétius differe de la morale abstraite, générale
et théorique de ’Ancien Portique.

(*) Cic.,Deoff. 1, 34 . 125... quid deceat et quid aptum sit personis, temporibus,
atatibus... — (2) On connait le développement de ce théme, tout a fait dans le
style panétien, dans I' 4t poétique d’Horace, v. 156-178.—(3) De off., I, chap. 32 et
33, § 115 4 121, — (4) On trouve d’ailleurs dans tout le De officizs un grand nombre
d’exemples qui montrent avec quel soin minutieux Panétius s’applique & tenir
compte, autant qu’il est possible de le faire sans tomber dans la casuistique, de tous
les éléments du probléme pratique. Il est trés probable que seuls les exemples
empruntés a l'histoire et a la vie grecques sont de Panétius, et que les exemples
romains ont été ajoutés par Cicéron (en lieu et place, peut-étre, d’exemples em-

pruntés a la vie grecque, et peu compréhensibles pour des lecteurs romains).



186 LOUIS MEYLAN

C’est en effet une morale de I'inclination, au lieu que la morale de
I’Ancien Portique était, conformément a ’esprit qui porte tout le sys-
téme, une morale strictement et rigoureusement rationnelle (¥,
Quand le stoicisme primitif disait : conforme a la nature, il Penten-
dait dans le sens, abstrait et général, d’une conformité au type, s’ex-
primant dans la raison. Au lieu que, chez Panétius, la méme formule
prescrit quelque chose de trés différent, a savoir, une conformité au
caractere individuel, a ce qui fait de tout homme un étre unique, a
ses inclinations donc.

C’est que Panétius entend élaborer une morale pratique (et, si je
puis dire, viable) et que la raison, a la démarche rigide, ne saurait
guider efficacement ’homme dans ce dédale de relations et d’obli-
gations qu’est la vie réelle. La raison, en effet, ne connait que le géné-
ral; elle peut bien nous dire quel est le devoir de ’homme en général
(et c’est ce que faisait la morale de ’Ancien Portique), mais elle est
muette sur le devoir de tel individu particulier dans telles circons-
tances particulieres. Panétius donc, abandonnant les perspectives
rectilignes de D’esprit de géométrie, pénétre en plein cceur de Pétre
individuel, nuancé, concret, ondoyant et divers, au fil d’Ariane de
Pesprit de finesse.

Cette morale individualisée, cette morale de Dinclination est, par
une conséquence naturelle, une morale a la mesure de 'homme @),
ce qui n’était certes pas le cas de la morale de ’Ancien Portique.

On connailt le jugement de Malebranche sur le stoicisme : « Pour
ruiner toute la sagesse des stoiques, il ne faut savoir qu’une seule
chose : c’est que nous tenons a notre corps, a nos parents, a nos
amis, etc., par des liens que nous ne pouvons rompre, et que nous au-
rions honte de tAcher de rompre»®). Ce jugement vaut pour la morale
de ’Ancien Portique ; il ne s’applique pas a la morale de Panétius.

(*) Etait bonne la seule action jugée par la raison conforme & la nature c’est-a-
dire ¢ la raison. De ce point de vue, la notion du kaTépOwua, vertu parfaite ou vertu-
- bloc, est rigoureusement consistante avec le systéme : ne peut étre vertueux que celui
qui posséde sans lacune la logique et la physique de I'école, et de qui chaque action
a été délibérée sub specie universi. — (2) Dans ce propos d’élaborer une morale pour
I’homme moyen, Panétius a su d’ailleurs garder la mesure ; il adopte une attitude
moyenne entre le rigorisme d’Antipater, resté tout proche de l'orthodoxie stoi-
cienne, et le latitudinarisme de Diogéne de Babylone, — (3) C’est exactement le
point de vue de Descartes: « Il n’y a eu, ce me semble, que des mélancoliques ou
des esprits entiérement détachés du corps, qui aient pu é&tre ses sectateurs ».



PANETIUS 187

Nous savons en effet par un texte formel du De finibus (IV, 9. 23)
ainsi que par Aulu-Gelle (XII, 5) qu’il rejetait ’dmdBera et ’dvakynoia
des premiers stoiciens, cet idéal d’inhumaine insensibilité, si contraire
a son humanité. D’ailleurs, dans le troisiéme livre de son Traité du
convenable (qui est devenu, semble-t-il, le deuxitme du Traité des
devoirs), il étudie sous le nom d’«utile » un certain nombre de biens,
qui ne sont pas des parties de la vertu, mais qu’il est néanmoins licite
a P’homme de considérer comme désirables; ainsi un certain état de
fortune, I’amitié, ’estime et la gloire, toutes choses « que réclame
notre nature» (¥; dans la mesure, évidemment, ou il est possible
de les acquérir et de les conserver sans manquer 4 aucun devoir.

Jusqu’au plaisir, qui trouve place dans cette morale humanisée.
Plaisir de Iesprit il est vrai, plut6t que plaisir des sens ; qui nait d’une
activité de Pesprit conforme a sa nature; fleur délicate qui vient,
selon la jolie image de Séneque @), égayer le champ qui n’a pas été
labouré en vue d’elle, mais ot 'on ne se réjouit pas moins de la voir
éclore. Plaisir dont on peut imaginer qu’il a fleuri les jours de Panétius,
le tout premier, cet Hérodote du monde moral, si friand de toutes les
manifestations de la vie de 'esprit.

Quant aux sens, il résulte de I’anecdote, que nous avons citée a la
page 184, qu’il convient de leur tenir la bride trés courte ; par quoi
Panétius évite de glisser sur la pente dangereuse ol son honnéteté
et son humanité ont engagé. Mais tant il y a que le pIaisii’ physique
lui-méme n’est pas considéré comme nécessairement en dehors du
« convenable 4 homme ».

L’homme que considére Panétius n’est donc pas cet étre abstrait,
réduit a la seule raison, que Cicéron déja (De fin., IV, 11. 26-28) re-
proche au stoicisme ancien d’avoir substitué a ’homme réel. La raison
est en lul I’'ivenovikov, le principe directeur, mais Panétius lui laisse
quelque chose & diriger. L’homme de Panétius est un étre doué de
raison, il n’est pas homo rationalis.

Cette honnéte indulgence, dont se tempéraient les exigences tres

(%) ... qua natura desiderat; De off., II, 5, 18. Laformule la plus caractéristique est
dans Diogéne Laérce, VII, 128 : ok altdpkn [Aéyetoa] v apetriv, dAAG xpefav
elvar... kal Oyiefog koi ioxdog kal xopnylag. — D’aprés De off., 11, 24, 86, il sem-
blerait que Panétius n’ait pas, dans son Traité du convenable, mentionné parmi ces
biens la richesse ni la santé, ce que Cicéron explique par cette remarque qu'il
n’est pas nécessaire de nous y faire penser. — (2) ... non merces, nec causa
virtutis, sed accessio ; Sen., Dial., VII, g, 2.



188 LOUIS MEYLAN

hautes, par ailleurs, de la morale panétienne, semble avoir séduit
trés vivement Cicéron, si ’on en juge par ce passage du discours qu’il
prononga, pendant son consulat, pour Muréna, élu consul et accusé de
brigue illégale par M. Caton (d’Utique).

Comme on le sait, Cicéron s’applique, dans ce plaidoyer, a ruiner 'ac-
cusation portée par Caton contre Muréna, en montrant qu’elle est
dictée par une trop rigide conception de la vertu. Or, a lire ce passage
trés « écrit » (), on a Pimpression de ne pas entendre seulement I’avo-
cat, mais ’homme ; Cicéron me semble avoir saisi cette occasion de
s’expliquer a lui-méme, et peut-étre aussi a Caton (qui était son ami),
son attitude 4 1’égard du stoicisme orthodoxe (auquel Caton était
resté attaché) et du stoicisme humanisé de Panétius, dont il avait
subi le charme.

» Sachez, juges», dit-il, «que tout ce que nous voyons de bon, de di-
vin, d’excellent dans M. Caton lui appartient en propre; tandis que ce
que parfois nous voudrions ne pas trouver en lui vient, non de sa
nature, mais du maitre qu’il a suivi. Ce fut en effet un certain Zénon,
homme d’un génie éminent, d’ailleurs, dont les sectateurs s’appellent
stoiciens. Or voici quelques-unes de ses opinions et de ses maximes :
le sage n’accorde rien a la faveur; il ne pardonne aucune faute;
pardonner, c’est sottise et faiblesse ; ¢’est n’étre pas un homme que
de se laisser fléchir ou apaiser par des prieres...

» Telles sont les maximes dont M. Caton... s’est emparé, sur la foi
de maitres trés savants, non pour en discuter, comme tant d’autres,
mais pour en faire la régle de sa vie. Les publicains demandent-ils
quelque chose : « Gardez-vousy, dit-il, «de rien accorder a la faveur».
Des malheureux, victimes de quelque accident, viennent-ils vous
supplier : « Tu seras un scélérat, un impie, si tu leur accordes quoi que
ce soit par compassion ». Un homme -avoue-t-il sa faute et demande-
t-il pardon : « C’est un crime abominable que de pardonner. — Mais
la faute est légére. — Toutes les fautes sont égales ...

» Nos maitres a nous (j’avouerai, en effet, Caton, que, mol aussi,
dans ma jeunesse, me défiant de mes propres lumieres, j’ai demandé a
IEcole de m’éclairer), nos maitres, dis-je, ces hommes pleins de mesure
et de modération, a ’exemple de Platon et d’Aristote, déclarent que
le sage peut accorder parfois quelque chose a la faveur, qu’il est d’un
homme de bien de se montrer compatissant ; qu’il y a des degrés dans

(*) Cic., Pro Mur., chap. 29 a 31 — Cf. De fin., 4, 28, 79.



PANETIUS 189

la faute, et dans la peine; que ’homme le plus ferme peut parfois
pardonner...

» Tel fut Scipion, ce grand homme, qui n’avait pas honte de faire
comme toi, c’est-a-dire d’avoir chez lui un homme d’un savoir pro-
fond et presque divin [c’est Panétius]. Les discours et les préceptes
de ce philosophe, bien qu’ils fussent ceux-la mémes dans lesquels tu
te complais [c’est-a-dire ceux du stoicisme], ne le rendirent pas plus
dur ; c’était, au contraire, comme je 1’ai appris de vieillards, ses con-
temporains, le plus humain des hommes. Et Lélius, formé 4 la méme
école, qui donc sut mieux que lui allier ’aménité et Pagrément a la
gravité et a la sagesse?»

Ces lignes de Cicéron, dans lesquelles s’exprime si ingénument ce
sens du possible, caractéristique de P’esprit romain, nous donnent les
raisons essentielles de la faveur avec laquelle la morale panétienne
fut accueillie 2 Rome, d’abord par les Scipion et les Lélius, puis par
Cicéron et ses amis. Elles nous expliquent que Cicéron, voulant com-
pléter par un traité de morale pratique le cycle de ses compositions
philosophiques, se soit adressé a Pauteur du Traité du convenable, de
préférence a tout autre philosophe grec. Et avec d’autant moins
d’hésitation, soyons-en sfirs, que la morale pratique, individualisée
et humaine de Panétius avait été, en quelque sorte, la morale de ces
hommes, dont il se sentait le frere, né trop tard, parmi lesquels son
veeu le plus ardent elit été de vivre, et avec lesqﬁels il vivait constam-
ment en pensée: de Scipion et de Lélius.

Raisons sentimentales donc, et non pas logiques ; par quoi se vérifie
ce que nous disions au début de cette étude (™ de la nature de Vintérét
que les Romains ont voué a la philosophie. La morale panétienne a
plu aux Romains par son contenu, par ses conséquences pratiques ;
I’homme qu’elle tendait a former était ’homme qu’ils désiraient étre.
Ils Pont donc adoptée, fideles a leur propos d’éclectisme, sans se de-
mander si elle était consistante avec le systéme d’idées auquel elle se
rattachait, ni méme avec leur propre métaphysique implicite. Ils
Pont adoptée, en quelque sorte, d’enthousiasme, et sans ’avoir sou-
mise a un examen critique.

Bien plus, Cicéron a laissé délibérément de coté, dans le Traité du
convenable, toute la partie théorique, dans laquelle Panétius abordait,
vraisemblablement, certains problémes sur lesquels nous prendrions
un trés vif intérét a Pentendre, et que la carence de Cicéron ne saurait

(*) Dans la partie qui n’est pas reproduite ici.



190 LOUIS MEYLAN

nous détourner d’examiner au moins sommairement. Quel est le fon-
dement métaphysique de cette morale? A quelle espece de morale
avons-nous a faire? »

Apres avoir caractérisé le contenu de cette éthique, nous examinerons
donc certaines questions relatives 4 sa nature, questions que Cicéron
ne semble pas s’étre posées, et dont la discussion, en tout cas, efit paru
tout a fait oiseuse a ses lecteurs romains. '

4. L’HUMANISME DE PANETIUS.

Nous avons signalé, en passant, bien des points sur lesquels Pané-
tius adoptait une attitude fort éloignée de celle des premiers stoiciens ;
et nous avons, a la rencontre, qualifié d’humanisme Pattitude adoptée
sur ces points par Panétius. Essayons de justifier cette interpréta-
tion ; ce sera en méme temps marquer 'originalité du Moyen Portique
par rapport a I’Ancien.

Notons, d’abord, que Dieu est totalement absent de I’éthique pané-
tienne : ’homme n’y a de devoirs qu’envers lui-méme et ses semblables.
Il est vrai que le cadre adopté par Panétius pour y couler sa morale
pratique(® se prétait malaisément a Pénoncé des devoirs de ’homme
envers Dieu. Mais un texte, au moins, du Traité des devoirs prouve que,

(Y) La théorie des quatre vertus qui, dans le traité de Panétius, sert de cadre 2
Pexposé de nos devoirs, n’appartient pas en propre a notre philosophe. C’est le bien
commun de toute I'éthique grecque, On la trouve chez Socrate (aussi bien chez celui
de Xénophon que chez celui de Platon) et chez Démocrite ; et tous les stoiciens
Pavaient adoptée. Ces quatre vertus, qui ne sont autres que les quatre vertus car-
dinales de la morale chrétienne, sont, comme chacun le sait, la prudence ou sagesse,
connaissance du bien, du mal et de I'indifférent ; la tempérance qui consiste & régler
les appétits ; la force, qui consiste a supporter fermement les maux que la sagesse ne
peut éviter ; et la justice, qui, déterminant nos rapports avec les hommes, consiste
a rendre 4 chacun le sien. La bienfaisance ou libéralité est rattachée par Panétius a
la justice, dont elle est en quelque sorte 'aspect positif. On trouvera cette division,
entre autres, au chap. § § 15 du livre I du Trauté des devorrs.

Quelle qu’ait été 1a fortune de cette division, elle préte le flanc & une grave critique.
Ces diverses « vertus » empiétent les unes sur les autres, et, si 'on compare la défini-
tion qu’en ont donnée les divers moralistes, on voit qu’ils les étendent ou les restrei-
gnent arbitrairement. Il est bien difficile, par exemple, de voir en quoi différent la
tempérance et la prudence, telles qu’elles sont décrites au premier livre du De offictis ;
ce flottement continuel rend trés malaisée I'analyse du traité de Cicéron. A ce point
de vue, la classification qui a prévalu dans les traités de morale moderne : devoirs
envers soi-méme, devoirs sociaux, devoirs envers Dieu, est certainement préférable,
Silon groupe sous ces trois chefs la matiére du T7a1zé des devoirs, on constate que
Panétius exprime presque tous nos devoirs en termes de morale sociale, comme si



PANETIUS 191

si Panétius elit eu quelque chose 4 en dire, il efit trouvé moyen de
Pintroduire méme dans ce cadre. Il consacre en effet six mots (9 a
définir les devoirs de 'homme envers la divinité ; et on va voir que
la mention qu’il en fait est beaucoup plus significative qu’une omis-
sion pure et simple ; voici, en effet, ces six mots :

«Deos placatos pietas efficiet et sanctitas: la piété et la sainteté apaise-
ront les dieux; immédiatement aprés les dieux», continue-t-il, «(pro-
xime autem et secundum deos) ce sont nos semblables qui peuvent nous
étre le plus utiles.» On ne peut pas se défendre de 'impression que
les dieux sont mentionnés ici par acquit de conscience et, si j’ose dire,
pour la bonne fagon @ ; d’autant plus qu’on lit, deux lignes plus
loin : « deos nocere non putant : on admet que les dieux ne sauralent
nuire ». Mais alors quel besoin y aurait-il de les apaiser?

Nous pouvons donc considérer les rares mentions d’un devoir de
Phomme envers les dieux dans le Traité du convenable comme un corps
étranger dans un systeéme, par ailleurs parfaitement consistant (3);
systéme de valeurs purement humaines, dont le sentiment religieux
est totalement absent. Une remarque présentée a la fin de notre ex-
posé du systéme de Panétius pouvait d’ailleurs, déja, le faire prévoir.

Le fondement de la loi morale ne saurait donc étre pour Panétius
la volonté divine. Qu’est-ce donc pour lui que le devoir? un ordre
transcendant 4 ’homme, dans lequel Pindividu doit insérer son action

I’homme n’avait de devoirs qu’envers la collectivité a laquelle il se rattache. Et cette
fagon de concevoir le rapport de 'individu et de la collectivité coincide remarquable-
ment avec le point de vue de Cicéron, qui est celui du politique, qu’intéressent presque
exclusivement les vertus propres a resserrer le lien social. Aristote avait adopté
une autre divi sion des vertus, distinguant la vertu de connaissance (diavonTikn) et
la vertu morale (f0ix}) ; Panétius ¢’y référe tacitement dans plusieurs développe-
ments (De officizs, livre 1, chap. 5, 6 et 75 43, 44 et 45). ,

() De off., 11, 3, 11. — (2) On les trouvera encore mentionnés ici et la (cf.
entre autres De off., 1, 45, 160) mais toujours dans quelqu’une de ces formules stéréo-
types, auxquelles on ne saurait attribuer plus de portée qu’a notre «s'il plait a
Dieu » ou a I’hyperbole familiére : «il ne craint ni Dieu ni diable». — (3) Dans le
troisitme livre du Traité des devoirs, que Cicéron se vante d’avoir composé sans
alde (nullis adminiculis, sed, ut dicitur, Marte nostro, 111, 7, 34), ’absence de toute
sanction divine s’exprime de la fagon la plus crue. Ainsi au chap. 28 § 102 : il
s’agit du devoir de tenir son serment : num iratum timemus Fovem? demande le
philosophe ; et il conclut au terme d’un long développement (§§ 102 &4 106) que C’est
par respect de soi-méme qu’on doit faire ce qu'on a promis de faire, dans le sens
exact ou on 'entendait au moment ot on I’a promis. Fam enim non ad iram deorum,
quee nulla est, sed ad justitiam et ad fidem pertinet. Do il ressort que cette absence
de Dieu dans la morale panétienne, bien loin d’étonner ou de géner Cicéron, répon-
dait exactement & sa propre attitude.



192 LOUIS MEYLAN

sous la menace de certaines sanctions? un ordre immanent 4 ’homme,
une loi intérieure?

En la carence de Dieu, on ne voit pas trop a quelle sanction sur-
naturelle Panétius efit pu faire appel. Nous savons d’ailleurs, par des
textes formels, qu’il niait ’immortalité de ’dme individuelle (V. On
pourrait s’attendre a le voir insister d’autant plus sur les sanctions
naturelles, sociales ou intérieures ; mais il n’en est rien.

Le développement sur les soucis, les angoisses et la crainte qui em-
poisonnent les jours et les nuits du tyran se trouve dans le troisieme
livre 3 il faut donc le mettre au compte de Cicéron, non de Panétius.
En ce qui concerne les sanctions sociales, Cicéron traite longuement
au deuxitme livre, d’apres Panétius, de Pestime et de la gloire qui
s’attachent a la vertu. Mais, de méme que le plaisir, elles ne sont ni
la récompense ni le mobile de Pacte vertueux ; elles ’accompagnent,
elles ne le déterminent pas.

La morale panétienne ne s’appuie donc pas plus sur la sanction
intérieure que sur la sanction extérieure. Elle est ainsi, au sens le plus
rigoureux et le plus complet, une morale sans sanction, comme elle est
une morale sans impératif, on doit méme dire, quelque paradoxale
que puisse paraitre Pexpression, une morale sans devoir @),

On peut se demander si Cicéron ’a bien compris. Il est assez curieux
que, dans son préambule, il reproche a Panétius de n’avoir pas défini
le «devoir» @. Inadvertance (9? Je crois plutét que Cicéron s’est

(*) Le texte le plus caractéristique se trouve Tuscul., I, 32, 79. En ce qui con-
cerne la destinée de I’4me humaine, les premiers stoiciens, d’ailleurs, ne s’entendaient
pas. Cléanthe admettait la survie, mais non 'immortalité, et Chrysippe n’accordait
cette prolongation d’existence qu'a I'dme des justes. Ces divergences d’opinion, sur
un point qui nous parait essentiel, suffiraient & établir qu’aucun de ces philosophes,
pas plus ceux qui admettaient une survie que ceux qui la niaient, ne songeait a étayer
la morale sur des sanctions aprés la mort. Sur ce point particulier, donc, Panétius
ne s'écartait pas de I'orthodoxie stoicienne. — (2) De off., 111, 21, 84. — (3) L’ex-
pression n’est paradoxale que par rapport au latin : le mot officium, par lequel
Cicéron traduit le terme grec kodfikov, implique I'idée de devoir; xabfikov ne
Vimplique pas. Par contre, le katépOwua des premiers stoiciens présente une
frappante analogie avec la notion kantienne du devoir. Cf. ci-dessus p. 186 et n. 1.
— (4) Placet igitur, quoniam omnis disputatio de officio futura est, ante definire, quid
sit officium : quod a Panwtio pratermissum esse miror. A quoi Cicéron ajoute avec
une candeur dont Panétius efit. su sourire: omnis enim, qua ratione suscipitur, de
aliqua re disputatio debet a definitione proficisci, ut intelligatur, quid sit id de quo
disputetur ; De off., I, II, #. — (5) Inadvertance excusable, si 'on considére dans



PANETIUS ‘ 193

mépris sur le sens méme de I’éthique panétienne ; nous serons vrai-
semblablement en mesure de nous prononcer sur ce point quand nous
aurons caractérisé avec plus de précision cette « morale sans devoir »,
ce koBfikov panétien.

Or, il ressort évidemment du chapitre 4 du premier livre du Traité
des devoirs que tous les « devoirs » étudiés par Panétius ne sont pas
des devoirs, mais des maniéres d’étre naturelles et convenables a
Phomme (9, en raison méme de sa constitution. L’éthique de Panétius
n’est ainsi que le développement de la définition de ’homme, animal
raisonnable. En vertu de quoi, a I'instinct de conservation, qui est
commun & tous les étres vivants et qui les pousse 4 conserver et a
accroitre leur étre, s’ajoutent chez ’homme, et chez ’homme seul,
certaines tendances qui définissent son « humanité», et dans ’obéis- .
sance auxquelles consiste le kadfikov.

L’homme est tout d’abord un étre sociable (Ziiov Kowwvu(ov) ; 1l
ne peut subsister et se développer que dans le cadre de la société ou
la Nature I’a placé. De la découle le «devoir» envers la famille, cellule
primitive, et 'Etat, élargissement de cette cellule.

L’homme est ensuite capable et désireux du vrai (que cela se dit
plus élégamment en grec: Zinov @iopoBég ou @ihdgogov!); il éprouve
le besoin d’apprendre et de comprendre, de mettre dans les phéno-
meénes un certain ordre conforme 4 sa raison, d’atteindre, sous les
apparences changeantes, la réalité stable, sous la complexité et la
diversité, le simple et I'un. De 14 ces « devoirs » (mentionnés si som-
mairement par Cicéron) que I’homme a envers son propre esprit.

L’homme a encore le désir de primer ; il est @ihapxog : il veut com-

quelles circonstances Cicéron a composé son Traité des devoirs. C'était en 44 (peut-
étre le traité ne fut-il publié qu’en 43). Or, cette méme année, comme s’il efit eu le
pressentiment de sa mort prochaine, Cicéron donne coup sur coup au public romain
son Traité sur la nature des dieux, ses essais Sur ['amitié et Sur la vieillesse, ses
=deux ouvrages Sur la divination et Sur le destin... et quelques autres! En outre, dés
septembre de cette méme année, il entreprend contre Antoine la lutte qu’ont
immortalisée ses Philippiques ; les quatre premiéres Philippiques sont de 44.
Quelques inadvertances seraient excusables au milieu de si grandes occupations
et de si graves préoccupations. Mais on verra qu'il s’agit d’autre chose.

(*) Naturelles : Generl animantium omni est a natura tributum... I, 4, 11. Eadem
natura vi rationis hominem conciliat homini... I, 4, 12. Animus bene informatus a
natura... 1, 4, 13. Nec verailla parva vis nature est, 1, 4, 14. Etc.

Convenables: in primisque bominis est propria verl inquisitio atque investigatio.
Ex quo intelligitur, quod verum, simplex sincerumque sit, id esse nature bominis ap-
ussimum. 1, 4, 13,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t, XVII (NO 72, 1929). 13



194 LOUIS MEYLAN

mander. Et il entend ne ¢’incliner que devant ceux dont il reconnait
la supériorité (c’est la racine du « devoimn d’admiration ou de respect),
oudevant ceux qui commandent, dans I'intérét général (c’est la racine
de la vertu de discipline).

Il est enfin @ihokehog; il aime le beau. Semsible a la proportion,
a Pordre dans le monde au milieu duquel il vit, il éprouve le besoin
de mettre dans son'c‘omportement le méme ordre et la méme beauté.
C’est la source de ces manieres d’étre dont Cicéron traite, 2 la fin du
premier livre de son traité (), sous la rubrique de ordine rerum et
de opportunitate temporum, qu’il explique ingénieusement par une
comparaison (3 mais pourlesquelles les Grecs seuls ont trouvé des
noms : €VTaEl0, €VKOIpiaL,

- Obéir 4 ces tendances, a ces inclinations naturelles, suivre la nature,
c’est 13 le koBfikov; mais ce ne sont pas des officiz@. En adoptant ce
terme pour rendre le grec xadfikov @), Cicéron a donc altéré, tout a fait
inconsciemment sans doute et parce qu’on ne se met jamais au point
de vue d’autrui que de son propre point de vue, le sens de 1’éthiqué
qu’il se proposait de faire connaitre 4 ses compatriotes. Il a donné
a ce qui n’est qu’une description du comportement de ’homme bien
né (animus bene informatus a natura) Papparence trompeuse d’une
morale normative, prescrivant a l’homme des devoirs en quelque sorte
catégonques

‘L’éthique panétienne est donc’ blen une. ethlque sans 1mperat1f
comme elle est une éthique sans sanction ; elle présente 4 ’homme,
sous le nom de convenable, une image de ’homme a laquelle elle pa-
rait attribuer la vertu de conformer a sa ressemblance le comporte-
ment de ’homme; de méme que le Dieu immobile d’Aristote agit sur
le monde (a-la fag.on d’un attrait, d’une fascmatlon, comme un idéal

donc)

(*) Deoff., 1, chap. 40 et 41 ; §§ 142-149.—(2) Il doit y avoir convenance entre nos-
actions comme entre les parties d’un discours bien composé. — (3) Officium a, en
effet, la valeur quasi-juridique d’obligation attachée & une fonction, 4 une. charge ;
or, une telle obligation ne saurait se concevoir sans une sanction. On voit dans quel
autre monde nous entraine Cicéron par cette simple transposition ; il était logique,
cette clef adoptée, de traduire le singulier. k0Ofikov (wepi oD kadrkovrog) par
le pluriel officia (De officiis) — (4) Sil'on demandait par quel terme alors Cicéron efit
dii traduire xa@fikov, il faudrait sans doute répondre que ce qu’il avait de mieux
i faire, étant donné son propos de: vulgarisateur, c’était de le traduire par officia. 11
faut parler aux gens le langage qu’ils comprennent; cette transposition. était le seul
moyen de rendre assimilable & ses compatriotes I’éthique panétienne.



PANETIUS 195

. Par cette confiance en Pinclination naturelle de ’homme, I’éthique
panétienne rejoint ainsi optimisme caractéristique de ’hellénisme
des grands sitcles. L’idée que ’homme pourrait désobéir & ces ten-
dances, et ne pas se conformer a sa définition, ne semble méme pas
effleurer Pesprit de Panétius ; dans sa conception de la vie et de ’hom-
me, rien qui ressemble méme de loin a ce mal radical ou a ce péché
originel @ dont Pombre s’est depuis étendue sur I’Ame humaine.
C’est la méme confiance en la raison qui porte la morale antique dés
qu’avec Socrate elle se détache de la religion. Ce que Phomme con-
¢oit avec une suffisante netteté comme étant le bien, il ne se peut pas
qu’il ne Paccomplisse pas. Connaitre, c’est pouvoir.

Une esthétique donc, une esthétique de la vie humaine, plutét
qu’une éthique @ : la valeur de action résultant, non de la confor-
mité a4 une regle extérieure, ni de tel résultat extérieur 4 DPagent,
mais de certains caractéres de ’action envisagée en soi, comme étant
son but a elle-méme : Paction-jeu.

La vie, donc, une ceuvre d’art, se développant selon saloi intérieure,
comme un beau fleuve, ou comme un beau poe¢me ; manifestation
spontanée d’un besoin plus complexe que le besoin rationnel, le dé-
passant donc en Pintégrant ; exprimant ’étre total, et non une de ses
tendances seulement (celle justement qui différe le moins d’un individu
a l’autre et d’un peuple a I’autre) ; exprimant donc, avec le besoin de
logique, tous les autres besoins de ’homme, qui varient, eux, selon
les temps et les lieux et d’un individu a ’autre ; ces besoins, plus ou
moins confusément sentis, pour lesquelsla langue a a peine des mots :
besoin de'grandeur ou de force, ou de sérénité, ou d’harmonie, ou de
tendresse (ce qu’on appelle le style d’une ceuvre d’art ou un style
de vie, résultant de la prépondérance d’un de ces besoins sur les autres).

La vie une ceuvre d’art ; et I’éthique, une esthétique : on peut s’at-

() De méme que/la notion de péché, celle de sacrifice n’a pas de place, ni de sens,
dans I'éthique panétienne. Donner sa vie pour la patrie, de méme pour la science ou
pour la vérité, c’est étre fidéle 4 sa nature, jouer son role d’homme; c’est réaliser
son étre ; c’est, dans certaines circonstances, la seule chose qu’il soit convenable de
faire, donc la seule chose qu'un homme bien né puisse faire. — (2) Panétius rejoint
ainsi, par-dela le rationalisme exaspéré de I’Ancien Portique, ce qui parait avoir été
la conception naive des Hellénes, en attendant de trouver son expression philoso-
phique dans Péthique de Platon ou d’Aristote : la vie congue, ou plutdt sentie,
comme une ceuvre d’art; la confiance dans le naif, Pinstinctif ; I'aisance dans
Texcellence, perfection supréme.



196 LOUIS MEYLAN

tendre 4 priori a ce que cette esthétique de la vie humaine accuse le
méme style que les autres créations du génie hellénique. La concor-
dance paraitrait sans doute parfaite, si nous avions le mepl 100 ko~
kovtog. Mais nous n’en avons qu’une réplique, et une réplique n’est
jamais qu’un compromis entre le style de Poriginal et le style du
copiste . II est cependant impossible de méconnaitre, dans le De
offictis, quelque déformation qu’y ait subie la pensée de Panétius,
une ceuvre d’inspiration, de style tout hellénique. Une preuve en
suffira : considérons les formules que Cicéron, fidele interprete sur ce
point dela pensée panétienne, propose de ce qu’il nomme nos «devoirs»
et de ce qui est, pour Panétius, le « convenable a ’homme » : nous les
trouverons toutes pénétrées de ce sens de la mesure ® qui, sous une
forme théologique et imagée chez Eschyle ou Hérodote, explicitement
chez Platon et surtout chez Aristote ®), caractérise la philosophie
pratique de I'Helléne, non moins que les chefs-d’ceuvre de ses poetes,
de ses sculpteurs ou de ses architectes.

La sagesse, par exemple, c’est un équilibre, un milieu entre deux
tendances opposées, et également vicieuses : d’une part incuriosité,
le dédain des valeurs spirituelles ; d’autre part Pexclusive et stérile
méditation de problémes insolubles ou sans fruit pratique.

La prudence, qui est la sagesse appliquée au gouvernement de
sol-méme, doit de méme établir un équilibre entre les divers pouvoirs
de Plme, tenant en quelque sorte la balance égale entre le naturalisme,
qui donne a ’homme ses instincts pour régle, et 'ascétisme, qui les
violente ou les étouffe.

Méme sens de la mesure dans la définition des parties dont se com-
pose la tempérance. Ainsi la décence est un comportement qui se
tient a égale distance du cynisme et de la pruderie ; le décorum ou
bon ton consiste & éviter, d’une part la mollesse et les poses alan-
guies, d’autre part la rudesse et la brusquerie.

(*) Nous avons déja indiqué comment, en traduisant ka8fikov par officia, Cicéron
passait du plan esthétique sur le plan juridique. Tout de méme, il traduit T0 koAdv,
le beau, par honestum ; or, honestum veut dire exactement : ce qul nous vaut de la
considération. Et ainsi, cette notion: @iAdkahog (litt.: qui aime le beau) se trouve
transposée en celle-ci : qui aime la gloire :

« Romains, j’aime la gloire, et ne veux pas m’en taire ! »

C’est passer d’un style de vie & un autre; c’est changer de climat spirituel. —
(2) Qu'on note la fréquence dans le De officiis des deux mots finis (limite) et modus
(mesure) | — (3) Sous sa forme théologique et imagée, c’est 'UBpi¢ eschylienne. Sous
sa forme philosophique, c’est la théorie de la vertu-équilibre, qu'on trouve exposée,
par exemple, dans Aristote, Eth. ad Nicom., livre IV, chap. 12 4 14.



PANETIUS 197

Le méme souci de mesure préside aux prescriptions relatives au
«devoir» de justice: la justice se tient 4 égale distance du: «Tu ai-
meras ton prochain comme toi-mémen, folie qu’il était réservé au
christianisme de proclamer, et de I’égoisme qui ne considére en tout
que son propre intérét.

En ce qui concerne la bienfaisance ou libéralité, il faut se garder
d’une imprévoyante prodigalité, aussi bien que de l’avarice.

Quant au courage, que Panétius a soin de définir de telle fagon que
sa pratique ne soit pas réservée aux seuls soldats, il est situé par rap-
port & la témérité d’une part, et a la timidité d’autre part.

On pourrait multiplier ces exemples. Mais en voila assez pour mon-
trer comment le kaBfjkov panétien est un état d’équilibre entre deux
tendances antagonistes, de méme que ’'Univers panétien est un état
d’équilibre stable entre les forces antagonistes qui les sous-tendent.
L’éthique panétienne, esthétique de la vie humaine, apparait donc,
par ce sens de la mesure qui en est la dominante, comme I’expression
la plus parfaite, sur le plan de Paction, du génie hellénique. Elle s’offre
a régler Pactivité humaine comme il a établi les proportions du Par-
thénon ou déterminé la convenance des parties dans un dialogue de
Platon. Le style de vie qu’elle définit est le plus pur style hellénique.

Maintenant que nous avons déterminé le sens du xa8fjkov panétien
et défini I’éthique panétienne, cette éthique sans obligation ni sanc-
tion, comme une esthétique de ’activité humaine, nous saisissons a
plein ’humanisme panétien. L’humanité est, en effet, axe unique,
autour duquel tourne tout le systeéme du fondateur du Moyen Por-
tique. D’une part, c’est, comme nous ’avons dit, ’humanité détachée
en quelque sorte du Tout ou ’Ancien Portique ’avait incluse, 'hu-
manité prenant conscience d’elle-méme et se réalisant, qui est 'unique
acteur du drame cosmique exposé dans la physique panétienne.
D’autre part, nous venons de le voir, la notion d’humanité est au
centre de ’éthique panétienne : norme, idéal et mobile de lactivité
de ’homme, Phumanité nous dicte notre « devoir» et nous pousse a
Paccomplir. Hominis est, hominis proprium est (Cest le propre de
I’homme), tel est comme le lest-motiv de cette éthique humaniste (9.

Comparé a la doctrine de ’Ancien Portique, telle qu’on la trouve
constituée chez Chrysippe, il faut reconnaitre que I’humanisme pa-

(*) Voir, entre autres, au premier livre du De officiis, les §§ 34, 30, 105, 144.



198 LOUIS MEYLAN

nétien manque de cette ampleur par laquelle le stoicisme primitif
force Padmiration. En effet, le stoicisme primitif était un systéme
complet, «la science des choses divines et humaines », qui, a travers
toutes les parties dont il se composait, logique, physique, théologie,
anthropologie, éthique, rendait sensible 'universelle présence de la
raison. Or, dans la doctrine panétienne, pour autant que nous en pou-
vons juger, la logique ne recevait que fort peu de développement ;
la physique y était amputée de son dernier chapitre, la théologie (la
dernitre des questions naturelles, en méme temps que lintroduc-
tion a P’éthique) ; ’éthique elle-méme y était, nécessairement, muette
sur les rapports de ’homme avec la divinité. L’humanisme panétien
manque également de ce mouvement qui, dans le stoicisme primitif,
entraine tout au rythme de I'universelle raison «selon laquelle les
événements passés se sont produits, les présents se produisent et les
futurs se produiront » (¥, '

Mais ce que Panétius prétendait faire, i1 ’a fait de main de maitre.

(*) En présence de différences si profondes, on peut se demander si Panétius avait
le droit de se réclamer du stoicisme. C'est 13, & vrai dire, une question secondaire,
a laquelle, d’ailleurs, la réponse 4 faire ne me parait pas douteuse. L’humanisme de
Panétius peut se réclamer du stoicisme au méme titre que la religiosité de Cléanthe,
par exemple. 7

Le stoicisme primitif était en effet un monisme matérialiste, ou, plus exactement,
un vitalisme : I'univers est un grand étre, animé par une grande dme. Mais le rapport
de cet univers et de cette dme restait dans le vague. C’est ce qu’apergoit nettement
Origéne (Sur Iévangile de Fean, XIII, 21): « Bien qu’ils disent que Iétre providentiel
est de méme substance que I'étre qu’il dirige, ils n’en disent pas moins pourtant qu’il
est parfait et différent de ce qu’il dirige ». De 14 possibilité de deux interprétations,
'une transcendante, 'autre immanente. Or Cléanthe a suivi la premiére de ces voies,
Panétius la seconde; et I'une était aussi légitime que I'autre. Cléanthe, donc, s’adresse
4 Zeus comme 2 I’étre transcendant et personnel : « Maitre de la nature, toi qui gou-
vernes avec la loi toutes choses, c’est le devoir de tout mortel de t’adresser sa priére.
... Roi supréme de I'Univers, ton empire s’étend sur toutes choses. Rien, sur la terre,
Dieu bienfaisant, rien ne s’accomplit sans toi, tien dans le ciel éthéré et divin, rien
dans la mer, hormis les crimes que commettent les méchants dans leur folie... Zeus,
auteur de tous les biens... retire les hommes de leur funeste ignorance : dissipe les
ténébres de leur ame, 6 notre pére, et donne-leur de comprendre la pensée qui te
sert a4 gouverner le monde avec justice ! » Pour Cléanthe, il y a donc un devoir, et
c’est I"acceptation joyeuse de la volonté divine, conformément au beau mot de Sé-
néque : non pareo Deo, sed assentior. Pour Panétius, au contraire, Dieu s’absorbe dans
I'univers ; toute transcendance est exclue de cet univers exactement équilibré, éter-
nel, o 'homme ne reléve que de la loi intérieure inscrite dans son humanité ! Pour
cet homme, il ne saurait donc y avoir de devoir, au sens strict du mot ; le x08fxov
en est le substitut. — Ce sont 14 les deux pdles du systéme stoicien.



PANETIUS - 199

Il 2 donné de ’humanisme esthétique P’expression la plus ‘achevée,
Pexpression définitive. Dans la forme stoicienne, il a coulé la plus pure
éthique hellénique. Avec lui, et avec lui seulement, le stoicisme, .
dans lequel on entendait jusqu’alors comme un écho ~des cymbales
asiatiques et les outrances des prophltes sémites, est devenu une
philosophie proprement hellemque »

On pourralt d’ailleurs soutenir qu en lui 1mposant ce caractére
Panétius n’a fait que dégager le véritable sens de 1’eth1que stoicienne
qui, dés ses débuts, tendait A étre une éthique esthethue Cest-a-dire
a placer le souverain bien dans un état intérieur 4 ’homme, 4 faire
donc de la perfection de ’homme la seule fin de 1’eﬁort humain et la
seule « réc:ompense » de cet effort. ‘ '

Quoi qu’il en soit, au reste, du stoicisme prlmmf c’est la ce que
Panétius a fait, avec la plus lucide conséquence. 11 n’y a pour lui
‘qu une valeur : ’homme, ou, plus exactement, ’humanité, en tant
que lieu unique de la perfection esthétique ; et pour sauvegarder cette
valeur unique, il sacrifie, nous ’avons vu, la rigueur loglque du sys-
téme ; il en sacrifie I ampleur imposante. A l’humamte, il fait le sa-
cr1ﬁce de Dieu. ‘ ‘ ;

Ou plutét, l’humamte fin supréme de D’effort humaln, devient a
elle-méme son Dieu ; Dieu- ldéal, 1mmoblle mobile de l’eﬂ'ort de l’hom—
me vers sa perfectlon

Telle est, en effet, la formule derniere de 1’humamsme paneuen la
rehglon de ’humanité. Expressmn achevee repétons—le encore, de la
philosophie spontanée de 1’Helléne de ce quil ; y avait de plus pro-
fond, de plus original, de plus vivant dans la conscience hellénique ;
formule exacte de ce style de vie, qui n’a fleuri qu’en un lieu et que
rquélques“s'iééles, mais dont les fruits ont mfiri pour tous les SIécles et
pour toutes les races.

Style de vie dont la floraison avait de]a pl‘lS fin quand Panetlus,
le dernier Helléne de la derniere cité hellénique, en donna cette ex-
pression -définitive. Car, de méme que Cicéron élabore la théorie
achéirée de ’éloquence romaine quand déja les conditions nécessaires
2 son existence avaient cessé d’étre, de méme Panétius donne,'s.,a for-
mule définitive & Péthique implicite de I’hellénisme classique quand
déja les conditions politiques et soc1ales de ce style de vie avalent
partout, cessé d’exister. :

' Comme si, une fois qu elles se sont expumées les c1v111sat10ns,
ayant en quelque sorte dit leur dernier mot et épuisé leur raison



200 LOUIS MEYLAN

d’étre, devaient faire place & d’autres — tel ’agave-aloes, qui a mis
cent ans a produire sa fleur, et qui meurt.

Mais, mourir, pour les civilisations qui se sont exprimées, c’est en-
trer dans de nouvelles combinaisons, dans le cycle sans fin des méta-
morphoses. L’hellénisme, religion de ’humanité, n’a pas cessé d’entrer
des lors, a titre d’élément noble, dans tous les plus généreux essais
tentés par ’homme pour réaliser pleinement son humanité. Et il s’est
trouvé que c’est sous la forme que lui avait donnée Panétius, qu’il a
exercé, pendant de longs sitcles, 'influence la plus étendue et la plus
profonde.

Sur les Romains d’abord, nous avons dit pourquoi, au temps ou
Panétius était ’hote et ’ami de Scipion Emilien et de Lélius ; puis,
par P'intermédiaire de Cicéron, sur les derniers siecles de la civilisation
romaine, sur le christianisme naissant, sur tout le moyen dge et sur
les premiers siécles de ’¢re moderne.

Si donc lon peut reprocher avec raison a Cicéron de n’avoir pas
toujours rendu fidelement la pensée de Panétius, il faut reconnaitre
que cette pensée, expression dernié¢re de ’hellénisme, doit 4 I’adapta-
tion de Porateur romain, plus qu’a toute ceuvre latine ou grecque, son
rayonnement dans ’espace et dans le temps (). Clest essentielle-
ment, en effet, a travers le Traité des devoirs que le moyen age et
PEurope moderne ont connu ’hellénisme.

Sur le moyen 4ge, 'influence du traité cicéronien a été en quelque
sorte doublée par saint Ambroise, qui I’a transposé, a l’usage des
clercs, dans son De officiis ministrorum libri I111.

Apres la Renaissance, encore, quand on pouvait boire 4 méme la

() Ce n’est la d’ailleurs qu’un cas particulier ; la loi est générale, C'est gréce a
Rome, en effet, que I'hellénisme n’a pas péri, dés avant les invasions barbares,
étouffé entre les lourdes civilisations égyptienne et asiatique, en résistance auxquelles
il s’était constitué, Et c’est grace 2 Rome que quelque chose de I'esprit hellénique a
subsisté dans I'Europe médiévale, jusqu’au moment ot la Renaissance a fait flamber
a nouveau le feu qui couvait sous la cendre. C'est Rome, en effet, qui a donné a
I'hellénisme, parfait, exquis,*mais spatialement, matériellement infime, I'étendue et
la masse, grice auxquelles il a pu survivre a tous les cataclysmes et traverser les
siécles. Rome a été ainsi plus qu’un intermédiaire : elle a fourni la matiére, 'indis-
pensable matiére, sur laquelle s’est exercée 'action informatrice du génie hellénique.
Depuis le milieu du sié¢cle dernier, on va a I'hellénisme directement, sans plus pas-
ser par les Latins, On a grand raison, quand on peut le faire. Cicéron et ceux des La-
tins qui ont été principalement des vulgarisateurs de I’hellénisme sont tombés dans
un profond discrédit. Cest oublier, injustement, le service incalculable qu’ils ont rendu
a I'bellénisme, en le vulgarisant. '



PANETIUS 201

source hellénique, on continue a faire le plus grand cas du Traité des
devoirs. Edité quarante fois avant la fin du quinziéme siécle, et cent
quarante fois au seizitme, on en donnait fréquemment encore des
éditions au dix-septitme et au dix-huitiéme siécles.

Parmi tant d’expressions de Padmiration qu’il excitait, je n’en
releveral que trois. Erasme, dans sa préface a son édition de ce
traité, en exalte la vertu, et le met sans ambages au-dessus des mo-
ralistes chrétiens de son temps (V. Voltaire enchérit : « On n’écrira
jamais rien de plus sage, de plus vrai, de plus utile!» Saint-Cyran,
lui, y voit la perfection de la morale humaine: «Dieu a voulu», dit-
il, «que la raison fit ses plus grands efforts avant la loi de Gréce, et
il ne se trouvera plus de Cicéron ni de Virgile ».

Cest Saint-Cyran qui a raison. Le De officiis de Cicéron — pour
autant qu’il reproduisait fidelement le style du mepi To0 kabnkovrog
de Panétius — était Pexpression achevée de ’humanisme hellénique.

Louis MEYLAN.

(*) Sic me totum inflammavit ad honesti virtutisque studium, ut jampridem nil
tale senserim nostrates quosdam neotericos legens qui, christiani, christiana philo-
sophiz mysteria profitentur.



	Panétius : et la pénétration du stoïcisme à Rome au dernier siècle de la république

