
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 72

Artikel: Panétius : et la pénétration du stoïcisme à Rome au dernier siècle de la
république

Autor: Meylan, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PANÉTIUS

ET LA PENETRATION DU STOÏCISME A ROME

AU DERNIER SIECLE DE LA RÉPUBLIQUE

i. l'homme, fr)

En la personne de Panétius, c'était la fleur de l'hellénisme qui
entrait en contact, dans le cercle de Scipion, avec la fleur de l'aristocratie
romaine. Panétius, en effet, n'était pas un de ces « Grécules », que les

Romains appelaient de ce diminutif méprisant sans doute parce qu'ils
sentaient à quel point ils étaient indignes des Grecs du grand siècle.

Ce n'était pas non plus un de ces philosophes domestiques, comme
il y en eut, dès cette époque peut-être, et en tous cas un peu plus tard
dans la plupart des grandes maisons romaines (ce Diodote, par exemple,

qui vécut et mourut chez Cicéron). Celui que Cicéron appelle fr)

« un homme digne par sa naissance et par son caractère de l'intimité
de Scipion et de Lélius », appartenait à une illustre famille de Rhodes,

pénétrée de la plus pure tradition hellénique ; tradition restée vivante,
plus longtemps qu'en Grèce propre, dans cette cité riche, puissante,
indépendante, traitant avec Rome, jusque vers cette époque, sur
un pied d'égalité fr). Parmi ses ancêtres, on connaît des stratèges,

(J) Cette étude était précédée de quelques considérations sur le milieu et le

moment dans lesquels s'est opérée la pénétration du stoïcisme à Rome; nous les

avons supprimées pour l'impression. — (2) Cie, De fin., IV, 9, 23. — (3) Cette
situation privilégiée de Rhodes datait des dernières années du IVe siècle : en 305,
Démétrius Poliorcète, le preneur de villes, avait dû se retirer devant son
efficace résistance. L'année précédente déjà, si l'on peut admettre le témoignage de

Polybe sur ce point, Rhodes avait conclu avec Rome un traité de commerce. Son



PANÉTIUS 173

des athlètes, des prêtres. Né entre 185 et 180, Panétius grandit dans

une cité indépendante, fière de sa prospérité et de sa puissance, et la

quitta, peut-être avant son humiliation ou en tous cas tôt après,

pour aller poursuivre ses études à Athènes.
Là il fut le disciple de Diogene de Babylone et d'Antipater ; et

c'est d'Athènes qu'il vint à Rome, entre 155 et 150.
Nous ignorons les raisons qui l'y amenèrent et les circonstances qui

le mirent en relations avec le cercle de Scipion. On peut admettre que,
comme Polybe, il éprouvait pour les Romains, dont l'irrésistible
expansion, après avoir triomphé de Carthage, bousculait le vieil
Orient hellénisé, une vive curiosité, et que son désir de connaître
la force romaine vint à la rencontre du désir qu'avaient Scipion et

ses amis d'entrer en relations plus intimes avec l'hellénisme, en la

personne d'un philosophe de mérite ; comme un homme donc

s'approche d'autres hommes, vers lesquels il se sent attiré par une
sympathie intellectuelle et morale. Dans cette rencontre si humaine, on
voit poindre l'aurore de temps nouveaux, au déroulement desquels

présidera justement la doctrine stoïcienne de l'universelle parenté
des hommes, parenté fondée sur leur commune origine. Panétius
vécut ainsi à Rome des années, en relation avec tout ce que
l'aristocratie hellénisante comptait d'hommes distingués, admirablement

placé donc pour étudier sous tous ses aspects le phénomène romain.

Il voyagea aussi dans cette Méditerranée occidentale qu'il ne
connaissait pas encore. En 147, nous le trouvons avec Scipion sous les

murs de Carthage et, après la chute de cette ville, il accompagna
Polybe dans un voyage d'exploration le long de la côte occidentale
de l'Afrique. Puis il retrouva ses amis de Rome, et il est vraisemblable

port était le centre du commerce de la mer Egée ; elle faisait aussi figure de centre
intellectuel. Un siècle plus tard, nous trouvons les Rhodiens aux côtés des Romains
dans la guerre d'Asie ; leur flotte affronte victorieusement les escadres d'Antiochus.
Tout indique que leur grandeur même donna ombrage aux Romains. Rhodes ne
retira pas en effet de cette efficace collaboration tout ce qu'elle en attendait ; les

territoires qu'elle obtint, en Lycie et en Carie, furent pour elle la source de difficultés,

peut-être escomptées. On comprend, dans ces conditions, qu'au cours de la troisième

guerre de Macédoine, les Rhodiens aient pensé à se déclarer pour Persée. Ils furent,
on le sait, cruellement humiliés par les Romains pour cette velléité de défection et
l'intervention du vieux Caton les sauva, seule, d'une destruction complète. Mais, dès

ce moment (167) Rhodes rentre dans la catégorie des alliés ordinaires, c'est-à-dire,

pratiquement, des vassaux du peuple romain, tandis que l'ouverture d'un port
franc à Délos, en 166, portait la plus grave atteinte à la prospérité de son
commerce.



174 LOUIS MEYLAN

qu'il fut de 144 à 142 l'hôte assidu du cercle qui l'avait si bien accueilli.
On peut juger du cas que faisait de lui le vainqueur de Carthage par
le fait que celui-ci l'emmena avec lui, en qualité d'ami et de conseiller,
lors de sa mission en Orient, en 141.

Panétius donna-t-il à Rome un enseignement public? Il serait
assez tentant de le faire professer dans cette ville les leçons qui
composent son traité de morale pratique, Tcepi toû KaGiJKOVTOç, que
Cicéron, un siècle plus tard, devait adapter sous le titre de De officiis.
Mais ce n'est guère vraisemblable, d'abord parce qu'il serait étrange

que Cicéron, à qui nous devons tant de renseignements sur le cercle
de Scipion et sur Panétius, n'ait pas mentionné une circonstance

propre à accroître l'intérêt du public romain pour l'ouvrage qu'il
lui présentait ; ensuite parce que, dans le traité de Panétius, beaucoup

de choses s'appliquent à la vie grecque plutôt qu'à la vie
romaine, si bien que Cicéron a souvent de la peine à transposer à l'adresse
de ses lecteurs certains préceptes de son modèle fr).

A partir de 140, Panétius vécut tantôt à Rome, tantôt à Athènes,
en relations suivies avec Scipion, jusqu'à la mort de celui-ci, en 132.
A Athènes, en attendant de devenir chef d'école (en 129) Panétius

joua aux côtés d'Antipater, alors scholarque, un rôle de premier plan.
La doctrine, que l'infatigable Chrysippe avait étayée de plus de sept
cents ouvrages, croulait de toutes parts sous les assauts de Car-
néade fr). Panétius s'appliqua à en sauver le contenu essentiel ;

abandonnant les points sur lesquels la défense était impossible, il
développa le stoïcisme dans le sens d'une morale pratique, et inaugura

ainsi la seconde période de l'histoire du stoïcisme : le Moyen
Portique.

De 129 à 110, date de sa mort, il se consacra à ses fonctions de

scholarque, et ne revint sans doute pas à Rome, d'autant moins que Sci-

(¦) Ainsi, ce qui concerne la libéralité s'applique exclusivement aux petites cités

grecques, où le produit des impôts ne suffisait pas à assurer tous les services publics ;

ce qui concerne la culture physique, pour laquelle les Romains éprouvèrent toujours
un insurmontable mépris, était incompréhensible pour un auditoire romain. La
polémique dirigée contre des philosophes grecs comme Théophraste ou Dicéarque était
sans grand intérêt pour des Romains. Enfin, la femme est absente de ce traité du
devoir, ce qui est conforme aux mœurs grecques, où la femme restait enfermée
dans le gynécée ; mais non pas à l'usage de Rome, où la matrone était respectée
et où son influence se faisait sentir à l'occasion jusque sur la politique — (2) Car-
néade fut chef de l'école néo-académicienne dès avant 156 jusqu'à 129, date de

sa mort.



PANÉTIUS 175

pion était tombé, première victime, qu'en devaient suivre bien d'autres,

des troubles qui, dès ce moment jusqu'à la fin de la République,
ne devaient pas cesser d'agiter et de déchirer Rome.

Le peu que nous savons des circonstances de la vie de Panétius

nous le montre admirablement préparé à l'œuvre de renouvellement
du stoïcisme, dont un instinct très sûr et une connaissance approfondie

du mouvement philosophique lui avaient fait comprendre la
nécessité. Il connaissait la vie et les hommes ; il avait voyagé ; il
était entré en contact personnel non seulement avec des philosophes,
mais avec des hommes d'Etat et de simples particuliers, hommes

distingués par leur caractère ou leur intelligence. Il n'a rien du «

professeur de philosophie », si cruellement raillé par Schopenhauer. C'est

l'honnête homme, dans la pleine acception où le dix-septième siècle

devait prendre ce terme ; qui ne se pique de rien, si ce n'est peut-être
d'une connaissance plus étendue de la nature humaine ; d'où cette
intelligence de ses besoins, ce tact, qui firent le durable succès de

l'enseignement moral de Panétius fr).

Cet Hellène, si curieux de toutes les manières d'être de l'homme,
n'était même pas étroitement spécialisé dans l'étude de l'homme ;

ou plutôt la philosophie embrassait alors, comme ce fut le cas d'ailleurs

jusqu'au dix-septième siècle, nombre de disciplines qui s'en sont
détachées depuis ; et sur presque tous les points de ce vaste domaine,
il semble que Panétius ait porté cette curiosité heureuse qui est chez

lui la marque d'authenticité de l'Hellène, et dont le jeune poète du
cercle de Scipion a donné la formule: Homo sum: humant nihil a me

alienum puto fr).
Ce que nous connaissons de ses opinions astronomiques nous le

montre au courant des travaux des grands astronomes grecs du
troisième siècle, qu'il suit fr), s'éloignant ainsi des conceptions un peu
étriquées de l'Ancien Portique.

Nous savons qu'il s'est occupé de questions philologiques, à l'exemple

des premiers stoïciens et de Cratès de Mallos, dont il avait été le

disciple. Il n'est pas invraisemblable que la discussion sur l'analogie

(*) Dans le monde hellénique, sans doute, mais à Rome non moins certainement ;

car, si les Romains étaient peu capables de goûter les subtilités dialectiques, ils
étaient, par contre, assez bons juges de la valeur humaine, et il ne faut pas douter que
la personnalité de Panétius n'ait recommandé à leurs yeux la doctrine qu'il leur
présentait, autant au moins que cette doctrine, le philosophe. •— (2) Térence, Heaut.,
acte I, vers 77. — (3) Ainsi sur la distance à laquelle se trouvent les étoiles fixes.



176 LOUIS MEYLAN

et l'anomalie, dans laquelle nous savons que César prit parti, après
et avant beaucoup d'autres, doive en quelque mesure à Panétius
l'attrait qu'elle a exercé sur les Romains. Nous savons en outre qu'il
faisait grand cas d'Aristarque, d'où nous sommes en droit de conclure

qu'entre l'interprétation allégorique, chère aux premiers stoïciens (en

particulier à Diogene le Babylonien, un de ses maîtres) et l'interprétation

critique à la manière d'Aristarque, Panétius prenait parti
pour la seconde ; ce qui est tout à fait dans la ligne de sa philosophie
de la religion. Nous pouvons voir, par la Vie d'Aristide de Plutarque,
qu'il s'entendait à conduire une démonstration historique ; et la Vie
de Démosthène, du même Plutarque, nous le montre prenant position
dans le débat entre le sermo platonicus et Voratio demostheniensis (on

pourrait dire : le style de la conversation et le style oratoire), en faveur
du philosophe poète. Il semblerait encore qu'il ait abordé la question
de l'authenticité des dialogues socratiques. Heureux temps que celui
où le développement des sciences ne vous cantonnait pas encore dans

un domaine étroitement circonscrit, et où il était possible au philosophe

d'apprendre à connaître l'homme dans toutes les activités par
lesquelles il s'exprime

2. LE SYSTEME DE PANETIUS.

La connaissance de l'homme, divers selon la race, les circonstances

historiques et l'ordre de ses occupations, que Panétius acquit ainsi

par ses voyages, ses fréquentations et ses études de tout genre, le

qualifiait donc très particulièrement pour donner au monde antique
une morale, non plus toute générale et abstraite comme celle du
Portique primitif, mais concrète et pratique, propre à diriger effectivement

l'homme dans cet enchevêtrement de devoirs qu'est la vie
réelle fr), une morale qui s'applique àia vie, qui en envisage les rela-

(') On connaît le jugement de Descartes (Discours le la méthole. Première partie)
sur les moralistes antiques : « Je comparais les écrits des anciens païens, qui traitent
des mœurs, à des palais fort superbes et fort magnifiques, qui n'étaient bâtis que sur
du sable et sur de la boue. Ils élèvent fort haut les vertus, et les font paraître
estimables par-dessus toutes les choses qui sont au monde ; mais ils n'enseignent pas
assez à les connaître, et souvent ce qu'ils appellent d'un si beau nom, n'est qu'une
insensibilité, ou un orgueil, ou un désespoir, ou un parricide ».

On voit que cette critique porte à plein contre la morale de l'Ancien Portique,
mais, de tous les moralistes antiques, Panétius est un de ceux qui a le plus complètement

échappé au défaut critiqué par Descartes.



PANÉTIUS 177

tions et les devoirs réels, au lieu de décrire je ne sais quel sage
abstrait, en dehors de toutes relations sociales.

Et c'est bien, en effet, ce que le temps, souvent juste juge, a

consacré de l'œuvre de Panétius : son Traité du convenable, traduit ou

plutôt adapté par Cicéron, sous le titre de Traité des devoirs.

Mais, autant que nous pouvons l'entrevoir, l'œuvre totale de Panétius

formait, comme celle des premiers stoïciens, un système complet,
soit une logique, une physique (nous dirions : une physique et une
métaphysique) et une éthique. Nous ne connaissons suffisamment que
son éthique, ou même cette partie de son éthique que nous appellerions

aujourd'hui : morale appliquée, ou pratique. Car Cicéron, en

adaptant au public romain le Traité du convenable, a presque
entièrement laissé de côté les considérations théoriques par lesquelles
très vraisemblablement il s'ouvrait. En dehors donc de sa morale

pratique, nous ne connaissons la doctrine de Panétius, comme d'ailleurs

celle des fondateurs du stoïcisme, que par de rares et courts

fragments ; plus souvent des affirmations incontrôlables (Panétius
enseigne... Panétius n'admet pas...) que des citations textuelles de

ses ouvrages fr).

Aussi ne chercherons-nous pas à fixer l'attitude adoptée par Panétius

sur tous les problèmes de la philosophie. Nous ne dirons rien de

sa logique et nous n'aborderons sa physique que dans la mesure où

elle sert d'introduction à son éthique, en fonction donc de son éthique
et en tant qu'elle en formule les prémisses.

A la différence de Chrysippe, l'exposé de son système ne

commençait pas par la logique, mais par la physique. Cette différence
dans l'ordre des matières est significative et nous avertit dès

(r) L'excellent instrument de travail qu'offre à qui veut étudier l'Ancien Portique
le recueil de von Arnim, Stoïcorum veterum Fragmenta, n'existe pas encore pour le

Moyen Portique. Je n'ai pas pu me procurer une dissertation de Bonn qui, en attendant

mieux, aurait pu m'être utile (Pancetii et Hecatonis librorum fragmenta collegit
prœfationibus illustravit Harolius N. Fowler. Bonna; 1885). La source principale
est, naturellement, le De officiis de Cicéron; des renseignements, de valeur diverse,
se trouvent, en outre, dans d'autres traités philosophiques et dans la correspondance

de Cicéron ; chez Sénèque, chez Sextus Empiricus, l'adversaire des stoïciens ;

chez Diogene Laërce, qui écrivit ses Vies les philosophes au troisième siècle de

notre ère ; chez des érudits comme Aulu-Gelle, Athénée, Stobée ; chez des Pères,

comme Clément d'Alexandrie (Stromates) et saint Augustin ; enfin chez

Plutarque qui nous a conservé sur l'antiquité grecque et latine tant de faits de tout
ordre.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVII (n° 72, I929). 12



178 LOUIS MEYLAN

le début que le stoïcisme de Panétius inaugure des voies
nouvelles fr).

Ce n'est pas seulement d'ailleurs par l'ordre des matières, mais

par bien des points de la doctrine elle-même que le système de Panétius

s'éloigne de l'Ancien Portique. C'est que l'imposante argumentation
échafaudée par Chrysippe avait été victorieusement attaquée

(nous l'avons déjà mentionné) par le démolisseur de génie qui s'appelle
Camèade; ce Camèade que Nouménios traite de filou et de

prestidigitateur, mais à qui il ne peut pas s'empêcher de rendre involontairement

le plus éclatant hommage. «Sa parole», dit-il, «captivait,
enchaînait les esprits... il s'emparait de ceux qui étaient le mieux
préparés à lui résister. Aussi sa doctrine triomphait-elle complètement ;

nul ne pouvait lui tenir tête. » fr) On se rappelle comment sa dialectique

subtile avait troublé le solide Caton lui-même fr).

Camèade avait, donc, ruiné le dogmatisme naïf du Portique en

soumettant à une critique serrée la « représentation comprehensive »

dans laquelle Chrysippe prétendait posséder un critère objectif du
vrai ; lui-même, on le sait, posant le problème sur un terrain tout
autre, se bornait à étudier les états de conscience relatifs à la croyance
et à ses différents degrés (probabilisme). Jouant en virtuose de

l'argumentation dite ex absurdo, il avait également ruiné la notion trop
anthropomorphique que les premiers stoïciens se faisaient de Dieu,
rétablissant ainsi la divinité dans la majesté de son inscrutable
mystère. La coinçant entre les deux cornes d'un dilemme, il avait
irréfutablement établi l'impossibilité de la divination, admise par
les premiers stoïciens, comme d'ailleurs par beaucoup d'hommes
intelligents, avant et après eux : ou bien, en effet, le futur est contingent,
et dans ce cas il est imprévisible ; ou bien il est nécessaire, et dans

ce cas il est objet de science ; la divination, impossible dans le
premier cas, devient dans le second inutile ; c'est d'une élégance souveraine.

Puis, grâce à une dissociation, qui fait le plus grand honneur
à son esprit (qui était par excellence l'esprit de finesse) il avait, tout
en rejetant le fatum stoïcien, sauvegardé la possibilité d'une
explication scientifique des phénomènes, en maintenant le principe de

f1) Ce n'est donc pas sans raisons que les historiens de la philosophie font
commencer avec Panétius la seconde période de l'histoire du stoïcisme, le Moyen
Portique. — (2) Fragm. phil. grtec, (Didot) III, 161. — (3) D'après Pline l'Ancien
(N.H., VII, 30,112) il motivait en ces termes le renvoi de Camèade et de ses collègues:

quoniam, ilio viro argumentante, quid veri esset haud facile discerni posset.



PANÉTIUS 179

raison suffisante ; en effet, de ce que rien n'arrive sans cause (telle
est la substance de son raisonnement) il ne s'ensuit pas que tout
arrive fatalement ; des causes indépendantes peuvent s'insérer, en

quelque sorte du dehors, dans la série rigoureusement déterminée
des événements ; ainsi : la volonté humaine.

Panétius était trop intelligent pour ne pas comprendre que, sur
tous ces points, tout effort pour-maintenir l'orthodoxie stoïcienne

était d'avance condamné ; aussi, prenant vigoureusement en main
le gouvernail de la barque, avait-il orienté le stoïcisme dans une voie
où Camèade, en raison de la nature même des arguments dont ii
usait, ne pouvait guère le poursuivre ; tandis que sur tous les points
battus et rendus intenables par l'argumentation de Camèade, et qui
sont ceux que nous avons énumérés, il avait passé résolument sur son
terrain.

C'est dire combien son stoïcisme était différent de celui de l'Ancien

Portique, par rapport auquel il serait plus exact de l'appeler un
éclectisme à base de stoïcisme. En effet, Panétius, fondateur du Moyen
Portique, marche, avec une vigueur sans exemple avant lui, dans la
voie de l'éclectisme; voie dans laquelle toutes les écoles, plus ou moins,

s'engagent alors fr), et dans laquelle, en particulier, s'étaient déjà,
plus timidement, engagés deux philosophes stoïciens, qui font en

quelque sorte la transition entre l'Ancien et le Moyen Portique fr).

C'est tout au moins une coïncidence curieuse que le premier philosophe

grec qui se soit si résolument, et surtout si consciemment,

engagé dans la voie de l'éclectisme, soit justement celui qui a vécu
dans le contact le plus intime et le plus prolongé avec la civilisation
romaine. L'éclectisme, en effet, apparaît, dans tous les domaines,

techniques, art et pensée, comme la tendance maîtresse des Romains.
On sait avec quel génie ils se sont approprié dans l'ordre politique,

(*) Un exemple intéressant de cette tendance générale des doctrines philosophiques

à glisser les unes vers les autres, au point de ne plus guère différer l'une de l'autre
que par la proportion des éléments amalgamés, c'est le cas du néo-académicien
Antiochus d'Ascalon (scholarque de 85 à 69), dont la doctrine est exposée dans le
Seconi Acaiémique de Cicéron. L'épicurisme seul fait exception, qui présente, dans
l'histoire de la pensée antique, le plus bel exemple d'une doctrine immobile : il se

maintint, en effet, immuable, pendant plus de six siècles ¦—¦ (2) Boéthus de Sidon,
qui introduisit dans la physique stoïcienne la notion platonicienne de la perfection

et de l'éternité du monde ; et Antipater qui démontra par des raisons

empruntées à Platon la thèse centrale de la morale stoïcienne : que l'honnête seul

est un bien.



i8o LOUIS MEYLAN

économique, militaire, tout ce qu'ils ont rencontré d'utile chez tous
les peuples avec lesquels ils sont successivement entrés en contact,
Etrusques, Grecs de l'Italie du Sud et de la Sicile, Carthaginois,
Hellènes. Dans l'ordre spirituel, ils entendaient de même prendre ce

qui leur convenait sans s'embarrasser de traditions d'école ni de

subtilités dialectiques. On peut donc penser que le comportement si

constamment éclectique de ces Romains qu'il fréquenta si longtemps
et si intimement, en fortifiant en Panétius la tendance, déjà générale
mais encore timide et peu consciente, à esquiver, par l'éclectisme,
les difficultés inhérentes à tout système accusé, a contribué en quelque
mesure à lui faire adopter, à l'égard de la critique de Camèade,
cette tactique, dont les conséquences furent certainement heureuses

pour le stoïcisme et pour la morale antique : en triompher en
l'absorbant.

Quoi qu'il en soit de cette question d'influence, ce qu'on peut affirmer

sans hésiter, c'est que, si le stoïcisme était, de toutes les philosophies

helléniques, celle pour laquelle les Romains avaient le plus
d'affinité, il devint, transformé par Panétius dans le sens d'un éclectisme

à base de stoïcisme, incomparablement plus assimilable encore
à l'esprit romain.

De cet éclectisme de Panétius et de son indépendance à l'égard
du stoïcisme primitif, sa physique nous fournira les preuves les plus
concluantes. On pourrait dire de lui que, comme Boéthus de Sidon

et plus résolument encore, il a introduit le platonisme dans la physique
du Portique. Pour lui, en effet, l'Univers (le Cosmos), émanation de

la perfection divine, et gouverné par la Providence divine, est, en
raison même de sa perfection, éternel. Le Cosmos est un état d'équilibre

stable entre des forces exactement balancées ; les modifications
qui s'y produisent s'y équilibrent ; il ne contient donc en lui aucun
principe de destruction. Ainsi Panétius rejette la notion de l'universelle

et périodique conflagration (èKTTÛpwcFiç;) qui était, dans le
stoïcisme primitif, si fortement lié, comme le symbole de l'universelle
rationalité.

Cette universelle rationalité s'y exprimait en outre par la notion
d'universelle sympathie, en vertu de laquelle toutes les parties de

l'Univers étaient étroitement dépendantes les unes des autres. Or Panétius

nie également cette universelle interdépendance. « Comment »,

demande-t-il, «d'une distance presque infinie, l'influence des astres



PANÉTIUS i8i

pourrait-elle s'étendre jusqu'à la lune, ou plutôt jusqu'à la terre? » fr)

C'est rejeter, avec l'astrologie, le fatum stoïcien, et poser la raison
de l'homme en commencement absolu. Ainsi Panétius détend, au

profit de la liberté humaine, la rigoureuse unité du Cosmos stoïcien.

Non qu'il renonce au principe de raison suffisante ; les événements

suivent leur cours nécessaire, rigoureusement déterminé par ceux qui
les ont précédés fr). Mais l'homme suit sa loi intérieure. Son activité,
autonome, s'insère de l'extérieur dans le nexus causal et y court comme

un fil d'or fr). Car la raison humaine est, dans l'Univers, le seul point
sur lequel agisse en quelque sorte directement l'âme du monde, le

feu artiste, créateur et organisateur du Cosmos fr).

C'est ce que fait mieux comprendre l'anthropologie de Panétius,

qui doit donc, à ce titre, retenir quelques instants notre
attention.

L'âme humaine se compose, selon lui, de «souffle» (Ttveûuct) pur
ou Logos — et par là s'apparente directement à Dieu — et d'une
« âme » (âXoYOÇ qjux»l) qui lui est commune avec les animaux et les

végétaux. La «tension» — cette métaphore si caractéristique de l'attitude

spirituelle dont le stoïcisme est l'expression — la tension, qui
est différente d'un individu à l'autre, est en proportion de la quantité
de « souffle » qui s'y trouve mélangée à 1'« âme ».

En d'autres termes, l'homme a, comme les animaux et les plantes,
une « nature » ((pùoïç), comportant le pouvoir de se nourrir et de se

(') Quœ potest igitur contagio ex infinito pœne intervallo pertinere ad lunam vel

potius ad terram? Cie, De iivinat., II, 43, 91. — (2) Un texte de Sénèque (Qucest.

natur., VII, 30, 2) nous permet d'entrevoir comment Panétius tentait de concilier
le déterminisme universel, impliqué dans l'universelle rationalité, avec la liberté
humaine. Il y explique comment l'apparition des comètes, soumises à des lois
générales, se produit avec une rigoureuse nécessité ; mais elle n'a pas, dit-il, sur la
destinée des hommes, l'influence fatale que lui attribue l'astrologie. De même
le vol des oiseaux est déterminé par des causes nécessaires, la présence de proies
à droite ou à gauche de l'observateur, par exemple ; mais qu'ils volent à droite

ou à gauche ne signifie rien quant à la réalisation ou la non-réalisation des vœux
de celui qui les observe. — (3) Je n'ai pas besoin de faire remarquer combien,

sur tous ces points, la pensée de Panétius trahit l'influence de l'argumentation de |

Camèade. — (4) Contradiction inextricable, on le voit bien sans que j'insiste. En
effet, dans le système stoïcien, qui est un monisme matérialiste, l'Univers étant un
grand être vivant, la liberté humaine ne peut être introduite que comme un corps
étranger. Retenons donc simplement qu'au prix d'une inconséquence — qu'il en

fût ou non conscient — Panétius affirme la liberté humaine et met au centre de sa

philosophie l'effort de l'homme créant l'humanité, l'homme devenant par son effort
ce qu'il est en puissance, l'homme réalisant son être.



182 LOUIS MEYLAN

reproduire. Il a en outre, comme les animaux, une « âme » (lyiJXn.)

c'est-à-dire les sept sens et les instincts qui s'y rattachent. Mais, seul,
il a un « logos » (ou njeuoviKOv), une part de souffle divin à l'état
pur. Seul, par conséquent, il est capable d'accorder ou de refuser aux
sensations son assentiment, en quoi réside sa liberté fr).

Par cette conception d'une âme, composée d'éléments de nature
différente et de valeur inégale, Panétius s'approche dangereusement
du dualisme. Mais, au prix d'une nouvelle inconséquence, il rétablit
son système sur le terrain du monisme. La différence entre le logos
et l'aXofOÇ ipuxq ne doit pas être conçue comme une différence de

nature, mais seulement de degré, puisque tout procède de l'Etre
unique, du Dieu-Univers. Et il se refuse à introduire dans l'âme
humaine une scission, qui rendrait inconcevable l'action d'une de ses

parties sur l'autre fr), et qui entraînerait, comme conséquence
pratique, l'ascétisme.

Les instincts, donc, ne sont pas le mal; ils sont parfaitement
légitimes ; bien plus, ils sont le ressort de l'action qui, sans eux, serait
inconcevable ; mais à la condition de rester subordonnés (comme
l'élément le moins pur à l'élément le plus pur) à la raison, dont le

terme ìJYeuoviKÓv (principe directeur) exprime justement la
prérogative. Quand ils prennent le dessus, ils deviennent passions (TràOn.)

crainte, tristesse, convoitise, volupté, colère ; et, dans la mesure où
le logos leur obéit, au lieu de les dominer, il perd cette autonomie qui
fait de lui, à l'égal de Dieu, un commencement absolu.

On pourrait résumer les différences, nombreuses et importantes,
que nous avons signalées entre la physique et l'anthropologie de Panétius

et celles de l'Ancien Portique, en disant que les premiers stoïciens

étaient avant tout des théologiens, tandis que Panétius est un huma-

(J) La théorie de l'erreur, qui est le seul point de la logique panétienne qui importe
à notre propos, repose sur cette même distinction, au sein de l'âme humaine, du logos
et de l'âXoYoç ipuXn- C'est, en effet, par le Logos, également pur chez tous les hommes,

que l'esprit humain atteint le vrai, lequel s'impose avec une égale évidence à tous les

êtres raisonnables. Quant aux divergences d'opinion qui se manifestent entre les

hommes, elles proviennent de la différence de leur nature individuelle, différence qui
dépend, comme nous l'avons vu, de la proportion dans laquelle le « souffle » y est

mélangé d'«âme». — (2) Discontinuité qu'il n'a pas craint d'introduire dans le

Kosmos, en posant la raison humaine comme un commencement absolu ; mais c'est

qu'il s'agissait d'affirmer la liberté humaine. C'est de même en fonction de sa morale

qu'il rejette le dualisme platonicien, qui aboutit nécessairement à l'ascétisme dont il
ne veut pas. Ainsi la métaphysique de Panétius, comme toute métaphysique, est
élaborée en fonction de l'éthique, qu'il prétend en déduire.



PANÉTIUS 183

niste. Ce n'est plus le Dieu-Univers qui est au centre de sa philosophie,

c'est l'homme et son activité, détachés en quelque sorte du

Kosmos, dans lequel les premiers stoïciens les avaient rigoureusement
inclus. De ce point de vue, Panétius élabore une éthique originale, à

l'exposé de laquelle nous pouvons maintenant passer.

3. L ETHIQUE DE PANETIUS.

Notons d'abord que la morale panétienne est une morale souple et
individualisée, ce qu'on ne songerait guère à dire de la morale de l'Ancien

Portique, avec sa vertu absolue, parfaite du premier coup... et
inaccessible fr).

Il est vrai que Zenon lui-même avait déjà amorcé la transformation

que nous allons trouver achevée chez Panétius, en admettant une
différence de valeur, partant une raison de préférence, entre les indifférents

(c'est-à-dire entre ce qui ne saurait être le bien, n'étant pas la

sagesse). Et Chrysippe avait esquissé, à côté et au-dessous delà sagesse

parfaite (KaTÓpGuJua) fr), sur un autre plan pourrait-on dire, une
morale des convenables (K(x9f)K0VTa), à l'usage de ceux qui ne
prétendaient pas à la sagesse parfaite. C'est cette morale des convenables

qui tend à passer au premier plan chez Diogene de Babylone et chez

Antipater fr) et qui, chez Panétius, occupe le champ tout entier de

l'éthique.
En effet, s'il maintient, théoriquement, les exigences du Koropöujua,

(") Ce sont là ce qu'on appelle les « paradoxes » stoïciens : le beau seul est bon —
rien ne saurait manquer au bonheur de l'homme vertueux — toutes les fautes et
toutes les vertus sont égales — qui n'est pas sage est fou — seul le sage est libre ;

qui n'est pas sage est esclave — seul le sage est riche... Cicéron, qui les a élo-

quemment développés dans ses Paradoxa stoïcorum ne semble avoir senti ni
l'importante vérité qui se dissimule sous ces paradoxes d'apparence inhumaine —
à savoir que, dans l'ordre moral, l'intention est la seule chose qui importe ¦—¦,
ni la vertu qui réside dans l'inaccessibilité même de l'idéal ainsi proposé à l'homme.
Mais ce n'est pas le lieu de développer ces considérations. Aussi bien, avec Panétius,
pénétrons-nous dans des régions moins sublimes et incomparablement plus accessibles

à l'homme moyen, à qui s'adresse son enseignement. — (2) Ce terme, dans

lequel chacun reconnaîtra la racine ôpOoç droit, et qu'on traduit généralement

par devoir parfait, s'applique en réalité à un comportement vertueux, à un état de

perfection morale définitive. — (3) Cf. la formule de Diogene : « User de raison
dans le choix des choses conformes à la nature et le rejet des choses contraires ».

Et celle aussi d'Antipater, toute semblable: «Vivre en choisissant ce qui est
conforme à la nature et en rejetant ce qui est contraire ».



184 LOUIS MEYLAN

il élabore, pour l'homme moyen et pour la pratique fr), une morale
des devoirs moyens. « Quant au sage parfait », dit-il à peu près fr),

« ce n'est pas notre affaire. »

Les révolutions les plus profondes ne se font pas en abandonnant
les vieilles formules (les vieilles formules sont chargées d'une vertu
que rien ne saurait remplacer) fr), mais en en changeant le contenu.
Panétius garde la vénérable formule de l'éthique stoïcienne : vivre
conformément à la nature fr), mais on va voir que, dans le vieux
vaisseau, il verse un vin étrangement nouveau. Le souverain bien,
dit-il en effet, qui est à la fois le devoir et le bonheur, c'est de vivre
conformément à sa nature fr), chacun donc conformément à sa nature
individuelle ; il ne s'agit pas pour tous les hommes de réaliser un même

type abstrait de perfection, mais de tendre chacun à sa perfection,
chacun dans sa ligne.

Sans doute, théoriquement, le premier devoir de tout homme est de

jouer son rôle d'homme (c'est l'image qu'emploie Panétius) W, mais

il ne peut pratiquement jouer que le rôle de l'homme particulier, de

l'individu unique qu'il est fr). Ainsi les uns sont faits pour la vie
contemplative (c'est le plus petit nombre) les autres, pour la vie active

(c'est le grand nombre, et c'est pour eux que Panétius compose son

(') Il suit en cela Dicéarque, le premier philosophe qui ait nettement orienté son

enseignement vers la vie active, et non pas contemplative. — (2) L'histoire est dans

Sénèque (Lettres à Lucilius, 116) et elle est charmante : «Eleganter mihi videtur
Panœtius respondisse adulescentulo cuidam quœrenti an sapiens amaturus esset :

de sapiente, inquit, videbimus; mihi et tibi, qui adhuc a sapiente longe absumus, non
est committendum ut incidamus in rem commotam, impotentem, alteri emancipa-
tam, vilem sibi... » Ce « videbimus » n'est-il pas charmant? — (3) Un psychologue
dirait, je pense, qu'elles fonctionnent comme rappel de tendance, d'autant plus
puissamment qu'elles sont, depuis plus longtemps, associées à cette tendance. —
(4) Zf\v ouoXoyouuÉvwç, Tf| cpuaei. — (5) tò lr\v Kara ràç oeòouévc«; rjuîv ck cpuagwç
àopopuoç; Clément d'Alexandrie, Stromates, II, 21. — Cf. Cie, De off., I, 31, 110 :

admodum autem tenenda sunt sua cuique, non vitiosa, sed tarnen propria ut
contra universam naturam nihil contendamus, ea tamen conservata, propriam
nostram sequamur... — Ibid., I, 31, 114: ad quas igitur res aptissimi erimus, in iis

potissimum elaborabimus. Il faut voir, sur ce point, le chapitre 31 tout entier. —
(6) Intellegendum etiam est duabus quasi nos a natura indutos esse personis, quarum
una communis est ex eo, quod omnes participes sumus rationis... altera autem,
qua; proprie singulis est tributa ; Ibid., I, 30, 107. — (7) La morale de Panétius

peut se réclamer du « Connais-toi toi-même » cher à Socrate ; mais en interprétant
ce mot dans un sens qui n'est pas celui où le prenait Socrate ; pour ce dernier, en

effet, l'homme doit s'étudier pour découvrir ce qu'il y a en lui de permanent et

d'universel, ce qui appartient à la nature humaine en général, et conformer son
action à ce type exemplaire.



PANÉTIUS 185

Traité du convenable). Parmi ces derniers, l'un est apte à la carrière
des armes, un autre à l'éloquence, un troisième à la jurisprudence. Il
faut tenir grand compte de ces indications de la nature ; à les négliger,
on manquerait de cette aisance dans l'excellence, que les Grecs
appelaient la grâce, et dont l'absence, sur le visage contracté de Minerve,

provoque le sourire railleur des Grâces qui la regardent jouer de la
flûte.

Mais ce n'est pas tout : on doit tenir compte encore des circonstances

et des personnes au milieu desquelles on vit fr), parce que la beauté

est la parfaite adaptation d'un acte aux circonstances dans lesquelles
il se produit. Les différents âges de la vie, encore, comportent des

devoirs différents fr). L'homme enfin se donne à lui-même comme un
rôle particulier, librement choisi (au lieu que son caractère et les

circonstances au milieu desquelles il vit lui sont imposés) : c'est sa

profession. Les développements de Cicéron fr), sans doute d'après Panétius,

sur l'importance de bien choisir sa profession sont un excellent

exemple de cette morale familière qui distingue le traité de Panétius
de tous ceux qui l'ont précédé fr).

Ainsi la morale de Panétius connaît les hommes, et non pas seulement

l'homme ; et ces hommes, elle s'applique à les considérer dans

leur environnement, à tenir compte des circonstances au milieu
desquelles ils vivent. On sait que, dès la fin du quatrième siècle, la pensée

hellénique a subi l'influence delà science naissante, et en particulier de

la science médicale ; or le principe de tout médecin qui connaît son
métier n'est-il pas celui-ci : il n'y a pas de maladies, il y a des malades

Et dans ce parti pris d'individualisation, ne pourrait-on pas discerner
l'influence de Théophraste, ce naturaliste du monde moral? Quoi

qu'il en soit d'ailleurs, on voit combien la morale concrète, individualisée

et pratique de Panétius diffère de la morale abstraite, générale
et théorique de l'Ancien Portique.

(') Cie, De off. I, 34 125... quid deceat et quid aptum sit personis, temporibus,
aetatibus... — (2) On connaît le développement de ce thème, tout à fait dans le

style panétien, dans l'Art poétique d'Horace, v. 156-178.—(3) De off., I, chap. 32 et

33, § 115 à 121. — (4) On trouve d'ailleurs dans tout le De officiis un grand nombre

d'exemples qui montrent avec quel soin minutieux Panétius s'applique à tenir
compte, autant qu'il est possible de le faire sans tomber dans la casuistique, de tous
les éléments du problème pratique. Il est très probable que seuls les exemples
empruntés à l'histoire et à la vie grecques sont de Panétius, et que les exemples
romains ont été ajoutés par Cicéron (en lieu et place, peut-être, d'exemples
empruntés à la vie grecque, et peu compréhensibles pour des lecteurs romains).



186 LOUIS MEYLAN

C'est en effet une morale de l'inclination, au lieu que la morale de

l'Ancien Portique était, conformément à l'esprit qui porte tout le

système, une morale strictement et rigoureusement rationnelle fr).

Quand le stoïcisme primitif disait : conforme à la nature, il l'entendait

dans le sens, abstrait et général, d'une conformité au type, s'ex-

primant dans la raison. Au lieu que, chez Panétius, la même formule

prescrit quelque chose de très différent, à savoir, une conformité au
caractère individuel, à ce qui fait de tout homme un être unique, à

ses inclinations donc.

C'est que Panétius entend élaborer une morale pratique (et, si je
puis dire, viable) et que la raison, à la démarche rigide, ne saurait
guider efficacement l'homme dans ce dédale de relations et
d'obligations qu'est la vie réelle. La raison, en effet, ne connaît que le général

; elle peut bien nous dire quel est le devoir de l'homme en général
(et c'est ce que faisait la morale de l'Ancien Portique), mais elle est

muette sur le devoir de tel individu particulier dans telles circonstances

particulières. Panétius donc, abandonnant les perspectives
rectilignes de l'esprit de géométrie, pénètre en plein cœur de l'être
individuel, nuancé, concret, ondoyant et divers, au fil d'Ariane de

l'esprit de finesse.

Cette morale individualisée, cette morale de l'inclination est, par
une conséquence naturelle, une morale à la mesure de l'homme fr),

ce qui n'était certes pas le cas de la morale de l'Ancien Portique.
On connaît le jugement de Malebranche sur le stoïcisme : « Pour

ruiner toute la sagesse des stoïques, il ne faut savoir qu'une seule

chose : c'est que nous tenons à notre corps, à nos parents, à nos

amis, etc., par des liens que nous ne pouvons rompre, et que nous
aurions honte de tâcher de rompre »fr). Ce jugement vaut pour la morale
de l'Ancien Portique ; il ne s'applique pas à la morale de Panétius.

(') Etait bonne la seule action jugée par la raison conforme à la nature c'est-à-
dire à la raison. De ce point de vue, la notion du KCiTÓpOuuua, vertu parfaite ou vertu-
bloc, est rigoureusement consistante avec le système : ne peut être vertueux que celui

qui possède sans lacune la logique et la physique de l'école, et de qui chaque action
a été délibérée sub specie universi. — (2) Dans ce propos d'élaborer une morale pour
l'homme moyen, Panétius a su d'ailleurs garder la mesure ; il adopte une attitude
moyenne entre le rigorisme d'Antipater, resté tout proche de l'orthodoxie
stoïcienne, et le latitudinarisme de Diogene de Babylone. —• (3) C'est exactement le

point de vue de Descartes : « Il n'y a eu, ce me semble, que des mélancoliques ou
des esprits entièrement détachés du corps, qui aient pu être ses sectateurs ».



PANÉTIUS 187

Nous savons en effet par un texte formel du De finibus (IV, 9. 23)

ainsi que par Aulu-Gelle (XII, 5) qu'il rejetait l'eVrràGeia et l'àvaXfr)o"ia

des premiers stoïciens, cet idéal d'inhumaine insensibilité, si contraire
à son humanité. D'ailleurs, dans le troisième livre de son Traité du
convenable (qui est devenu, semble-t-il, le deuxième du Traité des

devoirs'), il étudie sous le nom d'« utile » un certain nombre de biens,

qui ne sont pas des parties de la vertu, mais qu'il est néanmoins licite
à l'homme de considérer comme désirables ; ainsi un certain état de

fortune, l'amitié, l'estime et la gloire, toutes choses « que réclame

notre nature » fr) ; dans la mesure, évidemment, où il est possible
de les acquérir et de les conserver sans manquer à aucun devoir.

Jusqu'au plaisir, qui trouve place dans cette morale humanisée.
Plaisir de l'esprit il est vrai, plutôt que plaisir des sens ; qui naît d'une
activité de l'esprit conforme à sa nature ; fleur délicate qui vient,
selon la jolie image de Sénèque fr), égayer le champ qui n'a pas été

labouré en vue d'elle, mais où l'on ne se réjouit pas moins de la voir
éclore. Plaisir dont on peut imaginer qu'il a fleuri les jours de Panétius,
le tout premier, cet Hérodote du monde moral, si friand de toutes les

manifestations de la vie de l'esprit.
Quant aux sens, il résulte de l'anecdote, que nous avons citée à la

page 184, qu'il convient de leur tenir la bride très courte ; par quoi
Panétius évite de glisser sur la pente dangereuse où son honnêteté
et son humanité l'ont engagé. Mais tant il y a que le plaisir physique
lui-même n'est pas considéré comme nécessairement en dehors du

« convenable à l'homme ».

L'homme que considère Panétius n'est donc pas cet être abstrait,
réduit à la seule raison, que Cicéron déjà (De fin., IV, II. 26-28)

reproche au stoïcisme ancien d'avoir substitué à l'homme réel. La raison

est en lui l'rJYeuovtKÓv, le principe directeur, mais Panétius lui laisse

quelque chose à diriger. L'homme de Panétius est un être doué de

raison, il n'est pas l'homo rationalis.
Cette honnête indulgence, dont se tempéraient les exigences très

(*) quae natura desiderat; De off., II, 5, 18. La formule la plus caractéristique est
dans Diogene Laërce, VII, 128 : oÙk aUTdpicn [XereTcu] Trjv àperrjv, à\\à xpeiav
eïvai... KCÙ ùfieiaç kcÙ iaxéoç Kai x°P1YiaÇ,- — D'après Zie off., II, 24, 86, il
semblerait que Panétius n'ait pas, dans son Traité lu convenable, mentionné parmi ces

biens la richesse ni la santé, ce que Cicéron explique par cette remarque qu'il
n'est pas nécessaire de nous y faire penser. — (2) non merces, nec causa

virtutis, sed accessio ; Sen., Dial., VII, 9, 2.



188 LOUIS MEYLAN

hautes, par ailleurs, de la morale panétienne, semble avoir séduit
très vivement Cicéron, si l'on en juge par ce passage du discours qu'il
prononça, pendant son consulat, pour Murèna, élu consul et accusé de

brigue illégale par M. Caton (d'Utique).
Comme on le sait, Cicéron s'applique, dans ce plaidoyer, à ruiner

l'accusation portée par Caton contre Murèna, en montrant qu'elle est

dictée par une trop rigide conception de la vertu. Or, à lire ce passage
très « écrit » fr), on a l'impression de ne pas entendre seulement l'avocat,

mais l'homme ; Cicéron me semble avoir saisi cette occasion de

s'expliquer à lui-même, et peut-être aussi à Caton (qui était son ami),
son attitude à l'égard du stoïcisme orthodoxe (auquel Caton était
resté attaché) et du stoïcisme humanisé de Panétius, dont il avait
subi le charme.

» Sachez, juges», dit-il, «que tout ce que nous voyons de bon, de

divin, d'excellent dans M. Caton lui appartient en propre; tandis que ce

que parfois nous voudrions ne pas trouver en lui vient, non de sa

nature, mais du maître qu'il a suivi. Ce fut en effet un certain Zenon,
homme d'un génie eminent, d'ailleurs, dont les sectateurs s'appellent
stoïciens. Or voici quelques-unes de ses opinions et de ses maximes ;

le sage n'accorde rien à la faveur ; il ne pardonne aucune faute ;

pardonner, c'est sottise et faiblesse ; c'est n'être pas un homme que
de se laisser fléchir ou apaiser par des prières...

»Telles sont les maximes dont M. Caton... s'est emparé, sur la foi
de maîtres très savants, non pour en discuter, comme tant d'autres,
mais pour en faire la règle de sa vie. Les publicains demandent-ils

quelque chose : « Gardez-vous», dit-il, «de rien accorder à la faveur».
Des malheureux, victimes de quelque accident, viennent-ils vous

supplier : « Tu seras un scélérat, un impie, si tu leur accordes quoi que
ce soit par compassion ». Un homme avoue-t-il sa faute et demande-

t-il pardon : « C'est un crime abominable que de pardonner. —¦ Mais
la faute est légère. — Toutes les fautes sont égales »...

»Nos maîtres à nous (j'avouerai, en effet, Caton, que, moi aussi,
dans ma jeunesse, me défiant de mes propres lumières, j'ai demandé à

l'Ecole de m'éclairer), nos maîtres, dis-je, ces hommes pleins de mesure
et de modération, à l'exemple de Platon et d'Aristote, déclarent que
le sage peut accorder parfois quelque chose à la faveur, qu'il est d'un
homme de bien de se montrer compatissant ; qu'il y a des degrés dans

(*) Cie, Pro Mur., chap. 29 à 31 — Cf. De fin., 4, 28, 79.



PANÉTIUS 189

la faute, et dans la peine ; que l'homme le plus ferme peut parfois
pardonner...

» Tel fut Scipion, ce grand homme, qui n'avait pas honte de faire
comme toi, c'est-à-dire d'avoir chez lui un homme d'un savoir
profond et presque divin [c'est Panétius]. Les discours et les préceptes
de ce philosophe, bien qu'ils fussent ceux-là mêmes dans lesquels tu
te complais [c'est-à-dire ceux du stoïcisme], ne le rendirent pas plus
dur ; c'était, au contraire, comme je l'ai appris de vieillards, ses

contemporains, le plus humain des hommes. Et Lélius, formé à la même

école, qui donc sut mieux que lui allier l'aménité et l'agrément à la

gravité et à la sagesse »

Ces lignes de Cicéron, dans lesquelles s'exprime si ingénument ce

sens du possible, caractéristique de l'esprit romain, nous donnent les

raisons essentielles de la faveur avec laquelle la morale panétienne
fut accueillie à Rome, d'abord par les Scipion et les Lélius, puis par
Cicéron et ses amis. Elles nous expliquent que Cicéron, voulant
compléter par un traité de morale pratique le cycle de ses compositions
philosophiques, se soit adressé à l'auteur du Traité du convenable, de

préférence à tout autre philosophe grec. Et avec d'autant moins

d'hésitation, soyons-en sûrs, que la morale pratique, individualisée
et humaine de Panétius avait été, en quelque sorte, la morale de ces

hommes, dont il se sentait le frère, né trop tard, parmi lesquels son

vœu le plus ardent eût été de vivre, et avec lesquels il vivait constamment

en pensée : de Scipion et de Lélius.
Raisons sentimentales donc, et non pas logiques ; par quoi se vérifie

ce que nous disions au début de cette étude fr) de la nature de l'intérêt
que les Romains ont voué à la philosophie. La morale panétienne a

plu aux Romains par son contenu, par ses conséquences pratiques ;

l'homme qu'elle tendait à former était l'homme qu'ils désiraient être.
Ils l'ont donc adoptée, fidèles à leur propos d'éclectisme, sans se

demander si elle était consistante avec le système d'idées auquel elle se

rattachait, ni même avec leur propre métaphysique implicite. Ils
l'ont adoptée, en quelque sorte, d'enthousiasme, et sans l'avoir
soumise à un examen critique.

Bien plus, Cicéron a laissé délibérément de côté, dans le Traité du

convenable, toute la partie théorique, dans laquelle Panétius abordait,
vraisemblablement, certains problèmes sur lesquels nous prendrions
un très vif intérêt à l'entendre, et que la carence de Cicéron ne saurait

(*) Dans la partie qui n'est pas reproduite ici.



igo LOUIS MEYLAN

nous détourner d'examiner au moins sommairement. Quel est le
fondement métaphysique de cette morale A quelle espèce de morale

avons-nous à faire?

Après avoir caractérisé le contenu de cette éthique, nous examinerons
donc certaines questions relatives à sa nature, questions que Cicéron

ne semble pas s'être posées, et dont la discussion, en tout cas, eût paru
tout à fait oiseuse à "ses lecteurs romains.

4. l'humanisme de panétius.

Nous avons signalé, en passant, bien des points sur lesquels Panétius

adoptait une attitude fort éloignée de celle des premiers stoïciens ;

et nous avons, à la rencontre, qualifié d'humanisme l'attitude adoptée
sur ces points par Panétius. Essayons de justifier cette interprétation

; ce sera en même temps marquer l'originalité du Moyen Portique

par rapport à l'Ancien.
Notons, d'abord, que Dieu est totalement absent de l'éthique

panétienne : l'homme n'y a de devoirs qu'envers lui-même et ses semblables.

Il est vrai que le cadre adopté par Panétius pour y couler sa morale

pratique fr) se prêtait malaisément à l'énoncé des devoirs de l'homme

envers Dieu. Mais un texte, au moins, du Traité des devoirs prouve que,

(:) La théorie des quatre vertus qui, dans le traité de Panétius, sert de cadre à

l'exposé de nos devoirs, n'appartient pas en propre à notre philosophe. C'est le bien

commun de toute l'éthique grecque. On la trouve chez Socrate (aussi bien chez celui
de Xénophon que chez celui de Platon) et chez Démocrite ; et tous les stoïciens
l'avaient adoptée. Ces quatre vertus, qui ne sont autres que les quatre vertus
cardinales de la morale chrétienne, sont, comme chacun le sait, la prudence ou sagesse,
connaissance du bien, du mal et de l'indifférent ; la tempérance qui consiste à régler
les appétits ; la force, qui consiste à supporter fermement les maux que la sagesse ne

peut éviter ; et la justice, qui, déterminant nos rapports avec les hommes, consiste
à rendre à chacun le sien. La bienfaisance ou libéralité est rattachée par Panétius à

la justice, dont elle est en quelque sorte l'aspect positif. On trouvera cette division,
entre autres, au chap. 5 § 15 du livre I du Traité les ievoirs.

Quelle qu'ait été la fortune de cette division, elle prête le flanc à une grave critique.
Ces diverses « vertus » empiètent les unes sur les autres, et, si l'on compare la définition

qu'en ont donnée les divers moralistes, on voit qu'ils les étendent ou les restreignent

arbitrairement. Il est bien difficile, par exemple, de voir en quoi diffèrent la

tempérance et la prudence, telles qu'elles sont décrites au premier livre du De officiis ;

ce flottement continuel rend très malaisée l'analyse du traité de Cicéron. A ce point
de vue, la classification qui a prévalu dans les traités de morale moderne : devoirs

envers soi-même, devoirs sociaux, devoirs envers Dieu, est certainement préférable.
Si l'on groupe sous ces trois chefs la matière du Traité les ievoirs, on constate que
Panétius exprime presque tous nos devoirs en termes de morale sociale, comme si



PANÉTIUS 191

si Panétius eût eu quelque chose à en dire, il eût trouvé moyen de

l'introduire même dans ce cadre. Il consacre en effet six mots fr) à

définir les devoirs de l'homme envers la divinité ; et on va voir que
la mention qu'il en fait est beaucoup plus significative qu'une omission

pure et simple ; voici, en effet, ces six mots :

«.Deos placatos pietas efßciet et sanctitas : la piété et la sainteté apaiseront

les dieux ; immédiatement après les dieux », continue-t-il, « (pro-
xime autem et secundum deos) ce sont nos semblables qui peuvent nous
être le plus utiles. » On ne peut pas se défendre de l'impression que
les dieux sont mentionnés ici par acquit de conscience et, si j'ose dire,

pour la bonne façon fr) ; d'autant plus qu'on lit, deux lignes plus
loin : « deos nocere non putant : on admet que les dieux ne sauraient
nuire». Mais alors quel besoin y aurait-il de les apaiser?

Nous pouvons donc considérer les rares mentions d'un devoir de

l'homme envers les dieux dans le Traité du convenable comme un corps
étranger dans un système, par ailleurs parfaitement consistant (3) ¦

système de valeurs purement humaines, dont le sentiment religieux
est totalement absent. Une remarque présentée à la fin de notre
exposé du système de Panétius pouvait d'ailleurs, déjà, le faire prévoir.

Le fondement de la loi morale ne saurait donc être pour Panétius
la volonté divine. Qu'est-ce donc pour lui que le devoir? un ordre
transcendant à l'homme, dans lequel l'individu doit insérer son action

l'homme n'avait de devoirs qu'envers la collectivité à laquelle il se rattache. Et cette
façon de concevoir le rapport de l'individu et de la collectivité coïncide remarquablement

avec le point de vue de Cicéron, qui est celui du politique, qu'intéressent presque
exclusivement les vertus propres à resserrer le lien social. Aristote avait adopté
une autre divi sion des vertus, distinguant la vertu de connaissance (òiavor|TtKr|) et

la vertu morale (i|9lKrj) ; Panétius s'y réfère tacitement dans plusieurs développements

(De officiis, livre I, chap. 5, 6 et 7 ; 43, 44 et 45).

(¦) De off., II, 3, 11. — (2) On les trouvera encore mentionnés ici et là (cf.
entre autres De off., 1, 4;, 160) mais toujours dans quelqu'une de ces formules stéréotypes,

auxquelles on ne saurait attribuer plus de portée qu'à notre « s'il plaît à

Dieu » ou à l'hyperbole familière : « il ne craint ni Dieu ni diable ». — (3) Dans le

troisième livre du Traité les devoirs, que Cicéron se vante d'avoir composé sans
aide (nullis adminiculis, sed, ut dicitur, Marte nostro, III, 7, 34), l'absence de toute
sanction divine s'exprime de la façon la plus crue. Ainsi au chap. 28 § 102 : il
s'agit du devoir de tenir son serment : num iratum timemus Jovemi demande le

philosophe ; et il conclut au terme d'un long développement (§§ 102 à 106) que c'est

par respect de soi-même qu'on doit faire ce qu'on a promis de faire, dans le sens

exact où on l'entendait au moment où on l'a promis. Jam enim non ai iram leorum,

qua nulla est, sei ad justitiam et ad fidem pertinet. D'où il ressort que cette absence

de Dieu dans la morale panétienne, bien loin d'étonner ou de gêner Cicéron, répondait

exactement à sa propre attitude.



192 LOUIS MEYLAN

sous la menace de certaines sanctions? un ordre immanent à l'homme,
une loi intérieure?

En la carence de Dieu, on ne voit pas trop à quelle sanction
surnaturelle Panétius eût pu faire appel. Nous savons d'ailleurs, par des

textes formels, qu'il niait l'immortalité de l'âme individuelle fr). On

pourrait s'attendre à le voir insister d'autant plus sur les sanctions

naturelles, sociales ou intérieures ; mais il n'en est rien.
Le développement sur les soucis, les angoisses et la crainte qui

empoisonnent les jours et les nuits du tyran se trouve dans le troisième
livre fr) ; il faut donc le mettre au compte de Cicéron, non de Panétius.
En ce qui concerne les sanctions sociales, Cicéron traite longuement
au deuxième livre, d'après Panétius, de l'estime et de la gloire qui
s'attachent à la vertu. Mais, de même que le plaisir, elles ne sont ni
la récompense ni le mobile de l'acte vertueux ; elles l'accompagnent,
elles ne le déterminent pas.

La morale panétienne ne s'appuie donc pas plus sur la sanction
intérieure que sur la sanction extérieure. Elle est ainsi, au sens le plus
rigoureux et le plus complet, une morale sans sanction, comme elle est

une morale sans impératif, on doit même dire, quelque paradoxale

que puisse paraître l'expression, une morale sans devoir fr).

On peut se demander si Cicéron l'a bien compris. Il est assez curieux

que, dans son préambule, il reproche à Panétius de n'avoir pas défini
le « devoir » fr). Inadvertance fr)? Je crois plutôt que Cicéron s'est

Le texte le plus caractéristique se trouve Tuscul., I, 32, 79. En ce qui
concerne la destinée de l'âme humaine, les premiers stoïciens, d'ailleurs, ne s'entendaient

pas. Cléanthe admettait la survie, mais non l'immortalité, et Chrysippe n'accordait
cette prolongation d'existence qu'à l'âme des justes. Ces divergences d'opinion, sur
un point qui nous paraît essentiel, suffiraient à établir qu'aucun de ces philosophes,

pas plus ceux qui admettaient une survie que ceux qui la niaient, ne songeait à étayer
la morale sur des sanctions après la mort. Sur ce point particulier, donc, Panétius

ne s'écartait pas de l'orthodoxie stoïcienne. — (2) De off., Ill, 21, 84. — (3)
L'expression n'est paradoxale que par rapport au latin : le mot officium, par lequel
Cicéron traduit le terme grec Ka9f)K0v, implique l'idée de devoir ; Ka6fiKOV ne

l'implique pas. Par contre, le KCtTÓpOuJfia des premiers stoïciens présente une
frappante analogie avec la notion kantienne du devoir. Cf. ci-dessus p. 186 et n. 1.

— (4) Placet igitur, quoniam omnis disputatio de officio futura est, ante definire, quid
sit officium : quod a Panaetio prsetermissum esse miror. A quoi Cicéron ajoute avec
une candeur dont Panétius eût su sourire : omnis enim, quœ ratione suscipitur, de

aliqua re disputatio debet a definitione proficisci, ut intelligatur, quid sit id de quo
disputetur ; De off., I, II, 7. — (5) Inadvertance excusable, si l'on considère dans



PANÉTIUS 193

mépris sur le sens même de l'éthique panétienne ; nous serons
vraisemblablement en mesure de nous prononcer sur ce point quand nous

aurons caractérisé avec plus de précision cette « morale sans devoir »,

ce KaGfJKOV panétien.
Or, il ressort évidemment du chapitre 4 du premier livre du Traité

des devoirs que tous les « devoirs » étudiés par Panétius ne sont pas
des devoirs, mais des manières d'être naturelles et convenables à

l'homme fr), en raison même de sa constitution. L'éthique de Panétius
n'est ainsi que le développement de la définition de l'homme, animal
raisonnable. En vertu de quoi, à l'instinct de conservation, qui est

commun à tous les êtres vivants et qui les pousse à conserver et à

accroître leur être, s'ajoutent chez l'homme, et chez l'homme seul,
certaines tendances qui définissent son « humanité », et dans l'obéissance

auxquelles consiste le KaGfJKOV.

L'homme est tout d'abord un être sociable (ZiLtov koivwvikov) ; il
ne peut subsister et se développer que dans le cadre de la société où

la Nature l'a placé. De là découle le «devoir» envers la famille, cellule

primitive, et l'Etat, élargissement de cette cellule.
L'homme est ensuite capable et désireux du vrai (que cela se dit

plus élégamment en grec : £ûnov qnXouaGéç ou qnXcxTocpov ; il éprouve
le besoin d'apprendre et de comprendre, de mettre dans les phénomènes

un certain ordre conforme à sa raison, d'atteindre, sous les

apparences changeantes, la réalité stable, sous la complexité et la
diversité, le simple et l'un. De là ces « devoirs » (mentionnés si
sommairement par Cicéron) que l'homme a envers son propre esprit.

L'homme a encore le désir de primer ; il est qnXapxoç : il veut com-

quelles circonstances Cicéron a composé son Traité les devoirs. C'était en 44 (peut-
être le traité ne fut-il publié qu'en 43). Or, cette même année, comme s'il eût eu le

pressentiment de sa mort prochaine, Cicéron donne coup sur coup au public romain
son Traité sur la nature des dieux, ses essais Sur l'amitié et Sur la vieillesse, ses

¦ deux ouvrages Sur la divination et Sur le destin... et quelques autres! En outre, dès

septembre de cette même année, il entreprend contre Antoine la lutte qu'ont
immortalisée ses Philippiques ; les quatre premières Philippiques sont de 44.
Quelques inadvertances seraient excusables au milieu de si grandes occupations
et de si graves préoccupations. Mais on verra qu'il s'agit d'autre chose.

(*) Naturelles : Generi animantium omni est a natura tributum... I, 4, 11. Eadem

natura vi rationis hominem conciliât homini... I, 4, 12. Animus bene informatus a

natura... I, 4, 13. Nec vera illa parva vis naturai est, I, 4, 14. Etc.
Convenables : in primisque hominis est propria veri inquisitio atque investigatio.

Ex quo intelligitur, quod verum, simplex sincerumque sit, id esse natures hominis ap-
tissimum. I, 4, 13.

REV. DE THÉOI,. ET DE PHI!.. N. S., t. XVII (nO 72, I929). I3



194 LOUIS MEYLAN

mander. Et il entend ne s'incliner que devant ceux dont il reconnaît
la supériorité (c'est la racine du « devoin> d'admiration ou de respect),
ou devant ceux qui commandent, dans l'intérêt général (c'est la racine
de la vertu de discipline).

Il est enfin qnXOKOtXoç, ; il aime le beau. Sensible à la proportion,
à l'ordre dans le monde au milieu duquel il vit, il éprouve le besoin
de mettre dans son comportement le même ordre et la même beauté.
C'est la source de ces manières d'être dont Cicéron traite, à la fin du

premier livre de son traité fr), sous la rubrique de ordine rerum et
de opportunitate temporum, qu'il explique ingénieusement par une
comparaison fr), mais pour lesquelles les Grecs seuls ont trouvé des

noms : eùraHia, etJKcapia.

Obéir à ces tendances, à ces inclinations naturelles, suivre la nature,
c'est là le KaGfJKOV ; mais ce ne sont pas des officia^. En adoptant ce

terme pour rendre le grec KaGfJKOV fr), Cicéron a donc altéré, tout à fait
inconsciemment sans doute et parce qu'on ne se met jamais au point
de vue d'autrui que de son propre point de vue, le sens de l'éthique
qu'il se proposait de faire connaître à ses compatriotes. Il a donné
à ce qui n'est qu'une description du comportement de l'homme bien
né (animus bene informatus a natura) l'apparence trompeuse d'une
morale normative, prescrivant à l'homme des devoirs en quelque sorte
catégoriques.

L'éthique panétienne est donc bien une éthique sans impératif,
comme elle est une éthique, sans sanction ; elle présente à l'homme,
sous le nom de convenable, une image de l'homme à laquelle elle
paraît attribuer la vertu de conformer à sa ressemblance le comportement

de l'homme ; de même que le Dieu immobile d'Aristote agit sur
le monde (à la façon d'un attrait, d'une fascination, comme un idéal

donc).

(r) De off., I, chap. 40 et 41 ; §§142-149.—(2) Il doit y avoir convenance entre no*,
actions comme entre les parties d'un discours bien composé. — (3) Officium a, en
effet, la valeur quasi-juridique d'obligation attachée à une fonction, à une charge ;

or, une telle obligation ne saurait se concevoir sans une sanction. On voit dans quel
autre monde nous entraîne Cicéron par cette simple transposition ; il était logique,
cette clef adoptée, de traduire le singulier Ko9qKOV (irepi toû Ka6t)KOVTOç,) par
le pluriel officia (De officiis) — (4) Si l'on demandait par quel terme alors Cicéron eût
dû traduire Ka6f)KOV, il faudrait sans doute répondre que ce qu'il avait de mieux
à faire, étant donné son propos de vulgarisateur, c'était de le traduire par officia. Il
faut parler aux gens le langage qu'ils comprennent; cette transposition était le seul

moyen de rendre assimilable à ses compatriotes l'éthique panétienne.



PANÉTIUS 195

Par cette confiance en l'inclination naturelle de l'homme, l'éthique
panétienne rejoint ainsi l'optimisme caractéristique de l'hellénisme
des grands siècles. L'idée que l'homme pourrait désobéir à ces

tendances, et ne pas se conformer à sa définition, ne semble même pas
effleurer l'esprit de Panétius ; dans sa conception de la vie et de l'homme,

rien qui ressemble même de loin à ce mal radical ou à ce péché

originel fr) dont l'ombre s'est depuis étendue sur l'âme humaine.
C'est la même confiance en la raison qui porte la morale antique dès

qu'avec Socrate elle se détache de la religion. Ce que l'homme conçoit

avec une suffisante netteté comme étant le bien, il ne se peut pas

qu'il ne l'accomplisse pas. Connaître, c'est pouvoir.

Une esthétique donc, une esthétique de la vie humaine, plutôt
qu'une éthique fr) : la valeur de l'action résultant, non de la conformité

à une règle extérieure, ni de tel résultat extérieur à l'agent,
mais de certains caractères de l'action envisagée en soi, comme étant

son but à elle-même : l'action-jeu.
La vie, donc, une œuvre d'art, se développant selon sa loi intérieure,

comme un beau fleuve, ou comme un beau poème ; manifestation

spontanée d'un besoin plus complexe que le besoin rationnel, le

dépassant donc en l'intégrant ; exprimant l'être total, et non une de ses

tendances seulement (celle justement qui diffère le moins d'un individu
à l'autre et d'un peuple à l'autre) ; exprimant donc, avec le besoin de

logique, tous les autres besoins de l'homme, qui varient, eux, selon

les temps et les lieux et d'un individu à l'autre ; ces besoins, plus ou
moins confusément sentis, pour lesquels la langue a à peine des mots :

besoin de'grandeur ou de force, ou de sérénité, ou d'harmonie, ou de

tendresse (ce qu'on appelle le style d'une œuvre d'art ou un style
de vie, résultant de la prépondérance d'un de ces besoins sur les autres).

La vie une œuvre d'art ; et l'éthique, une esthétique : on peut s'at-

(¦) De même que la notion de péché, celle de sacrifice n'a pas de place, ni de sens,
dans l'éthique panétienne. Donner sa vie pour la patrie, de même pour la science ou

pour la vérité, c'est être fidèle à sa nature, jouer son rôle d'homme; c'est réaliser

son être ; c'est, dans certaines circonstances, la seule chose qu'il soit convenable de

faire, donc la seule chose qu'un homme bien né puisse faire. — (2) Panétius rejoint
ainsi, par delà le rationalisme exaspéré de l'Ancien Portique, ce qui paraît avoir été

la conception naïve des Hellènes, en attendant de trouver son expression philosophique

dans l'éthique de Platon ou d'Aristote : la vie conçue, ou plutôt sentie,
comme une œuvre d'art ; la confiance dans le naïf, l'instinctif ; l'aisance dans

l'excellence, perfection suprême.



i96 LOUIS MEYLAN

tendre a priori à ce que cette esthétique de la vie humaine accuse le

même style que les autres créations du génie hellénique. La concordance

paraîtrait sans doute parfaite, si nous avions le rrepi toû KCtGrj-

kovtoç. Mais nous n'en avons qu'une réplique, et une réplique n'est

jamais qu'un compromis entre le style de l'original et le style du

copiste fr). Il est cependant impossible de méconnaître, dans le De

officiis, quelque déformation qu'y ait subie la pensée de Panétius,
une œuvre d'inspiration, de style tout hellénique. Une preuve en
suffira : considérons les formules que Cicéron, fidèle interprète sur ce

point de la pensée panétienne, propose de ce qu'il nomme nos « devoirs »

et de ce qui est, pour Panétius, le « convenable à l'homme » : nous les

trouverons toutes pénétrées de ce sens de la mesure fr) qui, sous une
forme théologique et imagée chez Eschyle ou Hérodote, explicitement
chez Platon et surtout chez Aristote fr), caractérise la philosophie
pratique de l'Hellène, non moins que les chefs-d'œuvre de ses poètes,
de ses sculpteurs ou de ses architectes.

La sagesse, par exemple, c'est un équilibre, un milieu entre deux
tendances opposées, et également vicieuses : d'une part l'incuriosité,
le dédain des valeurs spirituelles ; d'autre part l'exclusive et stérile
méditation de problèmes insolubles ou sans fruit pratique.

La prudence, qui est la sagesse appliquée au gouvernement de

soi-même, doit de même établir un équilibre entre les divers pouvoirs
de l'âme, tenant en quelque sorte la balance égale entre le naturalisme,
qui donne à l'homme ses instincts pour règle, et l'ascétisme, qui les

violente ou les étouffe.
Même sens de la mesure dans la définition des parties dont se compose

la tempérance. Ainsi la décence est un comportement qui se

tient à égale distance du cynisme et de la pruderie ; le décorum ou
bon ton consiste à éviter, d'une part la mollesse et les poses alan-

guies, d'autre part la rudesse et la brusquerie.

Nous avons déjà indiqué comment, en traduisant KaöfJKOV par officia, Cicéron

passait du plan esthétique sur le plan juridique. Tout de même, il traduit TÒ KCt\óv,

le beau, par honestum ; or, honestum veut dire exactement : ce qui nous vaut de la
considération. Et ainsi, cette notion: cpi\OKaXoç (litt.: qui aime le beau) se trouve
transposée en celle-ci : qui aime la gloire :

« Romains, j'aime la gloire, et ne veux pas m'en taire »

C'est passer d'un style de vie à un autre ; c'est changer de climat spirituel. —
(2) Qu'on note la fréquence dans le De officiis des deux mots finis (limite) et molus
(mesure) — (3) Sous sa forme théologique et imagée, c'est l'üßpic eschylienne. Sous

sa forme philosophique, c'est la théorie de la vertu-équilibre, qu'on trouve exposée,

par exemple, dans Aristote, Eth. ai Nicom., livre IV, chap. 12 à 14.



PANÉTIUS 197

Le même souci de mesure préside aux prescriptions relatives au
«devoir» de justice: la justice se tient à égale distance du: «Tu
aimeras ton prochain comme toi-même», folie qu'il était réservé au
christianisme de proclamer, et de l'égoïsme qui ne considère en tout
que son propre intérêt.

En ce qui concerne la bienfaisance ou libéralité, il faut se garder
d'une imprévoyante prodigalité, aussi bien que de l'avarice.

Quant au courage, que Panétius a soin de définir de telle façon que
sa pratique ne soit pas réservée aux seuls soldats, il est situé par
rapport à la témérité d'une part, et à la timidité d'autre part.

On pourrait multiplier ces exemples. Mais en voilà assez pour montrer

comment le KaGfJKOV panétien est un état d'équilibre entre deux
tendances antagonistes, de même que l'Univers panétien est un état

d'équilibre stable entre les forces antagonistes qui les sous-tendent.

L'éthique panétienne, esthétique de la vie humaine, apparaît donc,

par ce sens de la mesure qui en est la dominante, comme l'expression
la plus parfaite, sur le plan de l'action, du génie hellénique. Elle s'offre
à régler l'activité humaine comme il a établi les proportions du
Parthenon ou déterminé la convenance des parties dans un dialogue de

Platon. Le style de vie qu'elle définit est le plus pur style hellénique.

Maintenant que nous avons déterminé le sens du KaGfJKOV panétien
et défini l'éthique panétienne, cette éthique sans obligation ni sanction,

comme une esthétique de l'activité humaine, nous saisissons à

plein l'humanisme panétien. L'humanité est, en effet, l'axe unique,
autour duquel tourne tout le système du fondateur du Moyen
Portique. D'une part, c'est, comme nous l'avons dit, l'humanité détachée

en quelque sorte du Tout où l'Ancien Portique l'avait incluse,
l'humanité prenant conscience d'elle-même et se réalisant, qui est l'unique
acteur du drame cosmique exposé dans la physique panétienne.
D'autre part, nous venons de le voir, la notion d'humanité est au

centre de l'éthique panétienne : norme, idéal et mobile de l'activité
de l'homme, l'humanité nous dicte notre « devoir » et nous pousse à

l'accomplir. Hominis est, hominis proprium est (c'est le propre de

l'homme), tel est comme le leit-motiv de cette éthique humaniste fr).

Comparé à la doctrine de l'Ancien Portique, telle qu'on la trouve
constituée chez Chrysippe, il faut reconnaître que l'humanisme pa-

(l) Voir, entre autres, au premier livre du De officiis, les §§ 34, 50, 105, 144.



r98 LOUIS MEYLAN

nétien manque de cette ampleur par laquelle le stoïcisme primitif
force l'admiration. En effet, le stoïcisme primitif était un système
complet, « la science des choses divines et humaines », qui, à travers
toutes les parties dont il se composait, logique, physique, théologie,
anthropologie, éthique, rendait sensible l'universelle présence de la
raison. Or, dans la doctrine panétienne, pour autant que nous en
pouvons juger, la logique ne recevait que fort peu de développement ;

la physique y était amputée de son dernier chapitre, la théologie (la
dernière des questions naturelles, en même temps que l'introduction

à l'éthique) ; l'éthique elle-même y était, nécessairement, muette
sur les rapports de l'homme avec la divinité. L'humanisme panétien

manque également de ce mouvement qui, dans le stoïcisme primitif,
entraîne tout au rythme de l'universelle raison « selon laquelle les

événements passés se sont produits, les présents se produisent et les

futurs se produiront » fr).

Mais ce que Panétius prétendait faire, il l'a fait de main de maître.

(x) En présence de différences si profondes, on peut se demander si Panétius avait
le droit de se réclamer du stoïcisme. C'est là, à vrai dire, une question secondaire,
à laquelle, d'ailleurs, la réponse à faire ne me paraît pas douteuse. L'humanisme de

Panétius peut se réclamer du stoïcisme au même titre que la religiosité de Cléanthe,

par exemple.
Le stoïcisme primitif était en effet un monisme matérialiste, ou, plus exactement,

un vitalisme : l'univers est un grand être, animé par une grande âme. Mais le rapport
de cet univers et de cette âme restait dans le vague. C'est ce qu'aperçoit nettement
Origene (Sur l'évangile le Jean, XIII, 21): « Bien qu'ils disent que l'être providentiel
est de même substance que l'être qu'il dirige, ils n'en disent pas moins pourtant qu'il
est parfait et différent de ce qu'il dirige ». De là possibilité de deux interprétations,
l'une transcendante, l'autre immanente. Or Cléanthe a suivi la première de ces voies,
Panétius la seconde; et l'une était aussi légitime que l'autre. Cléanthe, donc, s'adresse
à Zeus comme à l'être transcendant et personnel : « Maître de la nature, toi qui
gouvernes avec la loi toutes choses, c'est le devoir de tout mortel de t'adresser sa prière.

Roi suprême de l'Univers, ton empire s'étend sur toutes choses. Rien, sur la terre,
Dieu bienfaisant, rien ne s'accomplit sans toi, rien dans le ciel éthéré et divin, rien
dans la mer, hormis les crimes que commettent les méchants dans leur folie... Zeus,
auteur de tous les biens... retire les hommes de leur funeste ignorance : dissipe les

ténèbres de leur âme, ô notre père, et donne-leur de comprendre la pensée qui te
sert à gouverner le monde avec justice » Pour Cléanthe, il y a donc un devoir, et
c'est l'acceptation joyeuse de la volonté divine, conformément au beau mot de

Sénèque : non pareo Deo, sed assentior. Pour Panétius, au contraire, Dieu s'absorbe dans
l'univers ; toute transcendance est exclue de cet univers exactement équilibré, éternel,

où l'homme ne relève que de la loi intérieure inscrite dans son humanité Pour
cet homme, il ne saurait donc y avoir de devoir, au sens strict du mot ; le Kd9f)KOV

en est le substitut. —¦ Ce sont là les deux pôles du système stoïcien.



PANÉTIUS 199

Il a donné de l'humanisme esthétique l'expression la plus achevée,

l'expression définitive. Dans la forme stoïcienne, il a coulé la plus pure
éthique hellénique. Avec, lui, et avec lui seulement, le stoïcisme,
dans lequel on entendait jusqu'alors comme un écho des cymbales
asiatiques et les outrances des prophètes sémites, est devenu une

philosophie proprement hellénique.
On pourrait d'ailleurs soutenir qu'en lui imposant ce caractère,

Panétius n'a fait que dégager le véritable sens de l'éthique stoïcienne

qui, dès ses débuts, tendait à être une éthique esthétique, c'est-à-dire
à placer le souverain bien dans un état intérieur à l'homme, à faire
donc de la perfection de l'homme la seule fin de l'effort humain et la
seule « récompense » de cet effort.

Quoi qu'il en soit, au reste, du stoïcisme primitif, c'est là ce que
Panétius a fait, avec la plus lucide conséquence. Il n'y a pour lui
qu'une valeur : l'homme, ou, plus exactement, l'humanité, en tant
que lieu unique de la perfection esthétique ; et pour sauvegarder cette
valeur unique, il sacrifie, nous l'avons vu, la rigueur logique du
système ; il en sacrifie l'ampleur imposante. A l'humanité, il fait le
sacrifice de Dieu.

Ou plutôt, l'humanité, fin suprême de l'effort humain, devient à

elle-même son Dieu ; Dieu-Idéal, immobile mobile de l'effort de l'homme

vers sa perfection.
Telle est, en effet, la formule dernière de l'humanisme panétien : la

religion de l'humanité. Expression achevée, répétons-le encore, de la

philosophie spontanée de l'Hellène ; de ce qu'il y avait de plus
profond, de plus original, de plus vivant dans la conscience hellénique ;

formule exacte de ce style de vie, qui n'a fleuri qu'en un lieu et que
quelques siècles, mais dont les fruits ont mûri pour tous les siècles et

pour toutes les races.

Style de vie dont la floraison avait déjà pris fin quand Panétius,
le dernier Hellène de la dernière cité hellénique, en donna cette
expression définitive. Car, de même que Cicéron élabore la théorie
achevée de l'éloquence romaine quand déjà les conditions nécessaires

à son existence avaient cessé d'être, de même Panétius donne sa

formule définitive à l'éthique implicite de l'hellénisme classique quand
déjà les conditions politiques et sociales de ce style de vie avaient,

partout, cessé d'exister.
Comme si, une fois qu'elles se sont exprimées, les civilisations,

ayant en quelque sorte dit leur dernier mot et épuisé leur raison



200 LOUIS MEYLAN

d'être, devaient faire place à d'autres — tel l'agave-aloès, qui a mis

cent ans à produire sa fleur, et qui meurt.

Mais, mourir, pour les civilisations qui se sont exprimées, c'est

entrer dans de nouvelles combinaisons, dans le cycle sans fin des

métamorphoses. L'hellénisme, religion de l'humanité, n'a pas cessé d'entrer
dès lors, à titre d'élément noble, dans tous les plus généreux essais

tentés par l'homme pour réaliser pleinement son humanité. Et il s'est

trouvé que c'est sous la forme que lui avait donnée Panétius, qu'il a

exercé, pendant de longs siècles, l'influence la plus étendue et la plus
profonde.

Sur les Romains d'abord, nous avons dit pourquoi, au temps où
Panétius était l'hôte et l'ami de Scipion Emilien et de Lélius ; puis,

par l'intermédiaire de Cicéron, sur les derniers siècles de la civilisation
romaine, sur le christianisme naissant, sur tout le moyen âge et sur
les premiers siècles de l'ère moderne.

Si donc l'on peut reprocher avec raison à Cicéron de n'avoir pas
toujours rendu fidèlement la pensée de Panétius, il faut reconnaître

que cette pensée, expression dernière de l'hellénisme, doit à l'adaptation

de l'orateur romain, plus qu'à toute œuvre latine ou grecque, son

rayonnement dans l'espace et dans le temps fr). C'est essentiellement,

en effet, à travers le Traité des devoirs que le moyen âge et

l'Europe moderne ont connu l'hellénisme.
Sur le moyen âge, l'influence du traité cicéronien a été en quelque

sorte doublée par saint Ambroise, qui l'a transposé, à l'usage des

clercs, dans son De officiis minìstrorum libri III.
Après la Renaissance, encore, quand on pouvait boire à même la

(*) Ce n'est là d'ailleurs qu'un cas particulier ; la loi est générale. C'est grâce à

Rome, en effet, que l'hellénisme n'a pas péri, dès avant les invasions barbares,
étouffé entre les lourdes civilisations égyptienne et asiatique, en résistance auxquelles
il s'était constitué. Et c'est grâce à Rome que quelque chose de l'esprit hellénique a

subsisté dans l'Europe médiévale, jusqu'au moment où la Renaissance a fait flamber
à nouveau le feu qui couvait sous la cendre. C'est Rome, en effet, qui a donné à

l'hellénisme, parfait, exquis,'mais spatialement, matériellement infime, l'étendue et
la masse, grâce auxquelles il a pu survivre à tous les cataclysmes et traverser les

siècles. Rome a été ainsi plus qu'un intermédiaire : elle a fourni la matière,
l'indispensable matière, sur laquelle s'est exercée l'action informatrice du génie hellénique.
Depuis le milieu du siècle dernier, on va à l'hellénisme directement, sans plus passer

par les Latins. On a grand raison, quand on peut le faire. Cicéron et ceux des
Latins qui ont été principalement des vulgarisateurs de l'hellénisme sont tombés dans

un profond discrédit. C'est oublier, injustement, le service incalculable qu'ils ont rendu
à l'hellénisme, en le vulgarisant.



PANÉTIUS 20I

source hellénique, on continue à faire le plus grand cas du Traité des

devoirs. Edité quarante fois avant la fin du quinzième siècle, et cent

quarante fois au seizième, on en donnait fréquemment encore des

éditions au dix-septième et au dix-huitième siècles.

Parmi tant d'expressions de l'admiration qu'il excitait, je n'en
relèverai que trois. Erasme, dans sa préface à son édition de ce

traité, en exalte la vertu, et le met sans ambages au-dessus des

moralistes chrétiens de son temps fr). Voltaire enchérit : « On n'écrira

jamais rien de plus sage, de plus vrai, de plus utile » Saint-Cyran,
lui, y voit la perfection de la morale humaine: «Dieu a voulu», dit-
il, «que la raison fît ses plus grands efforts avant la loi de Grâce, et
il ne se trouvera plus de Cicéron ni de Virgile ».

C'est Saint-Cyran qui a raison. Le De officiis de Cicéron — pour
autant qu'il reproduisait fidèlement le style du rcepi toû KaGqKOVioç
de Panétius — était l'expression achevée de l'humanisme hellénique.

Louis MEYLAN.

(') Sic me totum inflammavit ad honesti virtutisque Studium, ut jampridem nil
tale senserim nostrates quosdam neotericos legens qui, christiani, Christianas
philosophise mysteria profitentur.


	Panétius : et la pénétration du stoïcisme à Rome au dernier siècle de la république

