
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 72

Artikel: Études sur le stoïcisme dans l'antiquité : la logique stoïcienne

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LE STOÏCISME

DANS L'ANTIQUITÉ fr)

LA LOGIQUE STOÏCIENNE

L'œuvre logique des stoïciens a été diversement jugée. Dans

l'antiquité ses adversaires comme ses partisans la tenaient en haute estime;
ils considéraient en particulier Chrysippe comme le plus habile des

dialecticiens et déclaraient que, s'il existe une dialectique à l'usage
des dieux, elle ne saurait être autre que celle de Chrysippe fr).

Jusque vers la fin du XIXe siècle les historiens modernes de la

philosophie n'ont en général pas ratifié ce jugement. Zeller entre
autres déclare que les stoïciens ont perdu de vue le but véritable de

la logique qui est de donner une image des opérations réelles de la

pensée et de ses lois et qu'ils sont tombés dans un formalisme
infécond et vide fr).

Une pareille appréciation reste troublante, car des hommes tels que
Cicéron, Alexandre d'Aphrodisias et surtout Simplicius, pour ne citer

que ceux-là, étaient des esprits avertis et éclairés ; étant à même de

puiser à des sources plus abondantes que celles dont nous disposons,
ils se trouvaient en meilleure situation que nous pour étudier la logique
stoïcienne et leur jugement sur cette dernière doit être pris en sérieuse

considération.
On comprend donc qu'au cours de ces vingt dernières années de

(') Les quatre études sur le stoïcisme que la générosité de la Fondation Lucerna

nous permet de publier en un fascicule spécial, ont été données, à Lausanne, à la
Société des Etudes des Lettres, pendant l'hiver 1927-1928. (Réd.) — (2) Diogene
Laërce, Livre VII, ch. 7 (180).— (3) Zeller, die Philosophie der Griechen, 3e éd.,

III, 1, 116.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVII (n° 72, I929). II



162 ARNOLD REYMOND

sérieuses tentatives aient été faites pour dégager, si possible, la
signification des réformes logiques entreprises par Zenon et surtout par
Chrysippe. Parmi ces tentatives nous signalerons comme étant les

plus importantes celles de V. Brochard fr), O. Hamelin fr), E. Bré-
hier <3). Ce qui les caractérise, c'est de mettre en rapport étroit la

logique des stoïciens avec les tendances primitives qui sont à la base

de leur système.
Dans ces tendances M. Bréhier en particulier discerne avec raison

non seulement le nominalisme emprunté à l'école mégarique, mais
aussi un empirisme spécial dérivant de la pratique médicale. Les
premiers stoïciens s'étaient en effet beaucoup préoccupés des maladies

et Zenon, comme plus tard Chrysippe, avait même écrit sur ce sujet,
à tel point qu'une école de médecine dite méthodique se réclamait
de lui et faisait profession de doctrines vitalistes.

L'empirisme nominaliste des stoïciens se complète en outre d'une

théologie finaliste qui est étrangère à la tradition grecque et qui s'inspire

de l'idée sémitique d'un Dieu-providence dont la puissance
pénétrant partout régit toutes choses, et voici de quelle façon.

L'action divine s'exerce par le moyen du logos qui est à l'univers
ce que le psychique est au corps humain. Le logos est corporéité,
puisque tout ce qui existe doit être matériel ; mais il est en même temps
raison ; par des desseins qui concernent à la fois le tout et chaque
être particulier ou chose individuelle il gouverne l'univers entier.

Par conséquent le réel n'est pas un mélange imparfait d'idées et
de matière (Platon) ou même de formes et de matière (Aristote).
C'est un tout lié, fait de «logoi» ou raisons, univers de forces ou mieux
encore de pensées divines actives de telle sorte que le physique est

tout pénétré de rationalité et qu'inversement le rationnel est imprégné
de corporel fr).

La logique aristotélicienne par ses postulats métaphysiques plus
ou moins consciemment avoués ne peut convenir à l'étude d'un pareil
univers ; aussi les stoïciens devaient-ils forcément l'abandonner pour
une large part et chercher à construire un moule logique mieux
adapté à leur pensée.

On peut se faire une idée du but qu'ils ont instinctivement poursuivi
en consultant les fragments de leur œuvre, groupés et recueillis par

(*) Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne, p. 220-251. —
(2) Année philosophique, 12e année. — (3) Chrysippe — Histoire de la philosophie,
I, 300. — (4) Bréhier, Hist, de la philos., I, 315.



LA LOGIQUE STOÏCIENNE 163

von Arnim. On verra alors que les sources dont nous disposons pour
cela sont surtout les suivantes : Le De fato et les Academica de Cicéron;

l'exposé de Dioclès le Magnésien conservé par Diogene Laërce (Livre
VII, ch. 1 49), les Commentaires aux catégories d'Aristote de Simplicius,
VInstitution logique de Galien et les Traités contre les mathématiciens
de Sextus.

En opposition aux cyniques les stoïciens considèrent la recherche

scientifique comme indispensable à l'établissement de la morale. Pas

de moralité sans connaissance.

Toutefois l'école à ses débuts ne fut pas toujours unanime sur ce

point. Hérillus, par exemple, accentue le rôle de la connaissance et
se rapproche des vues d'Aristote. Ariston au contraire répudie la

dialectique et prêche le retour au cynisme. Les luttes qui naissent du
choc de ces deux tendances risquent de faire périr le stoïcisme et
c'est à Chrysippe qu'échoit l'honneur de le restaurer dans son unité.

Grâce à lui le stoïcisme trouve son équilibre et divise la philosophie
en logique, physique et morale, suivant en cela la tradition de

l'Académie, de Xénocrate en particulier. La philosophie est alors comparée
à un verger dont la logique est le mur d'enclos, la physique les arbres

et la morale les fruits.
La logique elle-même se partage à partir de Chrysippe en deux parties

: la rhétorique qui étudie le discours bien ordonné et la dialectique

qui traite du discours dialogué et qui souvent s'appelle science

du vrai, du faux et de ce qui n'est ni l'un ni l'autre. Ces deux parties
se ramifient en de multiples subdivisions.

La conception qui préside à de pareilles divisions est assez
arbitraire et plutôt que de suivre ces dernières dans le détail nous préférons

étudier les idées les plus intéressantes qui s'en dégagent et qui
concernent avant tout la théorie de la connaissance et la logique
formelle.

Relativement à la première et en opposition à Platon et à Aristote

les stoïciens se déclarent de purs empiristes. Il n'y a de réel que
l'individuel et c'est de la perception que découle toute connaissance,
l'âme étant table rase. La vérité et la certitude ont donc pour base

les perceptions sensibles dans ce qu'elles ont de commun à tous les

hommes. Cela est vrai de toutes les notions courantes dans n'im-



i64 ARNOLD REYMOND

porte quel domaine. Par exemple, nous acquérons la notion du
bien et du juste, non pas d'une manière suprasensible mais par
une comparaison des actes concrets qu'accomplissent les hommes.
C'est également en contemplant la vie de l'univers que d'une façon
spontanée nous admettons l'existence de Dieu et la survivance de

l'âme.

L'acquisition des notions communes se fait de la façon suivante :

Il y a tout d'abord une représentation ou une présentation sous
forme d'image ou de vision (cpavTOtoia). Celle-ci est analogue à une
impression sur la cire.

La cause de ces empreintes est soit un objet extérieur, soit un état
de conscience déclenché par un événement ; mais quelle qu'en soit
la cause, l'âme n'a aucune action sur leur naissance. Tout au plus
les saisit-elle comme une sorte de jugement primitif : par exemple, ceci

blanc, cela noir. C'est du reste toujours une qualité individuelle qui
est donnée dans ce jugement primitif (une certaine nuance de blanc

qui varie avec chaque objet, une certaine nuance de noir, etc.). La
lettre que Sénèque adresse à Lucilius et dans laquelle il déclare exposer
la doctrine stoïcienne est caractéristique à cet égard (Ep. 113) :

« Aucun animal n'est identique à un autre. Considère leur corps à

tous ; chacun a sa couleur, sa figure et sa grandeur propres. En quoi,
par-dessus tout, le divin ouvrier manifeste son admirable esprit
d'invention, c'est que dans une si grande variété de choses jamais il ne
se répète ; même les choses qui paraissent semblables sont, lorsqu'on
les compare, diverses. Dieu a façonné d'innombrables fleurs dont
chacune est marquée d'une propriété spéciale, d'innombrables
animaux qui par leur grandeur ne se confondent avec aucun autre. »

Mise en présence d'une présentation ou jugement primitif l'âme peut
donner ou refuser son assentiment avec plus ou moins de raison et
c'est pourquoi les présentations se divisent en probables ou
improbables, vraies ou fausses, et enfin insignifiantes (du rouge de trois
aunes).

En fait les présentations vraies offrent seules un véritable intérêt.
Elles se partagent en deux classes : les présentations cataleptiques
ou compréhensives qui s'imposent par leur évidente clarté et les

présentations qui tout en étant vraies ne présentent pas ce

caractère.

On peut se demander si pour les stoïciens la présentation cataleptique

saisit l'objet comme-tel ou seulement un quelque chose qui lui



LA LOGIQUE STOÏCIENNE 165

en tient lieu fr). Ce qui est certain, c'est qu'elle fait passer dans l'esprit,
avec l'assentiment de l'âme, la qualité propre qui appartient à un
objet et le distingue de tout autre. Elle s'impose par un choc sui generis

auquel l'intelligence ne peut se tromper.
Seulement, s'il en est ainsi, on ne voit pas en quoi peut consister

l'assentiment de l'âme ou adhésion. La théorie de l'adhésion doit,
dans la pensée des stoïciens, compléter celle de la présentation. Elle
est destinée à sauvegarder le libre arbitre et la responsabilité morale

que nous devons porter de nos erreurs. Mais il y a contradiction à

affirmer à la fois l'existence des présentations cataleptiques et celle

d'un acte intellectuel prononçant librement l'accord entre ces

présentations et la réalité. Car ou bien la présentation cataleptique par
son caractère même rend l'erreur impossible, et dans ce cas le

libre arbitre en matière de connaissance est illusoire ; ou bien
l'action du libre arbitre est réelle dans ce domaine, mais c'est
alors la sécurité de la présentation cataleptique qui est gravement
compromise.

Quoi qu'il en soit, cette dernière est à la base non seulement du sens

commun, mais aussi de la science en tant qu'elle atteint à une
connaissance globale et rationnelle. Et voici l'image que donnait Zenon
à ce propos. La main droite étant ouverte, la paume est le symbole
de la présentation. Les doigts en se repliant légèrement figurent
l'assentiment et le poing fermé la perception. Enfin lorsque la main
gauche enveloppe fortement le poing serré de la main droite, il y a

« la science que personne ne possède, excepté le sage » fr).

A côté des choses sensibles qui seules sont réelles, il y a les choses

dites immatérielles qui n'ont aucune réalité, à savoir :

1. Les effets. C'est à tort qu'on les considère comme apportant quelque

chose de nouveau en regard de ce qui existait auparavant.
Considérons un morceau de fer qu'on échauffe fr). La chaleur est une
réalité matérielle qui pénètre le fer également matériel ; mais elle

n'y fait surgir rien de nouveau. Il y a donc simple déplacement des

choses individuelles les unes par rapport aux autres et en ce sens celles-
ci sont toutes des causes ; mais elles n'agissent pas en réalité les unes
sur les autres, car elles ne peuvent se modifier réciproquement l'une
l'autre et sous ce rapport il n'y a pas d'effet.

(') Ueberweg, Geschichte der Philosophie, ne éd., I, 439. — (2) Cicéron,
Académiques, II, xLvii. — (3) G. RoDiER, Etules ie philosophie grecque, p. 262.



166 ARNOLD REYMOND

2. h'espace et le lieu. Le lieu n'est rien puisqu'il n'offre aucune
résistance et n'est pas matériel. Les stoïciens toutefois se heurtent à

la difficulté de situer à côté de l'espace le vide qui entoure un univers

conçu comme limité et fini.

3. Au sujet du temps une difficulté analogue surgit. Le temps n'existe

pas, puisqu'il n'est pas perceptible au moyen des sens. Et pourtant
l'évolution d'un être vivant, les retours cycliques de l'univers sont

une réalité. Sur ce point les stoïciens se trouvent acculés à une
contradiction qu'ils ne parviennent pas à surmonter.

4. Quant aux idées générales elles ne correspondent, elles aussi, à

rien de réel, pas même à de l'être en puissance, puisque seul ce qui
est individuel existe fr).

5. Viennent enfin les ulectai) ou significatifs. Le sens n'en est pas
très nettement défini, mais voici l'explication que les stoïciens
donnent à ce propos. Toutes les fois que l'on prononce un mot, cet acte

implique trois choses : 1° l'objet matériel dont on parle, 2° le son
matériel que l'on profère, 30 la signification attachée à ce son par celui

qui parle aussi bien que par celui qui écoute. Cette signification est

immatérielle tandis que le son proféré et l'objet qui l'a provoqué ne
le sont pas. La signification peut seule être vraie ou fausse, c'est-à-
dire adéquate ou non à son objet.

Le « lecton » lorsqu'il est vrai désigne forcément un quelque chose

d'individuel, fait, événement ou rapport de faits concernant un
être individuel. Par exemple, Socrate, sans cesser d'être l'individu
appelé Socrate, peut être bousculé dans la rue, être malade ou changer
de vêtements. Ce sont là des événements individuels qui ont pu se

produire dans le passé, le présent ou le futur, suivant le moment où

l'on envisage la vie de Socrate. C'est à la dialectique de voir si ces

événements ou suites d'événements sont vrais ou faux, c'est-à-dire
conformes ou non à la réalité.

L'événement en tant qu'il est pris dans son sens général (par exemple,

tomber, être malade) est immatériel. Lorsque je dis : « Socrate

est tombé à terre tel jour dans telle rue » le fait en soi de tomber
n'existe pas quelque part dans l'univers pour s'incarner à tel moment
dans Socrate. Le « tomber » n'a de sens et de réalité qu'en fonction
d'un sujet individuel ; il constitue alors un événement qui varie d'un

(') v. Arnim, I, 65.



LA LOGIQUE STOÏCIENNE 167

être à l'autre, car Socrate ne tombe pas de la même façon que
Platon, qu'un caillou ou un cheval.

Dans ces conditions une proposition simple sera toujours singulière
et ne comprendra jamais que deux éléments : un sujet individuel et
le ou les termes qui désignent l'événement dont ce sujet est affecté.
Nous sommes ainsi conduits à la logique formelle.

La structure de la logique formelle découle tout naturellement des

principes posés dans la théorie de la connaissance.

Tout d'abord les dix catégories (manières de juger) se ramènent à

quatre, à savoir la substance, la propriété, la manière d'être et la
relation. Ces catégories au dire des stoïciens suffisent amplement à

situer l'individuel dans la réalité.
En outre la division en genres, espèces, etc., tombe d'elle-même puisque

les idées générales ne sont que des noms qui ne correspondent à

aucun genre de réalité, virtuelle ou actuelle. Chaque être, chaque
individu a sa qualité propre en tant qu'il est une semence particulière
du logos divin qui est, comme nous l'avons vu, à la fois raison et corps.

Cela étant, la définition n'a pas pour tâche, comme le veut Aristote,
de rattacher un individu au genre, à l'espèce, etc. dont il dépend.
Elle devient une simple enumeration des caractères propres à chaque
individu ; elle se confond avec la description telle qu'on la trouve
dans une feuille de passeport. Par là sont supprimées les difficultés

qui dans un concept concernent les rapports de l'extension et de la
compréhension. Le beau est qualitativement indivisible. Si donc Phédon

est vraiment beau, aucune personne ne saurait l'être à côté de lui,
ce qui est un non-sens. Mais admettre que la beauté peut se répartir
entre plusieurs, c'est alors déclarer que Phédon n'est que partiellement
beau, ce qui est absurde. Cette alternative disparaît, si la définition
n'est que la simple enumeration des caractères propres à l'individu.

Par suite la proposition simple ne vise plus à rattacher l'individu à

une espèce ou à un genre (Socrate est un homme) ou à inclure une
classe d'êtres dans une autre (les hommes sont des animaux). Il n'y
a plus qu'un type de proposition simple, la singulière (affirmative ou

négative) qui met en rapport un sujet individuel avec la circonstance,
l'événement qui le caractérise (Socrate est humain ; Socrate se

promène).



168 ARNOLD REYMOND

La théorie du syllogisme se trouve ainsi grandement simplifiée. Le

syllogisme ne doit pas être envisagé comme établissant une inclusion

entre deux concepts (Socratel et mortel) au moyen d'un troisième

(homme), car cette manière de voir implique que les expressions « mortel

homme » ne sont pas de simples manières de parler, mais qu'elles
désignent des classes existant réellement.

Le syllogisme ne peut que lier des propositions simples singulières
et encore sous forme conditionnelle. Si Socrate est humain, il est mortel,

or (en fait) Socrate est humain, donc il est mortel, c'est-à-dire que
si Socrate possède telle qualité, il est mortel. La seule liaison que
puisse établir le syllogisme, c'est celle d'un rapport entre des

événements qui coexistenr ou se succèdent chez un même individu et
c'est l'expérience qui nous renseigne sur cette coexistence ou cette
succession.

Puisque le moyen terme a disparu et que toute proposition est

singulière, il n'y a plus ni modes ni figures et il n'existe qu'un type de

syllogisme, à savoir le conditionnel. La notion de coexistence et de

succession remplace l'idée d'implication entre l'essence et ses

ramifications (genres, espèces, classes) et l'idée de loi abolit celle d'essence.

A la notion de l'universel (tous les...) se substitue celle du nécessairement

lié (synemménon).
Cette liaison s'exprime pour les stoïciens suivant cinq espèces de

jugements composés fr) :

1. L'hypothétique qui exprime un rapport entre antécédent et

conséquent (synemménon proprement dit) : «s'il fait clair, il fait jour.»

2. Le conjonctif qui constate une liaison de faits : « et il fait jour
et il fait clair. »

3. Le disjonctif qui sépare les faits de telle manière que l'un ou
l'autre est vrai : « ou il fait jour ou il fait nuit. »

4. Le causal exprimé par la conjonction parce que : « parce qu'il
fait jour, il fait clair. »

5. Le quantitatif énonçant le plus ou moins : « il fait plus ou moins

jour qu'il ne fait plus ou moins nuit. »

De ces jugements Chrysippe estime pouvoir tirer les divers types de

syllogismes qui sont valables :

(*) Diogene Laërce, VII (71) — Cf. E. Bréhier, Hist, ie la philos., I, 304.



LA LOGIQUE STOÏCIENNE 169

1. S'il fait jour, il fait clair.
Or il fait jour
Donc il fait clair.

2. S'il fait jour, il fait clair.
Or il fait nuit
Donc il ne fait pas clair, etc.

Ce qui fait l'intérêt de ces syllogismes, ce n'est pas leur classification,

puisque celle-ci est assez arbitraire, c'est leur majeure qui établit
une liaison entre des faits. Selon M. Bréhier cette liaison se présente

aux yeux des stoïciens comme nécessaire parce qu'elle repose sur une
relation d'identité. Il semble bien que ce soit en effet le cas ;

seulement, comme nous le voudrions montrer, une pareille conception
aboutit à une impasse.

Pour les stoïciens en effet il n'y a rien de réel que les choses

individuelles. Les faits ou événements en tant qu'ayant un caractère
général n'existent que comme « lecta » dans l'esprit qui les pense. Pour

que les faits soient liés nécessairement, il faut qu'ils soient individualisés

et expriment la même manière d'être d'un sujet individuel. Le

jugement « s'il fait clair, il fait jour », est vrai parce que clair et jour
désignent une seule et même chose dans le réel. La preuve en est que

pour les stoïciens nier le conséquent revient exactement au même que
nier l'antécédent, c'est dire que conséquent et antécédent sont
identiques.

De même le jugement « s'il a une cicatrice, il a été blessé ». Le fait
pour un sujet d'avoir une cicatrice est identique à celui d'avoir été

blessé.

Cette manière de voir se soutient, à vrai dire, quand il s'agit d'une
coexistence dans le présent (s'il fait clair, il fait jour). Elle se laisse

à la rigueur défendre pour une liaison établie entre le passé et le
présent (s'il a une cicatrice, il a été blessé). Mais quand il s'agit de l'avenir,
le problème change d'aspect.

Prenons la proposition « Socrate est humain ». Humain désigne ici
l'humanité qui est propre à Socrate de même que dans « cette paroi
est blanche » blanche indique une blancheur spécifique de cette paroi.
Il faudrait donc affecter humain de la lettre S pour bien marquer qu'il
s'agit d'une propriété caractéristique de Socrate. Mais alors je ne puis

pas conclure « si Socrate est humain (S), il est mortel » du fait que
Xénophane humain (X) est mort.



170 ARNOLD REYMOND

La liaison entre Socrate et mortel reste donc incertaine. Pour la
rendre nécessaire il faut, semble-t-il, recourir aux définitions, accorder

aux idées génériques et générales une certaine valeur de réalité et

dire, par exemple, que le fait d'être homme entraîne nécessairement
celui d'être mortel. Mais pareille manière de voir conduirait à

l'aristotélisme et plutôt que de l'adopter les stoïciens ont préféré invoquer
l'exemple des pratiques, médicale, divinatoire et astrologique, et
interpréter dans le sens d'une induction empirique la liaison appelée

par eux synemménon.
Se basant sur ce fait, Victor Brochard a cru pouvoir déclarer que les

stoïciens ont été les premiers dans l'antiquité à découvrir l'idée de

loi naturelle au sens moderne du terme et qu'en tous cas ils doivent
être considérés comme les précurseurs de Stuart Mill fr).

Brochard nous paraît faire la part trop belle au stoïcisme. Les

circonstances individuelles n'intéressent la science moderne que dans

la mesure où elles sont la résultante de facteurs qui agissent en tout
temps et en tout lieu. Ces facteurs, si hétérogènes soient-ils, ont
cependant tous pour caractère commun le fait de pouvoir s'exprimer

par des grandeurs mesurables. La loi moderne est alors à même de

traduire entre les phénomènes une identité partielle qui s'exprimera
sous forme d'une relation fonctionnelle. Par exemple, la force, la

masse, l'accélération sont des données hétérogènes les unes par
rapport aux autres ; mais étant mesurables, il existe entre elles une relation

fonctionnelle (f mg), que l'expérience permet de découvrir
dans chaque cas particulier. La logique stoïcienne au contraire vise

uniquement, comme nous l'avons vu, à identifier logiquement deux
formes d'expression verbale qui désignent le même individuel (il a

une cicatrice, donc il a été blessé). Lorsqu'elle ne parvient pas à

légitimer cette identification, elle se borne à constater ou à affirmer

une succession probable de faits dont la liaison reste insaisissable.
Mais même dans ce cas, comme O. Hamelin le fait justement

remarquer fr), la position des stoïciens ne saurait se comparer à celle qu'a
adoptée Stuart Mill. Pour ce dernier en effet les liaisons qui existent
dans le réel n'ont aucun caractère de nécessité ; elles sont foncièrement

contingentes et n'ont aucune signification rationnelle objective.
Les stoïciens au contraire estiment que tout est soumis au destin,
c'est-à-dire à une pensée divine qui se ramifie dans chaque chose et

(J) Etuies ie philosophie ancienne et moierne, p. 234 s. — (2) Année philosophique,

XII.



LA LOGIQUE STOÏCIENNE 171

en assure la destinée particulière. Il s'agirait donc pour eux de montrer

comment les liaisons du réel, dans la mesure où elles ne se ramènent

pas à une identité, sont cependant fondées en raison et en finalité.

Brochard a reconnu la force de cette objection, et, après un examen

nouveau de la question, c'est dans un optimisme rationnel
analogue à celui de Leibniz qu'il cherche le fondement dernier de la

logique stoïcienne et du synemménon qui lie entre elles les données

hétérogènes de la réalité fr).

Bien des difficultés subsistent, il est vrai, lorsqu'il s'agit de concilier

le libre arbitre avec le déterminisme rigoureux qui est impliqué
dans cet optimisme. Ces difficultés, un Chrysippe même ne parvint
pas à les lever.

Quoi qu'il en soit, l'étude de la logique stoïcienne conserve tout son
intérêt. Le problème auquel elle s'est attaquée subsiste, à savoir :

comment trouver pour la pensée un moule logique qui respecte à la

fois les données individuelles qualitativement irréductibles et les

données universelles de la réalité
Arnold REYMOND.

H op. cit., p. 245.


	Études sur le stoïcisme dans l'antiquité : la logique stoïcienne

