Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 72

Artikel: Etudes sur le stoicisme dans l'antiquité : la logique stoicienne
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LE STOICISME
DANS L’ANTIQUI‘IE ()

S —

LA LOGIQUE STOICIENNE

L’ceuvre logique des stoiciens a été diversement jugée. Dans 1’an-
tiquité ses adversaires comme ses partisans la tenaient en haute estime;
ils considéraient en particulier Chrysippe comme le plus habile des
dialecticiens et déclaraient que, s’il existe une dialectique a ’usage
des dieux, elle ne saurait étre autre que celle de Chrysippe .

Jusque vers la fin du XIXe sitcle les historiens modernes de la
philosophie n’ont en général pas ratifié ce jugement. Zeller entre
autres déclare que les stoiciens ont perdu de vue le but véritable de
la logique qui est de donner une image des opérations réelles de la
pensée et de ses lois et qu’ils sont tombés dans un formalisme infé-
cond et vide ).

Une pareille appréciation reste troublante, car des hommes tels que
Cicéron, Alexandre d’Aphrodisias et surtout Simplicius, pour ne citer
que ceux-1a, étaient des esprits avertis et éclairés ; étant 4 méme de
puiser 4 des sources plus abondantes que celles dont nous disposons,
ils se trouvaient en meilleure situation que nous pour étudierlalogique
stoicienne et leur jugement sur cette derniere doit &tre pris en sérieuse
considération.

On comprend donc qu’au cours de ces vingt dernitres années de

(*) Les quatre études sur le stoicisme que la générosité de la Fondation Lucerna
nous permet de publier en un fascicule spécial, ont été données, a Lausanne, a la
Société des Etudes des Lettres, pendant I'hiver 1927-1928. (Réd.) — (2) DioGENE
Lagrcg, Livre VII, ch. 7 (180). — (3) ZELLER, die Philosophie der Griechen, 3¢ éd.,
II1, 1, 116.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. XvII (NO 72, 1929). II



162 ARNOLD REYMOND

sérieuses tentatives alent été faites pour dégager, si possible, la signi-
fication des réformes logiques entreprises par Zénon et surtout par
Chrysippe. Parmi ces tentatives nous signalerons comme étant les
plus importantes celles de V. Brochard @), O. Hamelin ), E. Bré-
hier ®), Ce qui les caractérise, c’est de mettre en rapport étroit la
logique des stoiciens avec les tendances primitives qui sont a la base
de leur systéme.

Dans ces tendances M. Bréhier en particulier discerne avec raison
non seulement le nominalisme emprunté a I’école mégarique, mais
aussi un empirisme spécial dérivant de la pratique médicale. Les pre-
miers stoiciens s’étaient en effet beaucoup préoccupés des maladies
et Zénon, comme plus tard Chrysippe, avait méme éerit sur ce sujet,
a tel point qu’une école de médecine dite méthodique se réclamait
de lui et faisait profession de doctrines vitalistes. '

L’empirisme nominaliste des stoiciens se compléte en outre d’une
théologie finaliste qui est étrangere a la tradition grecque et qui s’ins-
pire de Pidée sémitique d’un Dieu-providence dont la puissance pé-
nétrant partout régit toutes choses, et voici de quelle fagon.

L’action divine s’exerce par le moyen du logos qui est a 'univers
ce que le psychique est au corps humain. Le logos est corporéité,
puisque tout ce qui existe doit étre matériel ; mais il est en méme temps
raison ; par des desseins qui concernent a la fois le tout et chaque
étre particulier ou chose individuelle il gouverne ’univers entier.

Par conséquent le réel n’est pas un mélange imparfait d’idées et
de matiere (Platon) ou méme de formes et de matiere (Aristote).
C’est un tout lié, fait de «logoi» ou raisons, univers de forces ou mieux
encore de pensées divines actives de telle sorte que le physique est
tout pénétré de rationalité et qu’inversement le rationnel est imprégné
de corporel @,

La logique aristotélicienne par ses postulats métaphysiques plus
ou moins consciemment avoués ne peut convenir a ’étude d’un pareil
univers ; aussi les stoiciens devaient-ils forcément ’abandonner pour
une large part et chercher a construire un moule logique mieux
adapté 4 leur pensée.

On peut se faire une idée du but qu’ils ont instinctivement poursuivi
en consultant les fragments de leur ceuvre, groupés et recueillis par

(*) Etudes de philosophie ancienne et de pbilosophie moderne, p. 220-251. —
(#) Année philosophique, 12¢ année. — (3) Chrysippe — Histoire de la philosophie,
I, 300. — (4) BrEnieRr, Hist. de la philos., 1, 3135.



LA LOGIQUE STOICIENNE 163

von Arnim. On verra alors que les sources dont nous disposons pour
cela sont surtout les suivantes : Le De fato et les Academica de Cicéron;
Pexposé de Diocles le Magnésien conservé par Diogene Laérce (Livre
VII, ch. 1 49), les Commentaires aux catégories d Aristote de Simplicius,
VInstitution logique de Galien et les Traités contre les mathématiciens
de Sextus.
. *

* *

En opposition aux cyniques les stoiciens considérent la recherche
scientifique comme indispensable a I’établissement de la morale. Pas
de moralité sans connaissance. :

Toutefois Pécole a ses débuts ne fut pas toujours unanime sur ce
point. Hérillus, par exemple, accentue le role de la connaissance et
se rapproche des vues d’Aristote. Ariston au contraire répudie la
dialectique et préche le retour au cynisme. Les luttes qui naissent du
choc de ces deux tendances risquent de faire périr le stoicisme et
c’est a Chrysippe qu’échoit Phonneur de le restaurer dans son unité.

Gréce a lui le stoicisme trouve son équilibre et divise la philosophie
en logique, physique et morale, suivant en cela la tradition de I’Aca-
démie, de Xénocrate en particulier. La philosophie est alors comparée
a un verger dont la logique est le mur d’enclos, la physique les arbres
et la morale les fruits.

La logique elle-méme se partage 4 partir de Chrysippe en deux par-
ties : la rhétorique qui étudie le discours bien ordonné et la dialec-
tique qui traite du discours dialogué et qui souvent s’appelle science
du vrai, du faux et de ce qui n’est ni 'un ni Pautre. Ces deux parties
se ramifient en de multiples subdivisions.

La conception qui préside a de pareilles divisions est assez arbi-
traire et plutét que de suivre ces derniéres dans le détail nous préfé-
rons étudier les idées les plus intéressantes qui s’en dégagent et qui
concernent avant tout la théorie de la connaissance et la logique
formelle.

*
* *

Relativement a la premitre et en opposition a Platon et a Aris-
tote les stoiciens se déclarent de purs empiristes. 1l n’y a de réel que
Pindividuel et c’est de la perception que découle toute connaissance,
PAme étant table rase. La vérité et la certitude ont donc pour base
les perceptions sensibles dans ce qu’elles ont de commun & tous les
hommes. Cela est vrai de toutes les notions courantes dans n’im-



164 ARNOLD REYMOND

porte quel domaine. Par exemple, nous acquérons la notion du
bien et du juste, non pas d’une manitre suprasensible mais par
une comparaison des actes concrets qu’accomplissent les hommes.
C’est également en contemplant la vie de 'univers que d’une fagon
spontanée nous admettons P’existence de Dieu et la survivance de
Pame.

L’acquisition des notions communes se fait de la facon suivante :

Il y a tout d’abord une représentation ou une présentation sous
forme d’image ou de vision (@avracia). Celle-ci est analogue 4 une
impression sur la cire.

La cause de ces empreintes est soit un objet extérieur, soit un état
de conscience déclenché par un événement ; mais quelle qu’en soit
la cause, "dme n’a aucune action sur leur naissance. Tout au plus
les saisit-elle comme une sorte de jugement primitif : par exemple, ceci
blanc, cela noir. C’est du reste toujours une qualité individuelle qui
est donnée dans ce jugement primitif (une certaine nuance de blanc
qui varie avec chaque objet, une certaine nuance de noir, etc,). La
lettre que Sénéque adresse a Lucilius et dans laquelle il déclare exposer
la doctrine stoicienne est caractéristique a cet égard (Ep. 113):

« Aucun animal n’est identique a un autre. Considere leur corps a
tous ; chacun a sa couleur, sa figure et sa grandeur propres. En quoi,
par-dessus tout, le divin ouvrier manifeste son admirable esprit d’in-
vention, c’est que dans une si grande variété de choses jamais il ne
se répete ; méme les choses qui paraissent semblables sont, lorsqu’on
les compare, diverses. Dieu a faconné d’innombrables fleurs dont
chacune est marquée d’une propriété spéciale, d’innombrables ani-
maux qui par leur grandeur ne se confondent avec aucun autre.»

Mise en présence d’une présentation ou jugement primitif ’ame peut
donner ou refuser son assentiment avec plus ou moins de raison et
c’est pourquoi les présentations se divisent en probables ou impro-
bables, vraies ou fausses, ét enfin insignifiantes (du rouge de trois
aunes).

En fait les présentations vraies offrent seules un véritable intérét.
Elles se partagent en deux classes : les présentations cataleptiques
ou compréhensives qui s’imposent par leur évidente clarté et les
présentations qui tout en étant vrales ne présentent pas ce ca-
tactére.

On peut se demander si pour les stoiciens la présentation catalep-
tique saisit ’objet comme-tel ou seulement un quelque chose qui lui



LA LOGIQUE STOICIENNE 163

en tient lieu (M. Ce qui est certain, c’est qu’elle fait passer dans Pesprit,
avec Passentiment de I’dme, la qualité propre qui appartient a un
objet et le distingue de tout autre. Elle ’impose par un choc sui generis
auquel Pintelligence ne peut se tromper,

Seulement, s’il en est ainsi, on ne voit pas en quoi peut consister
Passentiment de ’Ame ou adhésion. La théorie de ’adhésion doit,
dans la pensée des stoiciens, compléter celle de la présentation. Elle
est destinée 4 sauvegarder le libre arbitre et la responsabilité morale
que nous devons porter de nos erreurs. Mais il y a contradiction a
affirmer a la fois 'existence des présentations cataleptiques et celle
d’un acte intellectuel pronongant librement 1’accord entre ces pré-
sentations et la réalité. Car ou bien la présentation cataleptique par
son caractere méme rend I’erreur impossible, et dans ce cas le
libre arbitre en matiére de connaissance est illusoire; ou bien
Paction du libre arbitre est réelle dans ce domaine, mais c’est
alors la sécurité de la présentation cataleptique qui est gravement
compromise.

Quoi qu’il en soit, cette derniere est ala base non seulement du sens
commun, mais aussi de la science en tant qu’elle atteint 4 une con-
naissance globale et rationnelle. Et voici 'image que donnait Zénon
a ce propos. La main droite étant ouverte, la paume est le symbole
de la présentation. Les doigts en se repliant légerement figurent
Passentiment et le poing fermé la perception. Enfin lorsque la main
gauche enveloppe fortement le poing serré de la main droite, il y a
«la science que personne ne posseéde, excepté le sage » @,

A coté des choses sensibles qui seules sont réelles, il y a les choses
dites immatérielles qui n’ont aucune réalité, a savoir :

1. Les effets. Cest a tort qu’on les consideére comme apportant quel-
que chose de nouveau en regard de ce qui existait auparavant.
Considérons un morceau de fer qu’on échauffe 3). La chaleur est une
réalité matérielle qui pénetre le fer également matériel ; mais elle
n’y fait surgir rien de nouveau. Il y a donc simple déplacement des
choses individuelles les unes par rapport aux autres et en ce sens celles-
ci sont toutes des causes ; mais elles n’agissent pas en réalité les unes
sur les autres, car elles ne peuvent se modifier réciproquement ’une
Pautre et sous ce rapport il n’y a pas d’effet.

(*) UEBERWEG, Geschichte der Philosophie, 11€ éd., I, 439. — (2) Cickron, Aca-
démiques, 11, x1vir. — (3) G. RobiEr, Etudes de philosophie grecque, p. 262.



166 ARNOLD REYMOND

2. L’espace et le lien. Le lieu n’est rien puisqu’il n’offre aucune ré-
sistance et n’est pas matériel. Les stoiciens toutefois se heurtent &
la difficulté de situer a c6té de Pespace le vide qui entoure un univers
concu comme limité et fini. '

3. Au sujet du temps une difficulté énalogue surgit. Le temps n’existe
pas, puisqu’il n’est pas perceptible au moyen des sens. Et pourtant
Iévolution d’un étre vivant, les retours cycliques de 'univers sont
une réalité. Sur ce point les stoiciens se trouvent acculés & une con-
tradiction qu’ils ne parviennent pas a surmonter.

4. Quant aux idées générales elles ne correspondent, elles aussi, a
rien de réel, pas méme a de I’étre en puissance, puisque seul ce qui
est individuel existe (),

5. Viennent enfin les « lecia » ou significatifs. Le sens n’en est pas
trés nettement défini, mais voici I’explication que les stoiciens don-
nent a ce propos. Toutes les fois que I’on prononce un mot, cet acte
implique trois choses : 19 'objet matériel dont on parle, 29 le son ma-
tériel que P’on profere, 3° la signification attachée a ce son par celui
qui parle aussi bien que par celui qui écoute. Cette signification est
immatérielle tandis que le son proféré et ’objet qui ’a provoqué ne
le sont pas. La signification peut seule étre vraie ou fausse, c’est-a-
dire adéquate ou non a son objet.

Le «lecton » lorsqu’il est vrai désigne forcément un quelque chose
d’individuel, fait, événement ou rapport de faits concernant un
étre individuel. Par exemple, Socrate, sans cesser d’étre I'individu
appelé Socrate, peut étre bousculé dans la rue, étre malade ou changer
de vétements. Ce sont 13 des événements individuels qui ont pu se
produire dans le passé, le présent ou le futur, suivant le moment ou
Pon envisage la vie de Socrate. Cest a la dialectique de voir si ces
événements ou suites d’événements sont vrais ou faux, c’est-a-dire
conformes ou non a la réalité.

L’événement en tant qu’il est pris dans son sens général (par exem-
ple, tomber, étre malade) est immatériel. Lorsque je dis : « Socrate
est tombé a terre tel jour dans telle rue» le fait en soi de tomber
n’existe pas quelque part dans 'univers pour s’incarner a tel moment
dans Socrate. Le « tomber » n’a de sens et de réalité qu’en fonction
d’un sujet individuel; il constitue alors un événement qui varie d’un

(*) v. Arniy, 1, 635.



LA LOGIQUE STOICIENNE 167

étre a4 Dautre, car Socrate ne tombe pas de la méme fagon que
Platon, qu’un caillou ou un cheval. _

Dans ces conditions une proposition simple sera toujours singuliére
et ne comprendra jamais que deux éléments : un sujet individuel et
le ou les termes qui désignent événement dont ce sujet est affecté.
Nous sommes ainsi conduits a la logique formelle.

La structure de la logique formelle découle tout naturellement des
principes posés dans la théorie de la connaissance. ‘

Tout d’abord les dix catégories (manitres de juger) se rameénent 2
quatre, 2 savoir la substance, la propriété, la maniere d’étre et la
relation. Ces catégories au dire des stoiciens suffisent amplement a
situer I’individuel dans la réalité.

En outrela division en genres, espéces, etc., tombe d’elle-méme puis-
que les idées générales ne sont que des noms qui ne correspondent a
aucun genre de réalité, virtuelle ou actuelle. Chaque étre, chaque in-
dividu a sa qualité propre en tant qu’il est une semence particuliére
du logos divin qui est, comme nous ’avons vu, a la fois raison et corps.

Cela étant, la définition n’a pas pour tiche, comme le veut Aristote,
de rattacher un individu au genre, a Pespece, etc. dont il dépend.
Elle devient une simple énumération des caractéres propres a chaque
individu ; elle se confond avec la description telle qu’on la trouve
dans une feuille de passeport. Par 13 sont supprimées les difficultés
qui dans un concept concernent les rapports de I’extension et de la
compréhension. Le beau est qualitativement indivisible. Si donc Phé-
don est vraiment beau, aucune personne ne saurait’&tre a c6té de lui,
ce qui est un non-sens. Mais admettre que la beauté peut se répartir
entre plusieurs, c’est alors déclarer que Phédon n’est que partiellement
beau, ce qui est absurde. Cette alternative disparait, si la définition
n’est que la simple énumération des caracteres propres a I’individu.

Par suite la proposition simple ne vise plus a rattacher 'individu a
une espéce ou a un genre (Socrate est un homme) ou a inclure une
classe d’étres dans une autre (les hommes sont, des animaux). Il n’y
a plus qu’un type de proposition simple, la singulitre (affirmative ou
négative) qui met en rapport un sujet individuel avec la circonstance,
I’événement qui le caractérise (Socrate est humain ; Socrate se pro-
mene).



168 ARNOLD REYMOND

La théorie du syllogisme se trouve ainsi grandement simplifiée. Le
syllogisme ne doit pas étre envisagé comme établissant une inclusion
entre deux concepts (Socratel et mortel) au moyen d’un troisieme
(homme), car cette maniere de voir implique que les expressions « mor-
tel homme » ne sont pas de simples manieres de parler, mais qu’elles
désignent des classes existant réellement.

Le syllogisme ne peut que lier des propositions simples singulieres
et encore sous forme conditionnelle. Si Socrate est humain, il est mor-
tel, or (en fait) Socrate est humain, donc il est mortel, c’est-a-dire que
si Socrate possede telle qualité, il est mortel. La seule liaison que
puisse établir le syllogisme, c’est celle d’un rapport entre des évé-
nements qui coexistent ou se succédent chez un méme individu et
c’est Pexpérience qui nous renseigne sur cette coexistence ou cette
succession.

Puisque le moyen terme a disparu et que toute proposition est
singuliere, il n’y a plus ni modes ni figures et il n’existe qu’un type de
syllogisme, a savoir le conditionnel. La notion de coexistence et de
succession remplace I’idée d’implication entre I’essence et ses rami-
fications (genres, especes, classes) et ’idée de loi abolit celle d’essence.
A la notion de Puniversel (tous les...) se substitue celle du nécessai-
rement lié (synemménon).

Cette liaison s’exprime pour les stoiciens suivant cing especes de
jugements composés () :

1. L’hypothétique qui exprime un rapport entre antécédent et
conséquent (synemménon proprement dit) : «s’il fait clair, il fait jour.»

2. Le conjonctif qui constate une liaison de faits : «et il fait jour
et il fait clair. »

3. Le disjonctif qui sépare les faits de telle maniére que 'un ou
Pautre est vrai : « ou il fait jour ou il fait nuit. »

4. Le causal exprimé par la conjonction parce que : « parce qu’il
fait jour, il fait clair. »

5. Le quantitatif énongant le plus ou moins : «il fait plus ou moins
jour qu’il ne fait plus ou moins nuit. »

De ces jugements Chrysippe estime pouvoir tirer les divers types de
syllogismes qui sont valables :

(*) DroGeNE Lakrck, VII (71) — Cf. E. BRERIER, Hist. de la philos., I, 304.



LA LOGIQUE STOICIENNE 169

1. §’il fait jour, il fait clair.
Or il fait jour
Donc 1l fait clair.

2. &il {ait jour, il fait clair.
Or il fait nuit
Donc il ne fait pas clair, etc.

Ce qui fait lintérét de ces syllogismes, ce n’est pas leur classifica-
tion, puisque celle-ci est assez arbitraire, c’est leur majeure qui établit
une liaison entre des faits. Selon M. Bréhier cette liaison se présente
aux yeux des stoiciens comme nécessaire parce qu’elle repose sur une
relation d’identité. Il semble bien que ce soit en effet le cas ; seule-
ment, comme nous le voudrions montrer, une pareille conception
aboutit a une impasse.

Pour les stoiciens en effet il n’y a rien de réel que les choses indi-
viduelles. Les faits ou événements en tant qu’ayant un caractere gé-
néral n’existent que comme «lecta » dans 'esprit qui les pense. Pour
que les faits soient liés nécessairement, il faut qu’ils soient individua-
lisés et expriment la méme mani¢re d’étre d’un sujet individuel. Le
jugement «§’il fait clair, il fait jour », st vrai parce que clair et jour
désignent une seule et méme chose dans le réel. La preuve en est que
pour les stoiciens nier le conséquent revient exactement au méme que
nier ’antécédent, c’est dire que conséquent et antécédent sont iden-
tiques.

De méme le jugement «s’il a une cicatrice, il a été blessé ». Le fait
pour un sujet d’avoir une cicatrice est identique a celui d’avoir été
blessé.

Cette maniere de voir se soutient, a vrai dire, quand il s’agit d’une
coexistence dans le présent (s’il fait clair, il fait jour). Elle se laisse
a la rigueur défendre pour une liaison établie entre le passé et le pré-
sent (s’il a une cicatrice, il a été blessé). Mais quand il s’agit de ’avenir,
le probléeme change d’aspect.

Prenons la proposition « Socrate est humain ». Humain désigne ici
Phumanité qui est propre a Socrate de méme que dans «cette paroi
est blanche » blanche indique une blancheur spécifique de cette paroi.
Il faudrait donc affecter humain de la lettre S pour bien marquer qu’il
s’agit d’une propriété caractéristique de Socrate. Mais alors je ne puis
pas conclure « si Socrate est humain (S), 1l est mortel » du fait que Xé-
nophane humain (X) est mort.



170 ARNOLD REYMOND

La liaison entre Socrate et mortel reste donc incertaine. Pour la
rendre nécessaire il faut, semble-t-il, recourir aux définitions, accorder
aux idées génériques et générales une certaine valeur de réalité et
dire, par exemple, que le fait d’tre homme entraine nécessairement
celui d’étre mortel. Mais pareille manitre de voir conduirait & Paris-
totélisme et plutdt que de Padopter les stoiciens ont préféré invoquer
Pexemple des pratiques, médicale, divinatoire et astrologique, et in-
terpréter dans le sens d’une induction empirique la liaison appelée
par eux synemménon.

Se basant sur ce fait, Victor Brochard a cru pouvoir déclarer que les
stoiciens ont été les premiers dans l’antiquité a découvrir I’idée de
loi naturelle au sens moderne du terme et qu’en tous cas ils doivent
étre considérés comme les précurseurs de Stuart Mill (9,

Brochard nous parait faire la part trop belle au stoicisme. Les
circonstances individuelles n’intéressent la science moderne que dans
la mesure ot elles sont la résultante de facteurs qui agissent en tout
temps et en tout lieu. Ces facteurs, si hétérogenes soient-ils, ont ce-
pendant tous pour caractére commun le fait de pouvoir s’exprimer
par des grandeurs mesurables. La loi moderne est alors 4 méme de
traduire entre les phénomenes une identité partielle qui s’exprimera
sous forme d’une relation fonctionnelle. Par exemple, la force, la
masse, ’accélération sont des données hétérogénes les unes par rap-
port aux autres ; mais étant mesurables, il existe entre elles une rela-
tion fonctionnelle (f = mg), que Pexpérience permet de découvrir
dans chaque cas particulier. La logique stoicienne au contraire vise
uniquement, comme nous ’avons vu, a identifier logiquement deux
formes d’expression verbale qui désignent le méme individuel (il a
une cicatrice, donc il a été blessé). Lorsqu’elle ne parvient pas a
légitimer cette identification, elle se borne a constater ou a affirmer
une succession probable de faits dont la liaison reste insaisissable.

Mais méme dans ce cas, comme O. Hamelin le fait justement re-
marquer ), la position des stoiciens ne saurait se comparer a celle qu’a
adoptée Stuart Mill. Pour ce dernier en effet les liaisons qui existent
dans le réel n’ont aucun caractére de nécessité ; elles sont fonciere-
ment contingentes et n’ont aucune signification rationnelle objective.
Les stoiciens au contraire estiment que tout est soumis au destin,
c’est-a-dire 4 une pensée divine qui se ramifie dans chaque chose et

(*) Erudes de philosophie ancienne et moderne, p. 234 s. — (2) Année philoso-
phique, XII.



LA LOGIQUE STOICIENNE | 171

en assure la destinée particuliére. Il s’agirait donc pour eux de mon-
trer comment les liaisons du réel, dans la mesure ou elles ne se rame-
nent pas a une identité, sont cependant fondées en raison et en fina-
lité.

Brochard a reconnu la force de cette objection, et, aprés un exa-
men nouveau de la question, c’est dans un optimisme rationnel ana-
logue a celui de Leibniz qu’il cherche le fondement dernier de la
logique stoicienne et du synemménon qui lie entre elles les données
hétérogenes de la réalité ™.

Bien des difficultés subsistent, il est vrai, lorsqu’il s’agit de conci-
lier le libre arbitre avec le déterminisme rigoureux qui est impliqué
dans cet optimisme. Ces difficultés, un Chrysippe méme ne parvint
pas a les lever.

Quoi qu’il en soit, ’étude de la logique stoicienne conserve tout son
intérét. Le probleme auquel elle s’est attaquée subsiste, a savoir :
comment trouver pour la pensée un moule logique qui respecte a la
fois les données individuelles qualitativément irréductibles et les
données universelles de la réalité ? 7

Arnorp REYMOND.

() Op. cit., p. 245.



	Études sur le stoïcisme dans l'antiquité : la logique stoïcienne

