Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1929)

Heft: 70

Artikel: Pour la transcendance

Autor: Burger, Jean-Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POUR LA TRANSCENDANCE

M. Jean Piaget, savant et philosophe, a donné a ’Association chré-
tienne d’étudiants, en mars 1928, une conférence intitulée: Deux
types d’attitudes religieuses : Immanence et Transcendance. Cette con-
férence vient de paraitre en brochure (), suivie d’un discours de
M. Jean de la Harpe sur le méme sujet.

C’est le premier de ces travaux que je voudrais examiner ici suc-
cinctement.

Le protestantisme en Suisse romande parait a M. Piaget souffrir
d’une crise doctrinale. Ses fideles hésiteraient entre deux attitudes
religieuses, correspondant & deux manieres contradictoires de conce-
voir Dieu : 'immanence et la transcendance. Tel est le débat dans
lequel M. Piaget prend position, en moins de quarante pages, il est
vrai, mais avec tout le poids de son savoir et toute la ferveur de sa
conviction, _

Il appuie sa doctrine de 'immanence, dans une premiére partie,
sur une théorie sociologique douteuse ; dans une seconde, sur une
étude psychologique que je n’ai garde de qualifier ; dans la troisi¢me
enfin, sur ce qu’il appelle la « philosophia perennis» ou idéalisme
critique dont M. Léon Brunschvicg est le plus illustre tenant contem-
porain.

(r) Edition de I’Association Chrétienne d’Etudiants de la Suisse Romande, 1928.
Labor 4 Genéve. — Nous nous réservons de revenir sur 'étude de M. de la Harpe.

(Réd.)

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XvI1 (NO 70, 1929). 3



34 FEAN-DANIEL BURGER

« ’Immanentisme, dit M. Piaget, revient a identifier Dieu aux
normes de la pensée» (1); ou, plus bri¢vement encore: « Dieu est
pensée » @). Des lors, il nous importe infiniment de savoir ce que ce
mot de pensée recouvre, quelle est la source, I'essence et le champ
d’activité de la pensée. On ne peut s’attendre, évidemment, a trou-
ver dans la petite brochure de M. Piaget des lumitres nouvelles sur
ce sujet capital. Aussi nous renvoie-t-il, pour discussion, a Socrate,
Platon, Descartes, Kant, Jules Lagneau et M. Brunschvicg. Mais
ajoutant autorité de ces penseurs a la sienne, notre auteur ne laisse
pas d’affirmer d’énormes propositions.

Quant a la source de la pensée, il dit : «Ce n’est que dans ’expé-
rience, et 'expérience scientifique, que la pensée prend conscience
d’elle-méme » @). Immédiatement nous sommes tentés de lui deman-
der comment une expérience scientifique est possible 1a ou la pensée
n’a pas pris conscience d’elle-méme. M. Piaget ne répond qu’en s’en-
fermant dans un cercle : « L’expérience fagonne la pensée et la pensée
fagonne P'expérience » @), Il le sait bien et Pavoue: «Il y a cercle:
grace a la science positive, la pensée s’explique par 'univers ; gréce
aux normes rationnelles, I'univers s’explique par la pensée. Impos-
sible de sortir de la... »(5), '

A la rigueur, le savant pourra se contenter de ce cercle; mais il est
invraisemblable que jamais philosophe y puisse tenir en repos. Il
voudra savoir — c’est Pobjet propre de la philosophie — si la pen-
sée nait d’un contact avec le monde sensible, de la nécessité pour
Pesprit de s’adapter aux choses, ou si elle surgit en vertu d’une énergie
interne, par un mouvement spontané de Pesprit. Ce probléme de la
dépendance ou de I’indépendance de la pensée a I’égard des choses
n’est pas élucidé. Aux yeux de M. Piaget, ce n’est méme plus un
probleme philosophique. Nous n’en aurons la solution que lorsque
la science, ayant embrassé tout I’étre, coincidera avec les normes
d’une pensée parfaite. Autant dire que, d’ici-la, la philosophie n’a
plus d’objet : « Il faut laisser faire la science» ©,
~ Qu’on supprime les philosophes, soit ! Mais qu’on nous dise aupa-
ravant que la science n’est pas un jeu, qu’elle donne a 'homme une
emprise certaine sur I’étre, ou plutét qu’on nous en assure.

Or, a lire M. Piaget, il semble que ’objet de la science s’évanouisse
aussi bien que celui de la philosophie: « Ce n’est plus dans les choses,

(1) P. 36. — (2) P. 34. — (3) P.33.— (4) P. 34.— (5) P. 38. — (6) P. 38.



POUR LA TRANSCENDANCE 35

c’est dans la pensée que le vrai prend sa source» (). « Le monde
sensible, donc la nature entitre, n’est réel que par rapport a un
esprit - qui Lordonne.»®@ On se gausse du «réalisme préalable de
la matitre» sur lequel le spiritualisme fonde la doctrine de la
transcendance divine, et du sens commun qui « commence par poser
Punivers sensible en tant que réalité indépendante et subsistant
en soi» @), '

Si éloigné qu’il soit du sens commun, notre philosophe ne peut
pourtant anéantir la réalité du monde sensible sans quelques réserves :
« L’univers est toujours dépendant de la pensée ; le réel est toujours
en partie construit par esprit : il Pest tout au moins dans la mesure
ot il est intelligible » @), 11 définit le travail du savant comme «l’or-
ganisation des sensations» (5); mais il ne nous dit pas sur quoi
s’exercent nos sens, ni si leurs données sont recevables,

Obscurité sur 'origine de la pensée, ténébres sur ses rapports avec
le monde sensible. Verrons-nous plus clair dans ce que dit M. Piaget
de la pensée elle-méme, de sa nature.

Fort de la distinction opérée par M. Brunschvicg entre «l’un»
et «’étre », entre le jugement qui unit deux idées et Pexistence des
objets représentés par les idées, M. Piaget renonce a considérer la
pensée comme une substance spirituelle : « Elle ne saurait rentrer
dans les cadres de P«existence» ), au sens épistémologique. Elle
est pourtant «la réalité supréme» et il ajoute bizarrement : « plus
réelle que le réeln. Elle est «activité constructrice», «activité
vivante ». Son activité consiste a élaborer des valeurs, des nécessités
idéales, des normes, des connexions mathématiques que le savant
applique au donné brut de la perception physique.

On peut caractériser ainsi le travail synthétique de la pensée.
Pour P’analyse, la voici: « La pensée dissout continuellement 1’étre
pour le reconstruire épuré» (7). Encore un coup, de quel «étre» s’agit-
il } Parle-t-on du « donné brut de la perception physique» ? Dans
ce cas, «dissolution » et « reconstruction » sont des images un peu
violentes. Ou, comme il semble, ’étre est-il cet échafaudage de normes,
de connexions mathématiques que la pensée applique au monde
sensible ? Alors 1’8tre serait, en effet, éminemment soluble, soluble a
Pinfini. Sans ce moyen de controle indépendant de la pensée que
serait la réalité matérielle de la nature, sans P’assurance de vérité

() P.31.—(2) P.33.—(3) P. 32.— (4) P. 30. — (5) P. 33. — (6) P. 34. —
(7} P. 34. o g : :



36 FEAN-DANIEL BURGER

que nous donnerait la participation & une pensée transcendante
qui serait Dieu, un Dieu véridique, gardien des valeurs que nos
erreurs obscurcissent, quelle garantie de vérité présentera Pactivité
d’une pensée tout humaine ! Pensée incontrélable d’ou découle-
raient normes, valeurs, nécessités 1déales, comme d’une source ses
eaux, qu’elles soient ou non empoisonnées.

Ah ! gardons nos philosophes afin qu’ils nous disent sur quoi repose
notre conviction que le travail de la pensée n’est pas un jeu. Ils
n’ont pas manqué de le faire jusqu’ici en invoquant la véracité du
Dieu transcendant, créateur d’un monde intelligible, animateur de
cette intelligence humaine qui participe de sa sagesse et la retrouve
dans ses ceuvres. Dieu transcendant, substance spirituelle et tout a
la fois Dieu immanent, grice a cette capacité de juger, a cette rai-
son, a cette conscience qui nous rend participants de la pensée divine.

Ce n’est pas sans de graves raisons que M. Piaget abandonne la
position philosophique du spiritualisme. Il en mentionne trois au
cours de sa conférence : 19 objection de principe : «c’est compro-
mettre la réalité divine que de faire de Dieu un étre ». 2° objection
morale : le monde imparfait ne peut nous donner ’assurance de la
conservation des valeurs. 3° objection sociologique et psychologique:
les croyances religieuses sont des produits du sentiment social et
familial.

Pour rester fidele au spiritualisme, il faut évidemment écarter
ou résoudre ces problémes. Nous n’avons pas la prétention de les
résoudre ; du moins dirons-nous pourquoi nous les écartons provi-
soirement.

1° Pour I'immanentisme, il n’y a de réalité connaissable que la
pensée, il est donc naturel qu’il juge impensable et inexistant tout
ce qui déborde des cadres de la pensée scientifique. Cependant, la
pensée ne peut prendre conscience d’elle-méme que par ’expérience.
L’expérience suppose, croyons-nous, la résistance de quelque chose
qui ne se laisse pas dissoudre mais que la pensée cherche 4 envelopper
dans un circuit complet et juste de connexions mathématiques. Elle
arrive 3 saisir ainsi ce quelque chose par ce qu’il a de mesurable, de
réductible a Pespace et au nombre et le rend par la intelligible par-
tiellement. Cet objet de la pensée n’est pas une création de la pensée.
Il oppose a la connaissance une résistance passive que la pensée ne
surmonte qu’a force de souplesse et de subtilité. Tout ingénieur le



POUR LA TRANSCENDANCE 37

sait bien qui, frais émoulu d’une école polytechnique, calcule la résis-
tance des matériaux qu’il emploie puis ajoute aux résultats de son
travail, théoriquement impeccable, un ccefficient de sécurité, crainte
de surprise. Et M. Brunschvicg de dire nettement : « C’est assuré-
ment faire la caricature de I’intellectualisme que de lui attribuer la
manie de ramener le contenu réel des choses & des éléments d’intel-
ligence » ().

" Nous admettons donc une réalité des choses indépendante de la
pensée humaine. Or, grice a ’effort scientifique et aux instruments de
mesure, il a été possible de constater qu’un aspect au moins de cette
réalité des choses est intelligible. Nous inférons de cette intelligibilité
qu'une Pensée a présidé a leur formation et a leur organisation, a
voulu et veut les rapports qui les rendent cohérentes. Pensée irré-
ductible a la pensée humaine, laquelle ne crée pas mais découvre,
Pensée transcendante a qui nous attribuons Pexistence parce que
nous voyons en elle la source aussi bien de I’étre que de la pensée.
Inférence, certes, et non induction ; inférence qui nécessite un acte
de foi tant qu’une philosophie de la nature n’est pas possible. Il
nous suffit que cet acte de foi puisse étre fait en bonne conscience.

20 C’est parce que le monde ne peut satisfaire le besoin religieux
que nous postulons une surnature. La religion chrétienne est une doc-
trine de rédemption. Au lieu de supprimer ’étre de la nature (ainsi
fait Pimmanentisme) elle nous en retire. La grice du Dieu qui s’in-
carne nous rend participants du Bien, nous rend capables d’une joie
qui n’est pas liée a la jouissance sensible. Dans la souffrance qui vient
de notre participation 4 la nature, nous éprouvons la fermeté de
notre vocation a la sainteté, notre participation aux valeurs idéales,
impérissables, qui sont I’étre de Dieu. Nous éprouvons que toutes
les forces obscures de la nature «ne pourront pas», dit saint Paul,
«nous séparer de 'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ» ).
Et ce grand chrétien qu’était Platon, avant la lettre, montrait déja
cette méme assurance: « Au juste, 6tons la réputation d’honnéte
homme, car §’il passe pour tel, il sera en conséquence comblé d’hon-
neurs et de biens et nous ne pourrons plus juger s’il aime la justice
pour elle-méme ou pour les honneurs et les biens qu’elle procure. En
un mot, dépouillons-le de tout, hormis de la justice. Et, pour mettre
entre le juste et Pinjuste une parfaite opposition, que le juste passe

(1) Les progrés de la conscience dans la philosophie occidentale, 11, 756. —
(2) Romains vim, 38-39.



38 FEAN-DANIEL BURGER

pour le plus scélérat des hommes sans avoir jamais commis la plus
légere injustice, de sorte que sa vertu soit soumise aux plus rudes
épreuves sans étre ¢branlée ni par ’infamie ni par les plus mauvais
traitements, mais que, jusqu’a la mort, il marche d’un pas inébran-
lable dans la voie de la justice, passant toute sa vie pour un méchant,
tout juste qu’il est. Le juste, tel que je 1’ai dépeint sera fouetté,
torturé, mis aux fers ; on lui brilera les yeux ; enfin, aprés lui avoir
fait souffrir tous les maux, on le mettra en croix et par la on lui fera
sentir qu’il faut se préoccuper, non pas d’étre juste, mais de le
paraitre » (. A quoi M. Brunschvicg ajoute: « Voila idée de ’homme
en qui le saint et le martyr s'unissent, dans la conscience que les
valeurs réelles de la joie et du bonheur sont inséparables de la vertu,
de la vérité, de la justice ».

30 La religion, transcendante dans les religions conformistes, abou-
tirait 4 "immanentisme dans les sociétés différenciées. Cette distinc-
tion entre deux types de sociétés parait au moins prématurée. Il n’y
a pas sur terre de société constituée qui n’exerce aucune contrainte
sur ses membres. Une société ne se constitue que parce que I’ensemble
a besoin du concours d’un chacun. Ce concours, elle doit Pexiger,
sinon le parasitisme la tue. Je ne pense pas qu’aucun fait sociolo-
gique ait jamais démenti longtemps cette assertion. Attendons qu’une
société de saints montre ’inutilité de toute contrainte, la suffisance
de la bonne volonté permanente de tous. Soyons sfirs que si, comme
le voudrait M. Piaget, la foi en la transcendance et au surnaturel
sont des produits du conformisme social, ils ne sont pas prés de
disparaitre. . '

Cette these elle-méme repose sur un fondement imaginaire. Son
défenseur se représente un « primitif » isolé, « aux prises avec les
difficultés de la lutte pour la vie. Il est menacé de toutes parts par
une nature hostile. Maladies, morts, famines, accidents, cataclysmes
surgissent imprévisibles. L’ignorance augmente cette insécurité.
L’imagination aggrave Peffroi du combat solitaire » ). Supposons
que cette psychologie fantaisiste soit admissible, il faudrait en con-
clure que c’est 'ordre de la nature, le contact avec les choses, avec
le donné, qui pousse ’homme vers la vie collective. Le mysticisme
social serait donc un produit des sentiments que l’individu ressent
devant la création.

(r) Républigue, 11, 361. Cité par BRUNSCHVICG, op. cit., I, 30. — (2) P. 11.



POUR LA TRANSCENDANCE 39

En réalité le sauvage ne vit pas seul. Le type le plus pur du sau-
vage : PAustralien, ne peut pas vivre seul. Il est 1ié 4 son clan et son
clan a la tribu, non seulement par le lien mystique du totémisme
mais par une activité indispensable, obligatoire, quilui vient de sa
participation a tel ou tel totem. Il n’y a pas de société plus fortement
constituée et ou les membres soient plus dépendants les uns des
autres que les tribus sauvages. Sila tribu ne peut guére se rassembler
que pendant les mois d’abondance, les divers clans qui la composent
ne perdent jamais de vue ensemble dont ils font partie. Au surplus,
ces clans sont eux-mémes des sociétés.

Durkheim et M. Piaget voient Porigine du sentiment religieux
dans cet enthousiasme qui saisit le sauvage lorsqu’au sortir de son
isolement supposé il se trouve soudain transporté dans la communion
de Passemblée tribale. Il est bien vrai que, lorsque les clans s’assem-
blent, une certaine excitation s’ensuit. Cette excitation est-elle de
nature religieuse ? Les rites totémiques qui sont alors célébrés sont-
ils des actes religieux ? Durkheim répond affirmativement sur la foi
des explorateurs Spencer et Gillen. A lire attentivement des connais-
seurs plus sagaces de ’Ame australienne — Howitt par exemple et
surtout M. Strehlow — on se convainct que le totémisme est un
systéme de magie ot la religion n’a guére a voir. Ce sont les ancétres
infernaux qui sont les puissances sur lesquelles agit le rite toté-
mique ; d’autres fois, c’est le «mana», énergie impersonnelle que
rectlent les choses, qu’on-atteint. Les dieux sont au ciel. $’il en est
fait mention au cours de ces assemblées, c’est 4 un moment de
I'initiation, lorsqu’on conduit les jeunes gens devant I’idole taillée
dans I’écorce d’un arbre et qu’on leur apprend son nom.

Durkheim a confondu, dans la notion vague du « sacré », le magique
et le religieux. Cest dommage.

M. Piaget allégue encore la grande diversité des croyances reli-
gleuses et leur adaptation aux structures sociales pour fortifier son
hypothese sur Porigine des croyances religieuses. Il faut ici distin-
guer le fond, partout analogue, de ces croyances, d’avec les rites,
mythes et idoles par lesquelles elles s’expriment.

Le dieu Baiame, du sud-est australien, est créateur, législateur et
sauveur, tout comme le Grand-Esprit des Peaux-Rouges, le Iahveh
des Hébreux ou le Pere des chrétiens. Ce Dieu la est postulé par
toute philosophie de la nature autre que le monisme matérialiste.
Il est un produit du contact de la pensée, sauvage ou civilisée, avec



40 FEAN-DANIEL BURGER

les réalités naturelles, et d’une réflexion sur les mysteres de la vie.
Ce Dieu est ’Eternel. Par contre, il est vrai que les formes religieuses
sont dans une dépendance étroite des cadres sociaux.

Que dire, enfin, de la théorie psychologique que soutient M. Piaget,
sinon que, confiant en sa compétence, nous admettons que le pere
soit le premier dieu de Penfant. Celui-ci reporterait sur un Dieu
anthropomorphique ’auréole paternelle, lorsque ses yeux s’ouvrent.
Nous doutons cependant que Penfant ferait ce transfert et surtout
persévérerait dans sa croyance si, outre la contrainte paternelle, il
n’y était porté par sa conception synthétique de la nature, de P’his-
toire et de la vie, tout comme ses plus lointains ancétres.

Pour toutes ces raisons, veuille M. Piaget permettre au protestan-
tisme de rester fidele & sa conception dualiste de la réalité, pensée
et matidre, du choc desquelles jaillit la lumiere dont s’éclaire le Dieu
transcendant.

J.-D. Burcer.



	Pour la transcendance

