
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1929)

Heft: 70

Artikel: Pour la transcendance

Autor: Burger, Jean-Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POUR LA TRANSCENDANCE

M. Jean Piaget, savant et philosophe, a donné à l'Association
chrétienne d'étudiants, en mars 1928, une conférence intitulée : Deux

types d'attitudes religieuses : Immanence et Transcendance. Cette
conférence vient de paraître en brochure ('>, suivie d'un discours de

M. Jean de la Harpe sur le même sujet.
C'est le premier de ces travaux que je voudrais examiner ici

succinctement.

Le protestantisme en Suisse romande paraît à M. Piaget souffrir
d'une crise doctrinale. Ses fidèles hésiteraient entre deux attitudes
religieuses, correspondant à deux manières contradictoires de concevoir

Dieu : l'immanence et la transcendance. Tel est le débat dans

lequel M. Piaget prend position, en moins de quarante pages, il est

vrai, mais avec tout le poids de son savoir et toute la ferveur de sa

conviction.
Il appuie sa doctrine de l'immanence, dans une première partie,

sur une théorie sociologique douteuse ; dans une seconde, sur une
étude psychologique que je n'ai garde de qualifier ; dans la troisième
enfin, sur ce qu'il appelle la « philosophia perennis » ou idéalisme

critique dont M. Léon Brunschvicg est le plus illustre tenant contemporain.

(r) Edition de l'Association Chrétienne d'Etudiants de la Suisse Romande, 1928.
Labor à Genève. — Nous nous réservons de revenir sur l'étude de M. de la Harpe.
(Réd.)

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVII (n° JO, I929). 3



34 JEAN-DANIEL BURGER

« L'Immanentisme, dit M. Piaget, revient à identifier Dieu aux
normes de la pensée»^'; ou, plus brièvement encore: «Dieu est

pensée »<2>. Dès lors, il nous importe infiniment de savoir ce que ce

mot de pensée recouvre, quelle est la source, l'essence et le champ
d'activité de la pensée. On ne peut s'attendre, évidemment, à trouver

dans la petite brochure de M. Piaget des lumières nouvelles sur
ce sujet capital. Aussi nous renvoie-t-il, pour discussion, à Socrate,
Platon, Descartes, Kant, Jules Lagneau et M. Brunschvicg. Mais

ajoutant l'autorité de ces penseurs à la sienne, notre auteur ne laisse

pas d'affirmer d'énormes propositions.
Quant à la source de la pensée, il dit : « Ce n'est que dans l'expérience,

et l'expérience scientifique, que la pensée prend conscience

d'elle-même »ö\ Immédiatement nous sommes tentés de lui demander

comment une expérience scientifique est possible là où la pensée
n'a pas pris conscience d'elle-même. M. Piaget ne répond qu'en s'en-
fermant dans un cercle : « L'expérience façonne la pensée et la pensée

façonne l'expérience » (4). Il le sait bien et l'avoue : « Il y a cercle :

grâce à la science positive, la pensée s'explique par l'univers ; grâce

aux normes rationnelles, l'univers s'explique par la pensée. Impossible

de sortir de là... »(s).

A la rigueur, le savant pourra se contenter de ce cercle ; mais il est

invraisemblable que jamais philosophe y puisse tenir en repos. Il
voudra savoir — c'est l'objet propre de la philosophie — si la pensée

naît d'un contact avec le monde sensible, de la nécessité pour
l'esprit de s'adapter aux choses, ou si elle surgit en vertu d'une énergie
interne, par un mouvement spontané de l'esprit. Ce problème de la

dépendance ou de l'indépendance de la pensée à l'égard des choses

n'est pas élucidé. Aux yeux de M. Piaget, ce n'est même plus un
problème philosophique. Nous n'en aurons la solution que lorsque
la science, ayant embrassé tout l'être, coïncidera avec les normes
d'une pensée parfaite. Autant dire que, d'ici-là, la philosophie n'a
plus d'objet: «Il faut laisser faire la science » <6 \

Qu'on supprime les philosophes, soit Mais qu'on nous dise
auparavant que la science n'est pas un jeu, qu'elle donne à l'homme une
emprise certaine sur l'être, ou plutôt qu'on nous en assure.

Or, à lire M. Piaget, il semble que l'objet de la science s'évanouisse
aussi bien que celui de la philosophie: « Ce n'est plus dans les choses,

(i) P. 36. - (a) P. 34. _ (3) P. 33. - (4) P. 34. - (s) P. 38. - (6) P. 38.



POUR LA TRANSCENDANCE 35

c'est dans la pensée que le vrai prend sa source» C1.). «Le monde

sensible, donc la nature entière, n'est réel que par rapport à un
esprit qui l'ordonne. » <2) On se gausse du « réalisme préalable de

la matière » sur lequel le spiritualisme fonde la doctrine de la
transcendance divine, et du sens commun qui « commence par poser
l'univers sensible en tant que réalité indépendante et subsistant

en soi » ô).
Si éloigné qu'il soit du sens commun, notre philosophe ne peut

pourtant anéantir la réalité du monde sensible sans quelques réserves :

« L'univers est toujours dépendant de la pensée ; le réel est toujours
en partie construit par l'esprit : il l'est tout au moins dans la mesure
où il est intelligible» (4). H définit le travail du savant comme
«l'organisation des sensations » (s) ; mais il ne nous dit pas sur quoi
s'exercent nos sens, ni si leurs données sont recevables.

Obscurité sur l'origine de la pensée, ténèbres sur ses rapports avec
le monde sensible. Verrons-nous plus clair dans ce que dit M. Piaget
de la pensée elle-même, de sa nature.

Fort de la distinction opérée par M. Brunschvicg entre « l'un »

et « l'être », entre le jugement qui unit deux idées et l'existence des

objets représentés par les idées, M. Piaget renonce à considérer la

pensée comme une substance spirituelle : « Elle ne saurait rentrer
dans les cadres de 1'« existence » <6), au sens épistémologique. Elle
est pourtant « la réalité suprême » et il ajoute bizarrement : « plus
réelle que le réel ». Elle est « activité constructrice », « activité
vivante ». Son activité consiste à élaborer des valeurs, des nécessités

idéales, des normes, des connexions mathématiques que le savant
applique au donné brut de la perception physique.

On peut caractériser ainsi le travail synthétique de la pensée.
Pour l'analyse, la voici : « La pensée dissout continuellement l'être

pour le reconstruire épuré» Encore un coup, de quel «être» s'agit-
il Parle-t-on du « donné brut de la perception physique » Dans
ce cas, « dissolution » et « reconstruction » sont des images un peu
violentes. Ou, comme il semble, l'être est-il cet échafaudage de normes,
de connexions mathématiques que la pensée applique au monde
sensible Alors l'être serait, en effet, éminemment soluble, soluble à

l'infini. Sans ce moyen de contrôle indépendant de la pensée que
serait la réalité matérielle de la nature, sans l'assurance de vérité

(i) p. 3i. _ (a) p. 33. _ (3) P. 32. - (4) P. 30. - (5) P. 33. — (6) P. 34. —
P- 34-



36 JEAN-DANIEL BURGER

que nous donnerait la participation à une pensée transcendante

qui serait Dieu, un Dieu véridique, gardien des valeurs que nos

erreurs obscurcissent, quelle garantie de vérité présentera l'activité
d'une pensée tout humaine Pensée incontrôlable d'où découleraient

normes, valeurs, nécessités idéales, comme d'une source ses

eaux, qu'elles soient ou non empoisonnées.
Ah gardons nos philosophes afin qu'ils nous disent sur quoi repose

notre conviction que le travail de la pensée n'est pas un jeu. Ils
n'ont pas manqué de le faire jusqu'ici en invoquant la véracité du

Dieu transcendant, créateur d'un monde intelligible, animateur de

cette intelligence humaine qui participe de sa sagesse et la retrouve
dans ses œuvres. Dieu transcendant, substance spirituelle et tout à

la fois Dieu immanent, grâce à cette capacité de juger, à cette
raison, à cette conscience qui nous rend participants de la pensée divine.

Ce n'est pas sans de graves raisons que M. Piaget abandonne la

position philosophique du spiritualisme. Il en mentionne trois au

cours de sa conférence : 1° objection de principe : « c'est compromettre

la réalité divine que de faire de Dieu un être ». 2° objection
morale : le monde imparfait ne peut nous donner l'assurance de la
conservation des valeurs. 30 objection sociologique et psychologique:
les croyances religieuses sont des produits du sentiment social et
familial.

Pour rester fidèle au spiritualisme, il faut évidemment écarter

ou résoudre ces problèmes. Nous n'avons pas la prétention de les

résoudre ; du moins dirons-nous pourquoi nous les écartons
provisoirement.

1° Pour l'immanentisme, il n'y a de réalité connaissable que la

pensée, il est donc naturel qu'il juge impensable et inexistant tout
ce qui déborde des cadres de la pensée scientifique. Cependant, la

pensée ne peut prendre conscience d'elle-même que par l'expérience.
L'expérience suppose, croyons-nous, la résistance de quelque chose

qui ne se laisse pas dissoudre mais que la pensée cherche à envelopper
dans un circuit complet et juste de connexions mathématiques. Elle
arrive à saisir ainsi ce quelque chose par ce qu'il a de mesurable, de

réductible à l'espace et au nombre et le rend par là intelligible
partiellement. Cet objet de la pensée n'est pas une création de la pensée.

Il oppose à la connaissance une résistance passive que la pensée ne

surmonte qu'à force de souplesse et de subtilité. Tout ingénieur le



POUR LA TRANSCENDANCE 37

sait bien qui, frais émoulu d'une école polytechnique, calcule la
résistance des matériaux qu'il emploie puis ajoute aux résultats de son

travail, théoriquement impeccable, un «efficient de sécurité, crainte
de surprise. Et M. Brunschvicg de dire nettement : « C'est assurément

faire la caricature de l'intellectualisme que de lui attribuer la
manie de ramener le contenu réel des choses à des éléments d'intelligence

» fr).

Nous admettons donc une réalité des choses indépendante de la

pensée humaine. Or, grâce à l'effort scientifique et aux instruments de

mesure, il a été possible de constater qu'un aspect au moins de cette
réalité des choses est intelligible. Nous inférons de cette intelligibilité
qu'une Pensée a présidé à leur formation et à leur organisation, a

voulu et veut les rapports qui les rendent cohérentes. Pensée

irréductible à la pensée humaine, laquelle ne crée pas mais découvre,
Pensée transcendante à qui nous attribuons l'existence parce que
nous voyons en elle la source aussi bien de l'être que de la pensée.

Inference, certes, et non induction ; inference qui nécessite un acte
de foi tant qu'une philosophie de la nature n'est pas possible. Il
nous suffit que cet acte de foi puisse être fait en bonne conscience.

2° C'est parce que le monde ne peut satisfaire le besoin religieux

que nous postulons une surnature. La religion chrétienne est une
doctrine de rédemption. Au lieu de supprimer l'être de la nature (ainsi
fait l'immanentisme) elle nous en retire. La grâce du Dieu qui
s'incarne nous rend participants du Bien, nous rend capables d'une joie
qui n'est pas liée à la jouissance sensible. Dans la souffrance qui vient
de notre participation à la nature, nous éprouvons la fermeté de

notre vocation à la sainteté, notre participation aux valeurs idéales,

impérissables, qui sont l'être de Dieu. Nous éprouvons que toutes
les forces obscures de la nature « ne pourront pas », dit saint Paul,
« nous séparer de l'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ » (2).

Et ce grand chrétien qu'était Platon, avant la lettre, montrait déjà
cette même assurance : « Au juste, ôtons la réputation d'honnête

homme, car s'il passe pour tel, il sera en conséquence comblé d'honneurs

et de biens et nous ne pourrons plus juger s'il aime la justice

pour elle-même ou pour les honneurs et les biens qu'elle procure. En

un mot, dépouillons-le de tout, hormis de la justice. Et, pour mettre
entre le juste et l'injuste une parfaite opposition, que le juste passe

(J) Les progrès ie la conscience dans la philosophie occidentale, II, 756. —
(a) Romains vm, 38-39.



38 JEAN-DANIEL BURGER

pour le plus scélérat des hommes sans avoir jamais commis la plus
légère injustice, de sorte que sa vertu soit soumise aux plus rudes

épreuves sans être ébranlée ni par l'infamie ni par les plus mauvais

traitements, mais que, jusqu'à la mort, il marche d'un pas inébranlable

dans la voie de la justice, passant toute sa vie pour un méchant,
tout juste qu'il est. Le juste, tel que je l'ai dépeint sera fouetté,
torturé, mis aux fers ; on lui brûlera les yeux ; enfin, après lui avoir
fait souffrir tous les maux, on le mettra en croix et par là on lui fera
sentir qu'il faut se préoccuper, non pas d'être juste, mais de le

paraître » fr). A quoi M. Brunschvicg ajoute : « Voilà l'idée de l'homme
en qui le saint et le martyr s'unissent, dans la conscience que les

valeurs réelles de la joie et du bonheur sont inséparables de la vertu,
de la vérité, de la justice ».

3° La religion, transcendante dans les religions conformistes, aboutirait

à l'immanentisme dans les sociétés différenciées. Cette distinction

entre deux types de sociétés paraît au moins prématurée. Il n'y
a pas sur terre de société constituée qui n'exerce aucune contrainte
sur ses membres. Une société ne se constitue que parce que l'ensemble
a besoin du concours d'un chacun. Ce concours, elle doit l'exiger,
sinon le parasitisme la tue. Je ne pense pas qu'aucun fait sociologique

ait jamais démenti longtemps cette assertion. Attendons qu'une
société de saints montre l'inutilité de toute contrainte, la suffisance
de la bonne volonté permanente de tous. Soyons sûrs que si, comme
le voudrait M. Piaget, la foi en la transcendance et au surnaturel
sont des produits du conformisme social, ils ne sont pas près de

disparaître.
Cette thèse elle-même repose sur un fondement imaginaire. Son

défenseur se représente un « primitif » isolé, « aux prises avec les

difficultés de la lutte pour la vie. Il est menacé de toutes parts par
une nature hostile. Maladies, morts, famines, accidents, cataclysmes
surgissent imprévisibles. L'ignorance augmente cette insécurité.

L'imagination aggrave l'effroi du combat solitaire » fr'. Supposons

que cette psychologie fantaisiste soit admissible, il faudrait en
conclure que c'est l'ordre de la nature, le contact avec les choses, avec
le donné, qui pousse l'homme vers la vie collective. Le mysticisme
social serait donc un produit des sentiments que l'individu ressent
devant la création.

(') République, II, 361. Cité par Brunschvicg, op. cit., I, 30. —¦ (2) P. 11.



POUR LA TRANSCENDANCE 39

En réalité le sauvage ne vit pas seul. Le type le plus pur du

sauvage : l'Australien, ne peut pas vivre seul. Il est lié à son clan et son
clan à la tribu, non seulement par le lien mystique du totémisme
mais par une activité indispensable, obligatoire, qui lui vient de sa

participation à tel ou tel totem. Il n'y a pas de société plus fortement
constituée et où les membres soient plus dépendants les uns des

autres que les tribus sauvages. Si la tribu ne peut guère se rassembler

que pendant les mois d'abondance, les divers clans qui la composent
ne perdent jamais de vue l'ensemble dont ils font partie. Au surplus,
ces clans sont eux-mêmes des sociétés.

Durkheim et M. Piaget voient l'origine du sentiment religieux
dans cet enthousiasme qui saisit le sauvage lorsqu'au sortir de son

isolement supposé il se trouve soudain transporté dans la communion
de l'assemblée tribale. Il est bien vrai que, lorsque les clans s'assemblent,

une certaine excitation s'ensuit. Cette excitation est-elle de

nature religieuse Les rites totémiques qui sont alors célébrés sont-
ils des actes religieux Durkheim répond affirmativement sur la foi
des explorateurs Spencer et Gillen. A lire attentivement des connaisseurs

plus sagaces de l'âme australienne — Howitt par exemple et

surtout M. Strehlow — on se convainct que le totémisme est un
système de magie où la religion n'a guère à voir. Ce sont les ancêtres

infernaux qui sont les puissances sur lesquelles agit le rite toté-
mique ; d'autres fois, c'est le « mana », énergie impersonnelle que
recèlent les choses, qu'on atteint. Les dieux sont au ciel. S'il en est

fait mention au cours de ces assemblées, c'est à un moment de

l'initiation, lorsqu'on conduit les jeunes gens devant l'idole taillée
dans l'écorce d'un arbre et qu'on leur apprend son nom.

Durkheim a confondu, dans la notion vague du « sacré », le magique
et le religieux. C'est dommage.

M. Piaget allègue encore la grande diversité des croyances
religieuses et leur adaptation aux structures sociales pour fortifier son

hypothèse sur l'origine des croyances religieuses. Il faut ici distinguer

le fond, partout analogue, de ces croyances, d'avec les rites,
mythes et idoles par lesquelles elles s'expriment.

Le dieu Baiarne, du sud-est australien, est créateur, législateur et

sauveur, tout comme le Grand-Esprit des Peaux-Rouges, le Iahveh
des Hébreux ou le Père des chrétiens. Ce Dieu là est postulé par
toute philosophie de la nature autre que le monisme matérialiste.
Il est un produit du contact de la pensée, sauvage ou civilisée, avec



4o JEAN-DANIEL BURGER

les réalités naturelles, et d'une réflexion sur les mystères de la vie.
Ce Dieu est l'Eternel. Par contre, il est vrai que les formes religieuses

sont dans une dépendance étroite des cadres sociaux.

Que dire, enfin, de la théorie psychologique que soutient M. Piaget,
sinon que, confiant en sa compétence, nous admettons que le père
soit le premier dieu de l'enfant. Celui-ci reporterait sur un Dieu

anthropomorphique l'auréole paternelle, lorsque ses yeux s'ouvrent.
Nous doutons cependant que l'enfant ferait ce transfert et surtout
persévérerait dans sa croyance si, outre la contrainte paternelle, il
n'y était porté par sa conception synthétique de la nature, de l'histoire

et de la vie, tout comme ses plus lointains ancêtres.

Pour toutes ces raisons, veuille M. Piaget permettre au protestantisme

de rester fidèle à sa conception dualiste de la réalité, pensée

et matière, du choc desquelles jaillit la lumière dont s'éclaire le Dieu
transcendant.

J.-D. Burger.


	Pour la transcendance

