Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Introduction d'un cours sur Luther interpréte de Saint Paul
Autor: Baruzi, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTRODUCTION D'UN COURS
SUR

LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 1

Mesdames, Messieurs,

Ceux qui ont le bonheur de connaitre M. Loisy savent
que ce silence qui se prolonge abrite un ardent labeur
et nous vaudra un plus rapide achéevement d’ceuvres
précieuses. Dans notre tristesse de ne pouvoir, cette
année encore, chercher et penser avec lui en cette salle,
c’est un réconfort de songer a cette magnifique activité
de savant qu’égaleraient, sur notre terre d’aujourd’hui,
bien peu d’autres cas. Travail austére et allégre se pour-
suivant chaque jour avant I'aube, que nulle dispersion
ne vient troubler, force inflexible qui amme une santé
fragile : si c’est cette fragilité méme qui nous prive ici
d’une chére présence, admirons du moins la force qui
nous assure que quelque chose pour nous s’élabore.

L’année qui vient de s’achever fut belle pour celu
que j’ai 'honneur de suppléer. Du 19 au 22 avril 1927
sont venus d’Allemagne, d’Angleterre, d’Autriche, de
Belgique, de France, de Hollande, d’Italie, de Norvege,

! Legon d’ouverture professée au Collége de France, le 9 janvier 1928, au

seuil d’'une deuxiéme année de suppléance de M. Alfred Loisy en sa chaire
d’Histoire des religions.



6 JEAN BARUZI

de Pologne, de Suisse, historiens, exégetes et philosophes
qui ont, pour célébrer en ce Colléege de France par un
congrés jubilaire le soixante-dixieme anniversaire d’Al-
fred Loisy, apporté des contributions a 'histoire du chris-
tianisme dont les Actes ne tarderont pas a paraitre. Des
membres adhérents en foule se joignaient & ceux qui
prenaient part aux débats. Combien d’hommages privés,
combien méme d’hommages muets la secréte histoire des
ceeurs ajouterait-elle & la liste des témoignages exprimés !
Et, comme 1l arrive toujours en des réunions que soutient
un lien réel, ce furent plus que des travaux techniques
qui s’édifierent. Tous, quel que fit leur pays d’origine,
se sentaient proches du savant qu’ils admiraient et dont

I'émotion — qui, parmi ceux qui entendirent les paroles
adressées par M. Loisy a M. Karl Clemen ne s’en sou-
viendrait ? — avait la plus large, la plus féconde

signification humaine.

I

Dans une lecon d’ouverture que la Correspondance de
I'Union pour la ¢érité (1) m’a fait 'honneur de publier
et qui nous introduisait a un cours sur Le probléme du
salut dans la pensée religieuse de Leibniz et la yie religieuse
de son temps, j'abordais des problémes qu’une premiére
année de recherches est loin d’avoir épusés. Javais
essayé d’établir que le christianisme apparait, a partir
du seizieme siecle, & la maniére d’une religion neuve,
non seulement — ce dont tout le monde conviendra —
dans son expression protestante, mais aussi dans son
expression catholique. L’historien des religions, qui a
coutume de ne se trouver tout a fait en son domaine,
en ce qui concerne le christianisme, que dans la période
des origines, devrait s’habituer a considérer qu’il est,
cette fois encore et, qu’il s’agisse de la Réforme ou de la

L Cif. Union pour la Vérité, Correspondance, 1°T trimestre 1927.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 7

contre-Réforme, en face d’origines. Origines aussi com-
plexes — quoique moins indéterminables souvent - g
aussi mal connues, en beaucoup de cas, que celles du
christianisme primitif. Par une méthode dont nous nous
étions expliqués, nous avions laissé de c6té, provisoirement,
les eréateurs religieux. Et nous avions interrogé un esprit
d’un type sans doute unique qui, déja contemporain d’une
Réforme et d’une contre-Réforme se critiquant elles-
mémes, méritait toute notre attention pour avoir, avec
une pénétration presque constamment magistrale, ana-
lysé et réfléchi la plupart des problémes et le plus grand
nombre des faits religieux que lur proposait son ambiance
spirituelle. Pourtant ce Leibniz, que nous interrogions,
s’il nous apportait des trésors que la philosophie reli-
gieuse doit retenir et que, dans un sens que nous nous
sommes appliqués a définir, 'histoire des religions ne
doit pas négliger, ne nous faisait jamais entrer dans les
régions ou l'invention religieuse cesse d’étre le secret
d’une ame isolée mais se propage hors de celur qui I'a
fait naitre et se revét ainsi d’une double existence, bien
différente de celle que produit, dans 'ordre de la recherche
philosophique ou de la contemplation esthétique, une
pensée créatrice qui se répand. Nous savions cette radi-
cale hétérogénéité d’essence, et que ce n’était pas sans
paradoxe, mais sans paradoxe fécond, que I'on pouvait
msérer dans un cours d’histoire des religions, en certains
aspects de sa pensée religieuse, un homme qui était, la
comme ailleurs, 'un des plus extraordinaires génies qui
atent vécu, mais qui n’avait pas, dans le plan religieux,
cette fraicheur naive, cette volonté aussi de se perdre
dans la for — quelles que soient les transpositions d'une
telle foi — ou se reconnailt 1'8tre authentiquement reli-
gieux et qui, 8’1l apparaissait souvent docile a telle théo-
logie ou a telle religion, ne I'était pas toujours pour des
motifs qui jaillissaient du fond de son cceur. Telle était
bien la limite de l'exemple choisi, que rachetaient le



3 JEAN BARUZI

prodigieux térét des analyses et la limpidité sans
défaut d’'un regard réfléchissant.

Le probléeme que nous choisissions était le probléme
du salut. En le regardant comme central dans la pen-
sée religieuse de Leibniz et dans effort de réduction
tenté par lui a 'intérieur du christianisme, nous ne nous
trompions pas. Sans doute parvenions-nous également &
atteindre ainsi — et ceci confirmerait le rdle de témoin
que nous attribuions a Leibniz — le plus profond travail
de I'ame religieuse depuis la Réforme, a I'intérieur du
protestantisme lui-méme d’abord, mais aussi dans la
plus profonde tradition catholique, s1 du moins nous la
scrutons chez ses plus hauts spirituels et avant tout, bien
entendu, chez ses mystiques, d’une maniére plus générale
encore, chez tous ceux qui ont cherché, par dela la
complication dogmatique, un type de perfection en cette
vie et, parmi les valeurs religieuses a élire, celles qui
apparaissent comme ayant une signification éternelle.
Le P. Denifle et, plus récemment, M. Jacques Maritain,
reprochaient a la théologie luthérienne de ¢’étre presque
exclusivement limitée & une doctrine du salut. Et M. Ma-
ritain déclarait que ce primat sotériologique avait son
origine en «un moi humain» dont on avait fait «la fin
méme de cette théologie » (1). Mais 1l faudrait discuter ce
que I'on entend ici par ce «mol humain» qui s’érigerait
en absolu. Ou, dans cette hypothése, le drame religieux
s’accomplit-1l ? En moi, et en moi seul sans doute, mais
en un moi bien différent de celun que l'introspection
banale découvrirait. Les religions qui sont dites des
religions de salut sont de moins en moins arbitrairement
dénommeées ainsi, & mesure qu’elles s’aflinent. Le monde
ou elles se meuvent est la profondeur des ames. Plus
encore peut-étre qu'une réponse sure a l'aprés de ce

1 Jacques Maritain, Trois réformateurs (Paris 1925), p. 23; et note 15,
avece référence a Denifle.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 9

maintenant, elles proposent des routes qui s’enchevétrent
et qui descendent aussi1 avant que notre angoisse ou que
notre misére. Mais ¢’est toujours le salut qu’elles appor-
tent ainsi. I’ame religieuse n’est religieuse & proprement
parler que lorsqu’elle atteint le point de rencontre entre
un Dieu et celur qui le cherche ou, comme dans les reli-
gions sans Dieu, lorsqu’elle atteint le point de rencontre
d’un moi imparfait ou mort, et d’un moi libéré ou éternel.
Dans les deux cas, c’est le salut qui la centre et qui la
constitue.

Le théme que nous abordons cette année : Luther inter-
préte de saint Paul, est intimement lié & celur que nous
avons é¢tudié I'an dernier. Il le dépasse en signification,
aussi en précision ; 1l est, a vrai dire, d’'une importance a
tous égards primordiale. Et sans doute n’y en a-t-il
aucun autre qui puisse, avec autant de slreté, nous
amener a saisir la genése spirituelle de la Réforme.
Par surcroit, il nous commande de prendre, deés le début,
position en face de difficultés que nous avions esquissées
déja tout a ’heure, et qu’il nous faut envisager en elles-
mémes. Pressentir Luther interpréte de saint Paul, ¢’est
pressentir Luther rencontrant Paul (1); et, comme le
dit Luther lui-méme parlant de ses études de théologie
scolastique : « J'avais la perdu Christ ; je I'a1 maintenant
trouvé en Paul — Ego Christum amiseram illic, nunc in
Paulo repert» (2).

Si nous remontons jusqu'a cette minute dans la
mesure ou les textes nous permettent de l'atteindre,
¢’est bien une religion qui s’établit dans les profondeurs
de I’ame que nous atteignons (3). Et tout est secondaire

(1) CI. Lurner, Weimarer Ausgabe, 111, 31 116 (4 propos de la justice
de Dieu), ap. Dictata super Psalterium (1513-1516) : « Et haec est disputatio
profundissimi theologt Pauli Apostolt nostris hodie theologis, an speculative
nescto, praclice scio quod i1gnolissima ».

(2) W. A., II, 414 28 (1519).

(3) Ct. Otto Scueer, Martin Luther, 11, 321 (1917) : « Im Oktober 1612 hat
er demnach noch nicht gewusst, was der Unterschied von Gesetz und Evangelium



10 JEAN BARUZI

au prix de ce travail intérieur, de ce rythme de conver-
sion, de ce plus ou moins brusque redressement des
valeurs. Il importe 1c1 de bien préciser ce qui est en
question. On repousse aujourd hui de plus en plus, parmi
les meilleurs historiens, une interprétation de la Réforme
qui consisterait & préter a Luther et & Calvin des vues
qui ne conviendraient, assure-t-on, qu'a l'auteur de La
religion dans les limites de la simple raison, & Kant lui-
méme. Et, tout récemment, M. Louis Dalliére, s’en expli-
quait avec force dans un travail qu’il intitulait La réalité
de Uliglise (1). Jaccorde sans difficuité a M. Dalliere
«que la réalité de I'Eghlse tient une place de premier
plan dans l'action réformatrice de Luther» (2), et que
¢’est mal comprendre sa pensée que de la déclarer fondée
sur un réve de libération de I'individu. Et, comme les
problémes d’ordre historique rejoignent ici la conception
méme de la religion, jaccorde aussi a ceux — et ils sont
nombreux — qui protestent contre les définitions tout
intérieures de la religion, que cette religion méme postule
autre chose que I'individu. Mais il conviendrait de réagir
contre une confusion du plan social et du plan intérieur
lui-méme. Par exemple, est-ce entendre Luther que de
salsir sa pensée seulement au moment ou elle se prolonge
en actes, fut-ce en démarches virtuelles ? Et n’y a-t-il
pas urgence de s’aventurer par dela, dans les régions ou
un monde spirituel se substitue & un autre et ot aussi -—
et c’est tout le probleme — s’édifie, dans une solitude
que ne visite encore aucune image étrangére au drame
de so1 en face de soi, tout ce qui va étre en effet, bientot,
«réalité de I'Eglise », force qui se dresse contre une force,

sei. Friihestens im Winter 1612-1513 kann er vor der neuen Erkenntnis gestanden
haben. Aber spdtestens im Sommer 1513 muss er sie besessen haben. Denn schon in
der Auslegung des ersien Psalms begegnel uns die neue reformaiorische Deutung
der Gerechtigkeit Gotles». Cf. Karl Howry, Luther (1927) p. 111 n. 2.

(1) Etudes théologiques et religieuses. Revue publiée par la Faculté libre
de théologie protestante de Montpellier, juillet 1927, p. 3935 a 441.

(2) Ibid., p. 423 a 424,



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 11

doctrine qui s’allirme et qui s’impose. En nous demandant
ce qu'a été chez Luther I'exégése paulinienne, peut-étre
avons-nous quelque chance d’atteindre, et ce travail
secret, et cette doctrine communicable, d’ou tout le pro-
testantisme est sorti.

I1

Tout historien, qu’il soit protestant, catholique, ou
étranger a une confession déterminée, acceptera cette
affirmation qui se trouve au seuil du livre du R. P. La-
grange sur ’épitre aux Romains : « Le commentaire de
Iépitre aux Romains par Luther, en 1515-1516, est vrai-
ment le point de départ de la Réforme» (1). Point de
départ qu’il est capital de discerner puisque nous remon-
tons ainsi jusqu'a une ceuvre écrite par Luther, moine
Augustin, enseignée par lui a Wittenberg, d’avril 1515 a
octobre 1516 (2). Et sans doute faut-il remonter plus haut
encore puisque les meilleurs historiens de Luther sont
d’accord pour dire que quels que soient les 1mmenses
progres de la pensée, du Commentaire des Psaumes au
Commentaire des Romains, ¢’est dés le Commentaire des
Psaumes, en 1513-1515, que la réflexion religieuse de
Luther est, en ses grandes lignes, constituée (3).

Voila donc ce qu’il faut deés I'abord percevoir nette-
ment : un enseignement traditionnel en sa forme, des
commentaires de chaire biblique selon un type transmis,
un maitre qui est moine, des auditeurs qui sont moines
aussi (4). Ce maitre a été et est encore, & bien des égards

(1) R.-P. Lacraxcg, O. P., Saint Paul. Epitre auxr Romains (1916}, p. 1v.

(2) Johannes Frcker, Anfinge reformatorischer Bibelauslegung, Luthers
Vorlesung tiber den Rémerbrief 1515-1516 (1908, 2¢ Aufl. 1922), I, xLvi-xLvIL

(3) Horr, p. 111.

(4) Et il faut se représenter cet enscignement comme un effort de soi sur
soi qui s'exprime ; ef. Ad, Scurarrer, Luthers Deutung des Romerbriefs (1917),
p- 38 : ...Er [Luther] beiried ... die Auslegung des Briefs nichl nur als Denker,
sondern handelte dabei, da er seinen Hérern nicht nur eine Theorie der Stinde
geben, sondern ithnen zum bussfertigen Glauben helfen wollte. »



12 JEAN BARUZI

un catholique qui a, avec ferveur, fait vivre en lui Pascese
du corps et de la pensée. M. Jacques Maritain écrit avec
équité, dans un essar ou manque I'équité : « Luther a
gouté aux fruits cachés de la gridce du Christ, il est
entré dans le jardin spirituel de I’Eglise, je serais méme
porté a croire qu’il s’y est avancé assez loin...» (1) Les
violences de Denifle, qui mettent au service d’une consi-
dérable érudition la plus extraordinaire inaptitude a
saisir le rythme de 1’ame luthérienne, n’éveilleront, je
pense, aucune persuasion en qui lira Luther avec le
souct de réfléchir purement un des plus grands drames
humains qui aient surgi. Voir, comme le veut Denifle, la
seule expérience profonde de Luther dans D'imvincible
tyrannie d’une nature sensuelle, ¢’est simplifier brutale-
ment les données d’un probléme complexe. Et il faut
citer le jugement plein de modération d’un savant histo-
rien de Luther, le P. Grisar: « Ni le Commentaire des
Psaumes, ni le Commentaire de I'épitre aux Romains...
ne donnent P'impression d’une corruption morale chez
celut qui les a rédigés. Un auteur qui eut capitulé tout
simplement devant sa propre sensualité, et pu difficile-
ment cacher la bassesse morale de son point de vue...»
Et Grisar ajoute que 'on ne discerne rien de tel dans les
deux commentaires en question (2).

Est-1l done si malaisé d’étudier Luther avec une véri-
table puissance d’accueil ? Combien fréquents sont ceux,
dans I'immense bibliographie luthérienne, qui ne I’abor-
dent point d’un regard que 1’on pourrait dire théorétique

=) b)
d’un regard auquel ne se méle aucune arriére-pensée
d’apologie passionnée ou d’acharnée détractation ! Que

(1) Jacques Marirain, op. cii., p. 8.

{2) Hartmann Grisar, S. J., Luther (2¢ Aufl.,, 1911), I, 91 : « Weder der
Kommentar zu den Psalmen, noch der zum Romerbrief macht weiterhin,... den
Eindruck von sittlicher Verrottung des Verfassers. Ein Aulor, der vor der eigenen

Sinnlichkeit schlechthin kapituliert, wiirde schwerlich seinen niedrigen mora-
lischen Standpunkt haben verbergen konnen... »



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 13

I'on essaye de lire Luther lui-méme — et certes la
tache est immense — en se rendant docile a la pathétique
sonorité de son ame, au don qu’il a de surprendre le ton
confidentiel d’un texte commenté, au don qu’il a de
nous faire descendre avec lul jusqu'aux profondeurs de
I'étre, de nous trainer aprés lui en un chemin torturé,
venant nous chercher jusqu’en ce repaire ou git le mal
radical, nous amenant a ne perdre jamais conscience de
ce mal inguérissable, mais 1mplorant le Christ comme
il le faisait deés 1516, dans une émouvante lettre & son
ami Spenlein! Ecoutons cette brulante invocation : «Toi,
Seigneur Jésus, tu es ma justice ; mais moi, je suis ton
péché ; tu as pris pour toi ce qui est mien et m’as donné
ce qui est tien ; tu as pris avee toi ce que tu n’étais pas
et tu m’as donné ce que je n’étais pas» (1). Et nous
venons ainsi, en un sens, de dessiner la doctrine luthé-
rienne, mieux certes que nous n’y serions parvenus en
tentant de donner d’abord un de ces schémas ol la pensée
religicuse de Luther, qui est essentiellement lyrisme et a
bien des égards presque musique, apparait d’une séche-
resse déconcertante et blessante, parfois d'une déce-
vante pauvreté, scandale pour notre raison et méme pour
notre sensibilité. Mais c’est que de tels schémas ne
valent, quand 1l s’agit de Luther, que lorsque l'on est
parvenu a les nourrir de tout le drame qui les sous-
tend. Démeéler comment se sont constituées, chez
Luther, et une pensée systématique qui se tient et une
audace que nul obstacle ne pourra réussir a briser, c’est
Ientreprise qu’ont essayée, avec plus ou moins de bon-
heur, de trés nombreux historiens. Pour qu’il y eiit avan-
tage & nous y aventurer a notre tour, 1l fallait qu’il y etit
parmi les données nouvelles que l’érudition contempo-
raine nous apporte, de quoi nous assurer un terrain ferme.

(1) Expers, Dr Martin Luther’s Briefwechsel, 1, 29 : «...tu, Domine Jhesu,
es justitia mea, ego autem sum peccatum tuum ; tu assumpsisti meum, el dedisti
mihi tuum ; assumpsisti, quod non eras, et dedisti mihi, quod non eram».



14 JEAN BARUZI

Or, c’est bien ce qui s’est produit. Il y a vingt ans seule-
ment que Ficker a fait paraitre, a Leipzig, d’aprés
un manuscrit original de la Bibliothéque de Berlin, un
texte que 'on croyait perdu, et dont, quelques années
auparavant, la cople avait été découverte a la Biblio-
théque Vaticane (1). Ce texte était celun du Commentaire
de Uépitre aux Romains dont nous disions tout & I’heure
I'importance. Rédigé en latin, publié par Ficker en 1903,
réédité en 1923 et en 1925, par IFicker encore, et avec le
soin le plus minutieux (2), il vient d’étre traduit en alle-
mand, & Munich, par M. Eduard Ellwein, a la fin de
I'année 1927 (3). Et cette traduction trés remarquable
nous aide puissamment & ressusciter un texte qu’il ne
faut pas hésiter a déclarer 'un des plus beaux que le
christianisme moderne ait produits.

D’autres sources s’ajouteront & celle-la : le Commen-
tarre de lépitre aux Galates, que Luther commenca
d’enseigner le 27 octobre 1516, et qu’il a publié lui-méme
en 1519 ; le Commentaire de Uépitre aux Hébreux, qu’il
commencga d’enseigner & PAques 1517, et qu’il continua
jusqu’a Paques 1518, texte retrouvé dans la Bibliothéque
Vaticane, que Denifle a utilisé, et dont Ficker, qui en a
déja cité des extraits dans un travail paru en 1918 (4),
nous donnera, ici encore, I’édition. Voila, si nous y joi-
gnons les richesses que nous offre une ceuvre immense
et muitiforme, cette base documentaire inappréciable
qui nous permettra de saisir, en des raccourcis rigou-
reux, le travail intérieur d’'un homme qui, dés le moment
ou il écrit le commentaire des Romains et ol 1l est catho-
lique encore, moine encore, a déja en lui une doctrine
qui va le conduire vers un monde nouveau.

(1) Frcker, I, x1x s.

(2) Cf. Karl-Aug. MeissinGer, Luthers Exegese in der Frithzeit (1911},

p- 15-16, pour quelques objections de détail.

(3) Martin LurueRr, Vorlesung tiber den Romerbrief 1515-1516, iibertragen
von Eduard Eriwein (1927).

(4) Johannes Ficker, Luther 1617 (1918).



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 15

111

L'un des plus pénétrants historiens de Luther, Karl
Holl, fait observer que le principal rdle des premieres
influences exercées sur Luther: saint Augustin, saint
Bernard, Tauler, Gerson, Staupitz, a consisté a lui révéler
Paul lui-méme (1). Etait-ce bien le paulinisme authen-
tique qu’il découvrait ? Il y aurait anachronisme a se
poser en ces termes une telle question. Personne, au
seizieme siécle, ne découvrait le paulinisme authentique.
Mais que ce fat ’érasmisme, qui bouleversait la chrétienté
et, en particulier I’Espagne, au nom de la Philosophia
Christi, et qui opposait avee clarté la religion intérieure
a un formalisme qu’il qualifiait de judaique, que ce fut
Luther lui-méme qui se sentait tout a coup proche de
Paul, c¢’était, a de trés inégales profondeurs, la joie de
trouver autre chose qu'une foi historique, «mais cette
foi », disait Luther, « qui fait de to1 et de Christ comme
une seule personne » (2), cette foi qui [n’est pas tendue
vers un objet mais qui est telle, disait-1l encore, « que
Christ est en quelque maniére présent dansla formémen»(3).
Et ce Christ qui ressuscite vraiment en ’étre qui a la fo1 (4),
c’est Paul tel quil le devine qui enhardit Luther a le
faire sien (5). Quant & comprendre Paul en toute sa dia-
lectique et, sur le plan du langage, en ses heurts et ses

(1) Horr, p. 28 n. 2. — En ce qui concerne Tauler, 1l faut distinguer entre
le premier contact avec saint Paul, qui est antérieur a la lecture de Tauler, et
I'examen de 'épitre aux Romains, que Luther entreprend au moment ou il
subit I'influence taulerienne. — Cf. Otto Scueer, Taulers Mystik und Luthers
reformatorische Entdeckung, ap. Festgabe fur Julius Kaftan (1920).

(2) « Ipsi historica fide credunt in Christum ut Turca. sed fides facit ex le el
Christo quasi unam personam », cité par Hort, p. 71.

(38) In Galat (1535), W. A, XL, 1, 2283 § 229 15 : «...Sic ut Christus sit
obiectumfidet, imo non obiectum, sed, ut ita dicam, in ipsa fide Christus adest ».

(4) Cf. Hovrr, p. 70.

{5) Cf. Otto ScumEeEeLr, Dokumente zu Luthers Entwicklung bis 1519 (1911),
et Martin Luther, la trés importante note 24 a la page 322 du t. 11,



16 JEAN BARUZI

hY A

soubresauts, 1l n’y a pas a étre surpris que bien des
obstacles I'arrétent en sa tache.

Déja Renan avait fait au sujet des diflicultés que nous
apporte le texte paulinien, ces trés fines remarques : « Le
style épistolaire de Paul est le plus personnel qu’il y ait
jamais eu. La langue y est, si jose le dire, broyée ; pas
une phrase suivie. Il est impossible de violer plus auda-
cieusement, je ne dis pas le génie de la langue grecque,
mais la logique du langage humain» (1). Et 'un des
plus savants et des plus subtils parmi les historiens de Ia
langue et de la pensée chrétiennes primitives, Eduard
Norden, dans son grand livre intitulé : « La prose d’art
antique — Die antike Kunstprosa », ose écrire : « Paul
est un écrivain que pour le moins je comprends seulement
trés difficilement » (2). Et 1l en cherche ensuite minutieu-
sement les raisons. Luther, qui n’était ni un critique, ni
un philologue, qui, d’autre part, Denifle I’a, sur ce point,
trés solidement établi, ignorait dans beaucoup de cas les
plus complexes traditions médiévales, a d’autres modes
de compréhension & mnous offriv. Il hit, éprouve avec
violence, vibre jusqu’au paroxysme et prolonge ce qui
est en lui avant tout résonance. Nous aurons a voir en
ces legons, en suivant pas a pas des exemples précis, en
laissant loin de nous toute synthése périlleuse, comment
il a pénétré tels moments de la pensée paulinienne, et si
c’est a des conclusions comparables que nous conduit
I'exégése contemporaine. Labeur qui ne sera qu'une
introduction a une étude plus vaste qui nous ameénerait,
en nous aidant d’un examen de plus en plus approfond:
des thémes luthériens, a construire une histoire, non
encore faite, du paulinisme au seiziéme siécle. Mais,
aujourd’hui, demandons-nous seulement sur quels thémes
fondamentaux Luther a mis 'accent.

(1) RExan, Saint Paul, p. 231 s.
(2) Eduard Norpew, Die antike Kunstprosa (3¢ Aufl., 1918), II, 499 :
« Paulus st ein Schriftsteller, den wenigstens ich nur sehr schwer verstehe ».



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 17

Nul doute que ce ne soit sur le probléme du péché (1).
Le péché n’est pas, pour Luther, laideur qui s’efface,
savante hiérarchie de fautes dont la gravité peut étre
estimée et jugée selon des régles. Il existe par dela le
pardon et par dela la conscience (2). Il se joue de la dis-
tinction des théologiens entre péchés véniels et péchés
mortels (3). Tout péché est vraiment péché de mort (4).
(’est en Paul que Luther découvre le sentiment et méme
la notion du péché essentiel, et quand il lit dans le verset
17 du chapitre vir de I'épitre aux Romains : « Et mainte-
nant ce n’est plus mo1 qui fais cela, mais le péché qui
habite en mo1», 1l raille amérement ces théologiens qui
trouvent excessive 'expression paulinienne : «le péché
qui habite en moi1 — % cvomolon v guol cwapTia V. Toute
la difficulté vient, juge-t-il, du contre-sens commis par
ceux qui croient que l’absolution et le baptéme suppri-
ment aussitot le péché méme (5).

Les théologiens catholiques reprochent 1ci a Luther
d’avoir confondu deux notions qu’ils entendent séparer
nettement. Cest la concupiscence qui demeure, et c’est
le péché qui est remis. Ou, plus précisément, et pour
reprendre une définition augustinienne : «la concupis-
cence de la chair est remise dans le baptéme, non en ce
sens qu’elle n’existe plus, mais qu’elle n’est plus imputée
a péché » (6). Il faut lire dans le livre de Denifle sur Luther
et le luthéranisme les pages violentes, d’ailleurs remarqua-

(1) Ci. Paul Drews, Disputationen Dr. Martin Luthers (1893), p. 64:
«...Namtota epistola ad Romanos, item ad Galatas est definttio peccati ori ginis...»

(2) ¥Fricker, LI, 698: « Eist nos nullum peccatum in nobis agnoscamus,
credere tamen oportel, quod sumus peccatores ».

(3) Ficker, II, 123 ¢: « Ex quo patet, quod nullum est peccatum veniale ex
substantia et nalura sua...»

(&) W. A, 1, 1613132 : « dan sund ist der seelen Tod, peyn aber ist yhr hell »
(Die sieben Busspsalmen, 1517) ; c¢i. Horw, p. 115.

(5) Ficker, 1I, 178 20-22

(6) Cité ap. Dex~iFLE, trad. Paguier, III, 11; cf. Drews, p. 59-60:
« Nos autem dicimus cum Augustino, qui solus nobis hanc doctrinam conservavit,
quod peccatum originale tollitur, non ut non sit, sed ut non imputetur» Cf.
Ficker, II, 109 1-3,

ro

REV., DE THEOL, ET DE PHIL. — N, S., t. XvI (x° 66, 1928).



18 JEAN BARUZI

bles, ou se trouve rejetée la thése luthérienne (1). De méme
le P. Lagrange, commentant le psaume trente-deuxiéme
inséré dans I’épitre aux Romains : « Heureux ceux dont
les 1niquités ont été remses et dont les péchés ont été
recouverts », écrit en note : « Les péchés remis, les péchés
couverts, les péchés non imputés, sont différentes maniéres
de dire que le péché n’existe plus aux yeux de Dieu. Dire
avec les luthériens qu’il existe encore, c’est supposer
que Dieu use d’une fiction pour ne pas en tenir compte
ou le recouvre pour ne pas le voir » (2).

La divergence, qui parait ic1 totale, est d’ordre théo-
logique. Nous aurons a rechercher, quand nous exami-
nerons les textes, si Luther est aussi loin de 'expérience
vécue des catholiques qu’il parait étre. Nourri, a
I'heure ou il approfondit le paulinisme, de Tauler, qu’il
commence d’étudier, semble-t-1l, 'année méme ou 1l
entreprend de commenter l'épitre aux Romains (3), 1l
percoit dans les tortures des mystiques, un amer senti-
ment du péché, que nulle puissance sacramentelle ne
parvient a apaiser (4). Nous aurons aussi a nous demander
quel est ic1 le role du milieu augustinien qui est le sien.
Pourtant 1l faut redire la trés juste remarque de Karl
Holl & propos de Denifle et de Grisar qui veulent discerner
dans le Commentaire des Psaumes de 1513, un langage en-
core catholique et qui, observe Holl, n’ont aucun don pour
saisir un accent nouveau (d). leci, en ce probieme du
péché, c’est bien un accent nouveau qui est en question.
Et, comme il s’agit d’un bouleversement qui a retenti,
non seulement sur la vie religieuse moderne, mais sur
toute la pensée moderne également, il importe d’y voir
un peu clair dés aujourd’hui.

) De~irLE, trad. citée, t. 11 et 111
) LacrangE, p. 88 n. 7 ct 8.
) Grisar, I, 134.
) DreEws, p. 46: « Ita perpeluo vivimus sub remissione peccatorum et
Christus vere et constanter est liberans a peccatis nostris. St awlem salvat nos
semper et perpeluo, 1gitur perpeluo sumus peccatores. »

(5) Horr, p. 157 s.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 19

Il n’est pas douteux que Luther n’ait, dans sa notion
du péché, assombri le paulinisme. « Luther », dit M. Strohl,
«ne s’est pas encore assimilé entiérement les 1dées de
Romains v & vir. Il les transpose en un ton mineur » (1).
Et Pauteur de Kyrtos Christos, Wilhelm Bousset, écrit :
« La pensée luthérienne d’un combat quotidien, jamais
interrompu, se reproduisant toujours en égale violence
avec le viell Adam, n’est pas paulinienne » (2).

Trouverait-on, chez Luther, I'allégresse que chante la
deuxiéme épitre aux Corinthiens : «...Les choses ancien-
nes sont passées. Voyez, tout est devenu nouveau» (3);
ou encore ce ton extatique, mais d’extase défimtive,
union transformante des plus hauts mystiques, que nous
entendons dans la méme épitre : « Pour nous tous, le
visage découvert, réfléchissant comme dans un miroir
la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la
méme 1mage, de gloire en gloire...» (4)? «Le vieil homme
est tué », écrit Wilhelm Bousset en une page qui épouse
le rythme de la victoire paulinienne : «la nouveauté de
la vie est la» (5). Certes, Luther célébre, dans I'admi-
rable livre : Von der Freiheit etnes Christenmenschen —
De la liberté du chrétien — la toute-puissance du chrétien :
« Et maintenant qui pourrait se représenter I’honneur
et la grandeur d’un chrétien ? Par sa royauté, 1l est
maitre de toutes choses ; par son sacerdoce, 1l est maitre
de Dieu, car Dieu fait ce qu'll demande et veut, comme
il est écrit dans les psaumes: « Dieu fait la volonté de
ceux qui le craignent et il entend leur priére » (6). Mais,

(1) Henri Strony, L’épanouissement de la pensée reli gieuse de Luther(1924),
p. 108.

(2) Wilhelmn Bousser, Kyrios Christos (2¢ Aufl., 1921), p. 129 : « Der luthe-
rische Gedanke eines tiglichen, niemals aufhorenden, immer in gleicher Heftig-
keit sich wiederholenden Kampfes mit dem alten Adam ist nicht paulinisch ».

(3) II Cor., v, 17.

(&) 11 Cor., 111, 18.

(5) Bousser, p. 128 : « Der alte Mensch ist getitet, die Neuheit des Lebens
ist da ».

(6) Von der Freihett, Paragr. xvi, W. A, VII, 28 1817 : « Wer mag nu aus-
dencken die ehre und hihe eyniss Christen menschen? durch seyn kiinigreych



20 JEAN BARUZI

soyons sensibles a ces nuances qui parviennent a rendre
distantes des joies bondissantes que 'on jugerait d’abord
toutes voisines. En fait, Luther a cru prendre & saint
Paul (1) ce type héroique & qui rien n’opposera obstacle :
« Qui peut donc nuire & un tel ceeur ou I'effrayer ? » (2)
dira-t-il. Mais d’ou vient, chez Luther, ce sentiment de
puissance ? Avant tout, sans doute, de ce qu’il a confiance
en un Christ en qui «est engloutie la mort avec le
péché » (3). Et ce grand théme de la justification luthé-
rienne n’est intelligible que s1 l'on essaye de revivre,
avec Luther, non pas I'une de ses pensées séparée des
autres, mais toutes ses pensées a la fois, en leurs luttes
tragiques, en leurs antagonismes qu’il juge irréductibles ;
et alors I'on voit émerger tout ensemble, et la négation des
«ceuvresy, et la doctrine de la foi-confiance, et 'admirable
définition du Commentaire de Uépitre aux Romains : «Simul
peccator et justus» (4). Essayons de descendre plus avant
encore en son ame : le voici en sa priere en face de Dieu.
« Dieu », dit Luther, « en sa nature et en sa majesté, est
notre adversaire — Deus in natura et majestate sua est ad-
versarius noster...» (3). Et nous comprenons ainsi la genése
du De servo arbitrio, et cette grandiose mais terrible
notion d’un Dieu non-révélé, Dieu qui se cache, volonté
imperscrutable (6). Et 11 Luther fait entiérement sien

ist er aller ding mechiig, durch sein priesterthum ist er gollis mechtig, denn
gott thut was er bittet und wil, wie do stet geschrieben im Psalter «Gott thut den
willen der, die yhn furchien, und erhiret yhr gepett ».

(1) Ibid., Paragr. 1.

(2) Ibid., Paragr. xvor, W. A., VII, 29 23-2 ; « Denn swer wil eynem solchen
hertzen schaden thun oder erschreckenn? »

(3) Ibid., Paragr. xm, W. A., VII, 26 -2 : « Davon sagt Paulus I. Cor. XV,
«Gott sey lob und danck, der uns hatt gegeben ein solch libirwindung ynn Chrisio
Jhesu, ynn wilcher vorschlunden ist der todt mit der sund ».

(4) Frcker, II, 108 12-13,

(5) Cité ap. Horr, p. 38 n. 1.

(6) W. A.,, XVIII, 686. — Bien noterici les profondes remarques de Theode-
sius Har~ack, Luthers Theologie (1¢ Aufl.) I, 125, sur 'interprétation du Dicu
qui se révéle et du Dieu qui se cache : « Der Gegensatz ist mithin nicht absolut
zu fassen ; beide Glieder bedingen und begrenzen sich gegenseitig: Gott ist als



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 21

le verset paulinien: « O homme, qui donc es-tu pour
disputer avec Dieu ? » (1) Ainsi apercoit-on Luther décou-
vrant le Christ. Il définit le Christ en définissant Dieu de
cette maniére : « Hoc est esse Deum : non accipere bona sed
dare — Voici qui est étre Dieu. Ne pas recevoir de biens,
mais donner » (2). Dieu est don, don en soi, don absolu.
Nous ne pouvons aller & Dieu que par le Christ. « Celu
qui ne trouve ni ne saisit Dieu en Christ, celui-la ne trou-
vera Dieu hors du Christ jamais, ni nulle part, quand
méme 1l s’en 1rait plus haut que le ciel, plus profond que
Ienfer, et par dela le monde méme » (3). Mais, en face
de ce Dieu 1naccessible et imperscrutable, qui en méme
temps se donne, qui est activité pure et qui «ne se
repose jamais — er ruhet nimmer» (4), que sont nos
«ceuvres », qu’est notre «amour» ? L’homme prétend
aimer Dieu. Mais aime-t-1l vraiment Dieu, c¢’est-a-dire
n’aime-t-1l pas en trainant aprés soi la plus trouble, la
plus puérile maniére d’aimer (5) ? Luther rejoint ici les plus
hauts parmi les mystiques du christianisme catholique.
Et sans doute est-ce parce que peu d’actions furent plus
fortes sur sa pensée que celle de Tauler et de la mystique
allemande du moyen &ge. Probléme admirable que celul
des sources mystiques de la pensée de Luther, probléme
sans cesse repris, jamais élucidé, et qu’il faudra un jour
étudier en toute son ampleur. Qu’il nous suflise pour

der offenbare der verborgene, auf dass er dennoch GOTT sei und bleibe, und von
uns als solcher gefiirchtet und geehrt werde; und er ist als der verborgene der
offenbare damit er UNSER GOTT sein und von uns als dieser im Glauben
ergriffen swerden kénne» (2¢ Aufl., 1927, p. 95).

(1) Rom. 1x, 20.

(2) W. A, IV, 269 25-26 : « .., Sed hoc est esse deum : non accipere bona, sed
dare. » (Dictata super Psalterium, 1513-1516).

(38) W. A, L, 267 7% : «...wer nicht jnn Christo Gott findet oder kriegt, der
sol ausser Christo nimermehr und nir gent mehr Gott haben noch finden, wenn

er gleich uber den himel, unter die helle, ausser der swelt fiire... » Cité par Horr,
p. 38 n. 1,

(4) CI. Horr, p. 44.
(5) Ficxer, II, 110.



22 JEAN BARUZI

I'instant d’établir que Luther est 1ci tout proche de tels
grands mystiques qui ne veulent pas appeler amour de
Dieu ce que nos modes de sensibilité et de pensée appel-
lent « amour » et appellent « Dieu» (1). Ainsi comprend-
on que Luther ait pu écrire: « ... Toutes nos ceuvres...
se produisent dans le péché, dans lequel nous som-
mes nés» (2). Et encore: « En agissant bien, nous pé-
chons» (3).

Commentant le psaume r1: « Détourne ton regard de
mes péchésn, 1l s’exprime ainsi: « Cest-a-dire n’examine
pas sévérement mes ceugres, car si tu les mets devant ta
face et ton tribunal, elles sont toutes des péchés» (4).

Et pourtant, il faut que Dieu nous regarde. « Car détour-
ner ton visage est un signe de la colére, mats le tourner
vers nous un signe de la grace. — Dan antlitz ab-
wenden ist ewn tzeichen des zorns, zukerenn aber ein
tzetchen der gnade.» (3).

« Il faut que Dieu nous regarde, mais ce ne sont pas
nos ceuvres qu’il regardera. L’amour de I'homme pour
Dieu n’est amour vrai que lorsqu’il n’est pas né en nous,
que lorsqu’il est selon le mot de saint Paul, « versé en
nous par Dieu» (6).

Et alors, c¢’est un redressement de tout notre étre. Ce
méme homme qui est incapable d'un mouvement que
I'on puisse dire pur de tout péché — et nous retrouvens
le plan de pensée qui conduira Kant, dans la Critique de

(1) Il est tout proche aussi, au moins de quelques-uns d’entre eux, et en
tout cas de ceux qui adhérent a la tradition taulerienne lorsqu'il écrit, com-
mentant Tauler : «Jgitur tota salus est resignatio voluntatis in omnibus ut hic
docet sive tn spiritualibus sive temporalibus. Et nuda fides in deum», W. A.,
1X; 102 %88,

(2) W. A., 1,190 28-26 (1517): «...dan vor gott alle unser werck, als gesagl ist,
haben das sie nit haben sollen, das ist, yn sunden gescheen sie, darynne wir
geborn seyn... »

(3) Ficker, 11, 123 10-11: « Enim bene operando peccamus ...»

() W. A, 1, 190 1135 : « Das ist, hab nit gestrenge acht auff meine wercke,
dan sie seien alle sunde, sso du sie yn deyn angesicht und gerichte setzesty.

(8) W. A, I, 196 28-3,

(6) Rom. v, 5; Ficker, II, 139.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 23

la ratson pratique, & chercher hors de tout élan naturel
le fondement de notre action — ce méme homme va se
redresser ; 1l va se reconnaitre menteur et injuste (1).
Il va rentrer en soi et Dieu lui révélera ainsi sa noir-
ceur (2). Redressement total, car ’homme, au moins
par le désir, va étre aussi éloigné du péché que lest
Dieu méme (3). Et, en ce sens, 1l sera sans péché.
Car Dieu veut « avoir toutes choses pures et immacu-
lées » (4). Dieu élévera I'homme, dit Luther, «pour le
parfaire et le guérir, comme fit le Samaritain de cet
homme demi-mort » (5). Et ainsi Luther peut déclarer
que les saints sont toujours intimement des pécheurs (6).
Dieu, en effet, est étrange en ses saints, chantent les
Psaumes : saints, qui sont a la fois justes et injustes (7),
qui ont toujours leurs péchés devant les yeux, justes
devant Dieu qui, par sa mansuétude les justifie par cela
méme qu’ils connaissent leurs péchés. Belle donc et
douce est la miséricorde de Dieu qui nous considére a
la fois comme pécheurs et non pécheurs. Le péché
demeure et, tout ensemble, ne demeure pas. Les saints
sont ainsi pécheurs de fait et justes en espérance (3).
Aucun saint ne se croit juste ; mais 1l attend d’étre
justifié (9). Quand donc nous attendons, ici et mainte-
nant, 'achévement de la justice et la totale libération
du péché, nous demandons aussi la fin de cette vie (10).

(1) Ficker, 11, 69; cf. Rom. 1, 4.

(2) Ficker, II, 67.

(3) CI. Strowuv, L'évolution religieuse de Luther jusqu’en 1515 (1922),
. 163 s.
)

1

2

3
p. 16
(4) Frcxer, 11, 89 28 : « Deus omnia vult pura el immaculata habere ».

(5) Ficker, II, 332202 : « Quia Deus illum assumpsit perficiendum el
sanandum, sicut Samaritanus semivivum relictum ».

(6) Ficker, II, 104 22 : « Sancti inirinsece sunt peccalores semper... »

(7) Ficker, II, 105415 ; « Mirabilis Deus in sanctis suis», cut simul
sunt tusti et iniusti ».
(8) Ficker, II, 105 28-24 ; « ... peccatores in re, iusti in spe ».

(9) Ficker, II,9518-14; « Ideo nullus Sanctorum se iustum pulat aut confi-
tetur, sed tustificart semper se petit et expectal... »

(10) FiceEer, II, 96 20-21: « Ideo quando oramus perfici iustitiam et pecca-
tum tolli in nobis, simul vitam istam finire petimus».



24 JEAN BARUZI

« Par quelle loi ? Par celle des ceuvres ? Non, mais
par la loi de la foi. Car nous tenons que I’homme est
justifié par la foi, sans les ceuvres de la lo1. » (1) Ces déci-
sives paroles de saint Paul vont au dela encore des luttes
douloureuses que quatre siécles ont maintenues entre deux
Eglises chrétiennes. Les pages que Luther consacre, dans
son Commentaire de Uépitre aux Romains, au verset 27 :
«Par quelle loi1? Par celle des ceuvres? Non, mais par la loa
de la fo1 », et au verset 28, sont parmi les plus ailées qu’il
ait écrites (2). Elles leguent au philosophe un immense
probléme, le probléme de insuffisance radicale du faut.
Parmi les lecteurs du passé que 'on se plait a imaginer
devant ces lignes qu’ils 1ignorérent, volontiers songe-t-on
a Kant, y trouvant de quoi fortifier encore sa distinction
entre légalité et moralité. Voici, dit Luther, le peuple
de la lo1 disant a Dieu et a la lo1: « J'a1 fait ce que tu as
ordonné ». Et voict le peuple de la foi, disant: « Je ne
puis faire, je n’ai pas fait, mais donne ce que tu ordon-
nes — Non possum facere, non fect, sed da, quod jubes» (3).
Et Luther nous renvoie lui-méme au texte de I'épitre
aux Philippiens : « Ce n’est pas que j’aie déja remporté
le prix, ou que j'aie déja atteint la perfection ; mais je
cours, pour tiAcher de la saisir, puisque mo1 aussi jai
été saisi par Jésus-Christ. Fréres, je ne pense pas I'avoir
saisi ; mais je fais une chose : oubliant ce qui est en arriere
et me portant vers ce qui est en avant, je cours vers le
but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu
en Jésus-Christ » (4).

Croire en I’excellence des ceuvres, c’est prétendre qu'une

(1) Rom. 111, 27-28.

(2) Ficxer, II, 99 s ; cf. ErzrwelN, p. 133 s.

(3) Ficker, II, 99. Cf. sai~nt Avcustin, De spiritu et Littera, xmr, 22, cité
par Luther, Ficker, II, 99 -2 : « Unde notandum, sicul supra ex b. Augus-
tino dictum est, quod « lex operum dicit: fac, quod tubeo, lex fidei autem: da,
quod iubes ».

(4) Phil., 11, 12-14.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 25

purification externe est aussi une purification interne (1).
L’idée de 'impuissance des ceuvres est liée, pour Luther
a celle de la profondeur du péché (2). « Attendre la nue
miséricorde de Dieu — nudam misericordiam Der
expectare » (3) : cette attitude émane, et de la défaite des
ceuvres, et de l'impossibilité, pourrait-on dire, d’étre
guéri dés maintenant, méme par Dieu, sans étre dé-
truit (4). « Ce n’est done pas de vouloir et de courir »,
dit saint Paul, «mais que Dieu fasse miséricorde » (3).

Et cette volonté qu'a Luther de ne pas s’arréter aux
ceuvres, c’est-a-dire 4 tout ce qui, en nous, s’isole, se
suflit & sol-méme et se pose comme un tout, le conduit a
distinguer radicalement un étre et ses actions. Devant
Dieu, dira-t-1l, un homme ne devient pas juste parce
qu’il fait des actions justes, mais 1l fait des actions
justes parce qu’il est juste (6). Et encore : « Des ceuvres
mauvaises ne font jamais un homme mauvais, mais un
homme mauvais fait des ceuvres mauvaises » (7). Et
c’est ainsl que nous ne saurions juger un autre étre, ni
d’ailleurs nous juger nous-mémes, mais seulement nous
plonger en une sorte d’immense sentiment du péché.
L’étre dépasse ce par quoi il s’exprime ; et 1l se perd
dans les profondeurs de la conscience. Selon une admira-
ble pensée de Luther: «Le chemin vers le ciel est la
ligne d’un point indivisible : la conscience — Via in celum
est linea indivistbilis punctt @ conscientize » (3).

1) Ficker, II, 111.

2) Ficker, II, 107.

3) Ficker, II, 234,

4) Cecisouléverait le probléme de la passivité dans la doctrine de Luther ;
es trés beaux textes réunis par Horr, p. 45 n. 1 et 46 n. 1.

5) Rom, 1x, 16.

6) Ficker, I, 3 13-16,

(7) Von der Freiheit, Paragr. xxi, W. A., VII, 3287: « Bisse werck
machen nymmer mehr eynen bissen man, sondern ein bésser man macht bésse
werch’ »,

(8) Cité par Hovrr, p. 35.

(
(
{
(
cf. 1
(
(



26 JEAN BARUZI

1Y

Luther dit de lui-méme, au seuil de son édition des
ceuvres latines : « Cher lecteur, si tu veux lire ces écrits,
rappelle-tol que j’ai été, comme Augustin le dit de lui-
méme, du nombre des auteurs qui ont progressé en écri-
vant et en enseignant. Je n’a1 pas été de ceux qui, sans
travaux, sans recherches, sans essais préalables, attei-
gnent 1mmeédiatement la perfection, et comprennent a
premiére vue tout le sens de ’Ecriture » (1).

Entendre I'Ecriture : Luther ne s’est guére proposé
d’autre tiche. Et 'entendre en ne la quittant pas. Comme
I'a remarqué profondément M. Charles Andler, «I'Ecri-
ture, interprétée par elle-méme, est, pour Luther, cohé-
rente en son entier» (2). Mais cette cohérence n’est
obtenue que par un constant sacrifice de ce que 'on
. pourrait appeler «le point de wvue de I'homme»; et,
comme le disait Luther lui-méme a propos d’Erasme :
« Celui qui accorde quelque chose au libre arbitre en
juge autrement que celuil qui ne connait que la grice » (3).

Paroles sombres, tragiques, qui rejoignent celle-ci, de
Luther encore: «il résulte de tout cela que le libre-
arbitre est un nom pleinement divin et qui ne peut
appartenir qu'a la seule divine majesté — sequitur nunc
liberum arbitrium esse plane divinum nomen, nec ully posse
competere quam solt divinae majestatt... » (4). Et ailleurs :

(1) Cité d’aprés Juxpt, Le développement de la pensée religieuse de Luther
jusqu'en 1517 (1906), p. 3.

(2) Charles A~prERr, L'esprit conservateur et Uesprit révolutionnaire dans
le luthéranisme, ap. Etudes sur la Réforme, Revue de métaphysique et de
morale, septembre-décembre 1918, p. 935.

(3) Expers, I, 883436 lettre a4 Joh. Lang, 1¢T mars 1517 : «...aliud est
judicium ejus, qui arbitrio hominis nonnthil tribuit, aliud ejus, qui praeter
gratiam nthil novit».

(&) W. A., XVIII, 636 27.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 27

«1] faut done laisser Dieu en sa majesté et en sa nature —
relinquendus est igitur deus in majestate et natura sua »(1).
Lorsque Luther lLsait, dans saint Paul s’inspirant de
I'Exode : «Je ferai miséricorde a qui je fais miséricorde
et jaural compassion de qui jar compassion» (2), et,
dans saint Paul encore, telles autres paroles, aussi
déconcertantes que celles-c1, pour la sensibilité et 'en-
tendement humains, 1l entrait dans ce plan du numinosum
qua décrit Rudolf Otto, et dont Rudolf Otto disait
qu’il avait compris pour la premiére fois les caractéres
en lisant le De servo arbitrio de Luther (3). Il avait devant
lui ces difficultés inextricables que nous considérions
I'année derniére quand nous suivions Leibniz écrivant
la Théodicée et méditant — c’est Leibniz qui les cite —
ces paroles du De servo arbitrio : « Si Dieu te plait cou-
ronnant les indignes, 1l ne te doit pas déplaire, damnant
les non-coupables — St placet ttbr Deus indignos coronans,
non debet displicere immeritos damnans». «Ce quiv,
ajoute Leibniz, «étant réduit & des expressions plus
modérées, veut dire : si vous approuvez que Dieu donne
la gloire éternelle & ceux qui ne sont pas meilleurs que
les autres, vous ne devez point désapprouver qu’il aban-
donne ceux qui ne sont pas pires que les autres. » (&)

Y a-t-il si grande différence, en dépit des erreurs d’in-
terprétation que perpétuent les classifications extérieures
et fondées sur des mots — entre le non-élu de Luther qui,
une fois transporté dans le plan divin, reconnait comme
juste le jugement de Dieu (5), et le non-élu de Leibniz —
ceci est impliqué plutdt que formulé par le Dialogue
final de la Théodicée — qui substitue a son désir égoiste

(1) Ibid., p. 685 14,

(2) Rom. 1x, 15.

(3) Rudolf Otto, Das Heilige (12¢ Aufl.,, 1924), p. 115 s.
(&) Théodicée. Discours préliminaire, paragr. 50.

(5) Ficker, 1I, 223 14-15 et surtout II, 217 25-31,



28 JEAN BARUZI

une adhésion a la beauté des perspectives universelles (1) ?
Karl Holl a profondément montré que Luther ne songe
en rien a un arbitraire divin et qu’il dépasse le point
de vue de 'occamisme, ou ses interprétes enferment
d’ordinaire (2). Le Dieu caché de Luther est insondable
a l'entendement humain, et c’est pour lutter contre ce
qu’il juge frivolité et 1mpiété (3) que Luther I'a, a cer-
taines heures, s1 farouchement dressé en Dieu inscrutable.
Mais cette inscrutabilité est pour lui vérité et logique
divines. Et 1l faut sans cesse avoir présent en soi; a cdté
d’un Luther qui nous laisse dans Peffroi, celu1 qui nous
réconforte, nous attendrit, construit et éprouve l'assu-
rance du salut. « Ceux qui interpretent I'Evangile en y
voyant autre chose qu’une bonne nouvelle », dit-1l dans
le Commentaire de Uépitre aux Romains, «n’entendent
pas I'Evangile, mais le changérent en loi plutét qu’en
grace et, de Christ, nous ont fait un Moise » (4). C’est ce
monde de contrastes vivants et de pathétiques antitheses
dans lequel nous allons entrer. Monde qui est fait de
pécheurs qui sont des justes, de justes qui sont des pé-
cheurs «et qui toujours se sentent injustes» (D), d'un
Dieu qui frappe mais qui guérit, qui mortifie mais vivifie(6)
d’un Dieu de colére (7) et d’amour, d’'un Dieu qui se
cache et d’un Dieu qui se révéle, d’un mal inguérissable et
d’un péché que je sais enfoui en une infinie miséricorde,
— monde qui est fait de tortures que je redoute, et du

(1) Bien noter que dans le Dialogue final de la Théodicée, c’est le grand
sacrificateur Théodore, et non Sextus, qui se trouve «ravi en extase», cf.
GeruarpT, VI, 364,

(2) Cf. Howrr, p. 49 s.

(8) Ainsi doit-on interpréter ses jugements concernant Erasme ; cf. Andreé
Mever, Etude critique sur les relations d’ Erasme et de Luther (1909), p. 113 s.

(4) Frcker, II, 168 17-20: « Ideo qui aliter « evangelium » quam « bonum
nuncium» interprelaniur, non intelligunt evangelium, ul faciunt, qui ipsum
in legem potius quam in gratiam mutaverunt el ex Christo nobis Mosen fecerunt.»

(5) Ficker, II, 108 18,

(6) Ficker, II, 3332

(7) Cf. en particulier Ficker, 1I, 21,



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 29

salut dont je suis sur —. Voila les régions spirituelles
que nous allons visiter, nous y aventurant par des
analyses et des confrontations de textes ; et I'étude des
commentaires de Luther a trois épitres de saint Paul
est 'un des plus solides moyens qui nous soient offerts
d’atteindre, en un objet précis, une pensée qui est si
vaste, et méme si démesurée, que toute construction
systématique risquerait de ne la jamais circonscrire.

Jeax Barvuzr.



	Introduction d'un cours sur Luther interprète de Saint Paul

