
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Introduction d'un cours sur Luther interprète de Saint Paul

Autor: Baruzi, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTRODUCTION DUN COURS

LUTHER INTERPRÈTE DE SAINT PAUL *

Mesdames, Messieurs,

Ceux qui ont le bonheur de connaître M. Loisy savent

que ce silence qui se prolonge abrite un ardent labeur
et nous vaudra un plus rapide achèvement d'œuvres
précieuses. Dans notre tristesse de ne pouvoir, cette
année encore, chercher et penser avec lui en cette salle,
c'est un réconfort de songer à cette magnifique activité
de savant qu'égaleraient, sur notre terre d'aujourd'hui,
bien peu d'autres cas. Travail austère et allègre se

poursuivant chaque jour avant l'aube, cjue nulle dispersion
ne vient troubler, force inflexible qui anime une santé
fragile : si c'est cette fragilité même qui nous prive ici
d'une chère présence, admirons du moins la force qui
nous assure que quelque chose pour nous s'élabore.

L'année qui vient de s'achever fut belle pour celui

que j'ai l'honneur de suppléer. Du 19 au 22 avril 1927

sont venus d'Allemagne, d'Angleterre, d'Autriche, de

Belgique, de France, de Hollande, d'Italie, de Norvège,

1 Leçon d'ouverture professée au Collège de France, le 9 janvier 1928, au
seuil d'une deuxième année de suppléance de M. Alfred Loisy en sa chaire
d'Histoire des religions.



JEAN BARUZI

de Pologne, de Suisse, historiens, exégètes et philosophes
qui ont, pour célébrer en ce Collège de France par un
congrès jubilaire le soixante-dixième anniversaire d'Alfred

Loisy, apporté des contributions à l'histoire du
christianisme dont les Actes ne tarderont pas à paraître. Des
membres adhérents en foule se joignaient à ceux qui
prenaient part aux débats. Combien d'hommages privés,
combien même d'hommages muets la secrète histoire des

cœurs ajouterait-elle à la liste des témoignages exprimés
Et, comme il arrive toujours en des réunions que soutient
un lien réel, ce furent plus que des travaux techniques
qui s'édifièrent. Tous, quel que fût leur pays d'origine,
se sentaient proches du savant qu'ils admiraient et dont
l'émotion — qui, parmi ceux qui entendirent les paroles
adressées par M. Loisy à M. Karl Clemen ne s'en
souviendrait — avait la plus large, la plus féconde
signification humaine.

I

Dans une leçon d'ouverture que la Correspondance de
Y Union pour la vérité (1) m'a fait l'honneur de publier
et qui nous introduisait à un cours sur Le problème du
salut dans la pensée religieuse de Leibniz et la vie religieuse
de son temps, j'abordais des problèmes qu'une première
année de recherches est loin d'avoir épuisés. J'avais
essayé d'établir que le christianisme apparaît, à partir
du seizième siècle, à la manière d'une religion neuve,
non seulement — ce dont tout le monde conviendra —
dans son expression protestante, mais aussi dans son
expression catholique. L'historien des religions, qui a

coutume de ne se trouver tout à fait en son domaine,
en ce qui concerne le christianisme, que dans la période
des origines, devrait s'habituer à considérer qu'il est,
cette fois encore et, qu'il s'agisse de la Réforme ou de la

1 Cf. Union pour la Vérité, Correspondance, 1er trimestre 1927.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL /

contre-Réforme, en face d'origines. Origines aussi

complexes — quoique moins indéterminables souvent — et
aussi mal connues, en beaucoup de cas, que celles du
christianisme primitif. Par une méthode dont nous nous
étions expliqués, nous avions laissé de côté, provisoirement,
les créateurs religieux. Et nous avions interrogé un esprit
d'un type sans doute unique qui, déjà contemporain d'une
Réforme et d'une contre-Réforme se critiquant elles-

mêmes, méritait toute notre attention pour avoir, avec
une pénétration presque constamment magistrale, analysé

et réfléchi la plupart des problèmes et le plus grand
nombre des faits religieux que lui proposait son ambiance

spirituelle. Pourtant ce Leibniz, que nous interrogions,
s'il nous apportait des trésors que la philosophie
religieuse doit retenir et que, dans un sens que nous nous
sommes appliqués à définir, l'histoire des religions ne
doit pas négliger, ne nous faisait jamais entrer dans les

régions où l'invention religieuse cesse d'être le secret
d'une âme isolée mais se propage hors de celui qui l'a
fait naître et se revêt ainsi d'une double existence, bien
différente de celle que produit, dans l'ordre de la recherche

philosophique ou de la contemplation esthétique, une
pensée créatrice qui se répand. Nous savions cette radicale

hétérogénéité d'essence, et que ce n'était pas sans

paradoxe, mais sans paradoxe fécond, que l'on pouvait
insérer dans un cours d'histoire des religions, en certains

aspects de sa pensée religieuse, un homme qui était, là
comme ailleurs, l'un des plus extraordinaires génies qui
aient vécu, mais qui n'avait pas, dans le plan religieux,
cette fraîcheur naïve, cette volonté aussi de se perdre
dans la foi — quelles que soient les transpositions d'une
telle foi — où se reconnaît l'être authentiquement
religieux et qui, s'il apparaissait souvent docile à telle théologie

ou à telle religion, ne l'était pas toujours pour des

motifs qui jaillissaient du fond de son cœur. Telle était
bien la limite de l'exemple choisi, que rachetaient le



JEAN BARUZI

prodigieux intérêt des analyses et la limpidité sans
défaut d'un regard réfléchissant.

Le problème que nous choisissions était le problème
du salut. En le regardant comme central dans la pensée

religieuse de Leibniz et dans l'effort de réduction
tenté par lui à l'intérieur du christianisme, nous ne nous
trompions pas. Sans doute parvenions-nous également à

atteindre ainsi — et ceci confirmerait le rôle de témoin
que nous attribuions à Leibniz — le plus profond travail
de l'âme religieuse depuis la Réforme, à l'intérieur du
protestantisme lui-même d'abord, mais aussi dans la
plus profonde tradition catholique, si du moins nous la
scrutons chez ses plus hauts spirituels et avant tout, bien
entendu, chez ses mystiques, d'une manière plus générale
encore, chez tous ceux qui ont cherché, par delà la
complication dogmatique, un type de perfection en cette
vie et, parmi les valeurs religieuses à élire, celles qui
apparaissent comme ayant une signification éternelle.
Le P. Denifle et, plus récemment, M. Jacques Maritain,
reprochaient à la théologie luthérienne de s'être presque
exclusivement limitée à une doctrine du salut. Et M.
Maritain déclarait que ce primat sotériologique avait son
origine en «un moi humain» dont on avait fait «la fin
même de cette théologie » (1). Mais il faudrait discuter ce

que l'on entend ici par ce «moi humain» qui s'érigerait
en absolu. Où, dans cette hypothèse, le drame religieux
s'accomplit-il En moi, et en moi seul sans doute, mais
en un moi bien différent de celui que l'introspection
banale découvrirait. Les religions qui sont dites des

religions de salut sont de moins en moins arbitrairement
dénommées ainsi, à mesure qu'elles s'alfinent. Le monde
où elles se meuvent est la profondeur des âmes. Plus
encore peut-être qu'une réponse sûre à Vaprès de ce

1 Jacques Maritain, Trois réformateurs (Paria 1925), p. 23; et note 15,
avec référence à Denifle.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL l)

maintenant, elles proposent des routes qui s'enchevêtrent
et qui descendent aussi avant que notre angoisse ou que
notre misère. Mais c'est toujours le salut qu'elles apportent

ainsi. L'âme religieuse n'est religieuse à proprement
parler que lorsqu'elle atteint le point de rencontre entre
un Dieu et celui qui le cherche ou, comme dans les

religions sans Dieu, lorsqu'elle atteint le point de rencontre
d'un moi imparfait ou mort, et d'un moi libéré ou éternel.
Dans les deux cas, c'est le salut qui la centre et qui la
constitue.

Le thème que nous abordons cette année : Luther interprète

de saint Paul, est intimement lié à celui que nous
avons étudié l'an dernier. Il le dépasse en signification,
aussi en précision ; il est, à vrai dire, d'une importance à

tous égards primordiale. Et sans doute n'y en a-t-il
aucun autre qui puisse, avec autant de sûreté, nous
amener à saisir la genèse spirituelle de la Réforme.
Par surcroît, il nous commande de prendre, dès le début,
position en face de difficultés que nous avions esquissées

déjà tout à l'heure, et cju'il nous faut envisager en elles-
mêmes. Pressentir Luther interprète de saint Paul, c'est

pressentir Luther rencontrant Paul (1) ; et, comme le

dit Luther lui-même parlant de ses études de théologie
scolastique : « J'avais là perdu Christ ; je l'ai maintenant
trouvé en Paul — Ego Christum amiseram illic, nunc in
Paulo reperi » (2).

Si nous remontons jusqu'à cette minute dans la

mesure où les textes nous permettent de l'atteindre,
c'est bien une religion qui s'établit dans les profondeurs
de l'âme que nous atteignons (3). Et tout est secondaire

(1) Cf. Luther, Weimarer Ausgabe. Ill, 31 14_16 (à propos de la justice
de Dieu), ap. Diclala super Psalterium (1513-1516) : « Et haec est disputatio
pro/undissimi theologi Pauli Apostoli nostris hodie theohgis, an speculative
nescio, practice scio quod ignotissima ».

(2) W. A., II, 414 2a (1519).
(3) Cf. Otto Scheel. Martin Luther, II, 321 (1917) : « Im Oktober 1512 hat

er demnach noch nicht gewusst, was der Unterschied von Gesetz und Evangelium



10 JEAN BARUZI

au prix de ce travail intérieur, eie ce rythme de conversion,

de ce plus ou moins brusque redressement des

valeurs. Il importe ici de bien préciser ce qui est en
question. On repousse aujourd'hui de plus en plus, parmi
les meilleurs historiens, une interiorétation de la Réforme
qui consisterait à prêter à Luther et à Calvin des vues
qui ne conviendraient, assure-t-on, qu'à l'auteur de La
religion dans les limites de la simple raison, à Kant lui-
même. Et, tout récemment, M. Louis Dallière, s'en exjdi-
quait avec force dans un travail qu'il intitulait La réalité
de l'Eglise (1). J'accorde sans difficulté à M. Dallière
« que la réalité de l'Eglise tient une place de premier
plan dans l'action réformatrice de Luther » (2), et que
c'est mal eonrprendre sa pensée que de la déclarer fondée
sur un rêve de libération de l'individu. Et, comme les

problèmes d'ordre historique rejoignent ici la conception
même de la religion, j'accorde aussi à ceux — et ils sont
nombreux — qui protestent contre les définitions tout
intérieures de la religion, que cette religion même postule
autre chose que l'individu. Mais il conviendrait de réagir
contre une confusion du plan social et du plan intérieur
lui-même. Par exemple, est-ce entendre Luther que de

saisir sa pensée seulement au moment où elle se prolonge
en actes, fût-ce en démarches virtuelles Et n'y a-t-il
pas urgence de s'aventurer par delà, dans les régions où

un monde spirituel se substitue à un autre et où aussi —
et c'est tout le problème — s'édifie, dans une solitude

que ne visite encore aucune image étrangère au drame
de soi en face de soi, tout ce qui va être en effet, bientôt,
« réalité de l'Eglise », force qui se dresse contre une force,

sei. Frühestens im Winter 1512-1513 kann er vor der neuen Erkenntnis gestanden
haben. Aber spätestens im Sommer 1513 muss er sie besessen haben. Denn schon in
der Auslegung des ersten Psalms begegnet uns die neue reformalorische Deutung
der Gerechtigkeit Gottes». Cf. Karl Holl, Luther (1927) p. 111 n. 2.

(1) Etudes théologiques et religieuses. Revue publiée par la Faculté libre
de théologie protestante de Montpellier, juillet 1927, p. 395 à 441.

(2) Ibid., p. 423 à 424.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 11

doctrine qui s'affirme et qui s'impose. En nous demandant
ce qu'a été chez Luther l'exégèse paulinienne, peut-être
avons-nous quelque chance d'atteindre, et ce travail
secret, et cette doctrine communicable, d'où tout le

protestantisme est sorti.

II

Tout historien, qu'il soit protestant, catholique, ou
étranger à une confession déterminée, acceptera cette
affirmation qui se trouve au seuil du livre du R. P. La-

grange sur l'épître aux Romains : « Le commentaire de

l'épître aux Romains par Luther, en 1515-1516, est
vraiment le point de déj)art de la Réforme » (1). Point de

déjiart qu'il est caiiital de discerner puisque nous remontons

ainsi jusqu'à une œuvre écrite par Luther, moine
Augustin, enseignée par lui à Wittenberg, d'avril 1515 à

octobre 1516 (2). Et sans doute faut-il remonter plus haut
encore puisque les meilleurs historiens de Luther sont
d'accord pour dire que quels que soient, les immenses

progrès de la pensée, du Commentaire des Psaumes au
Commentaire des Romains, c'est dès le Commentaire des

Psaumes, en 1513-1515, cjue la réflexion religieuse de

Luther est, en ses grandes lignes, constituée (3).
Voilà donc ce qu'il faut dès l'abord jiercevoir nettement

: un enseignement traditionnel en sa forme, des

commentaires de chaire biblique selon un type transmis,
un maître cjui est moine, des auditeurs cjui sont moines
aussi (4). Ce maître a été et est encore, à bien des égards

(1) R.-P. Lagrange, O. P., Saint Paul. Epître aux Romains (1916), p. iv.
(2) Johannes Ficker, Anfänge reformatorischer Bibelauslegiing, Luthers

Vorlesung über den Römerbrief 1515-1516 (1908, 2° Aufl. 1923), I, xlvi-xlvii.
(3) Hoi.l, p. 111.
(4) Et il faut se représenter cet enseignement comme un effort de soi sur

soi qui s'exprime ; cf. Ad. Schlatter, Luthers Deutung des Römerbriefs (1917),
p. 38 : ...Er [Luther] betrieb die Auslegung des Briefs nicht nur als Denker,
sondern handelte dabei, da er seinen Hörern nicht nur eine Theorie der Sünde
geben, sondern ihnen zum bussfertigen Glauben helfen wollte. »



12 JEAN BARUZI

un catholique qui a, avec ferveur, fait vivre en lui l'ascèse
du corps et de la pensée. M. Jacques Maritain écrit avec
équité, dans un essai où manque l'équité : « Luther a

goûté aux fruits cachés de la grâce du Christ, il est
entré dans le jardin spirituel de l'Eglise, je serais même

porté à croire qu'il s'y est avancé assez loin... » (1) Les
violences de Denifle, qui mettent au service d'une
considérable érudition la plus extraordinaire inaptitude à

saisir le rythme de l'âme luthérienne, n'éveilleront, je
pense, aucune persuasion en qui lira Luther avec le

souci de réfléchir purement un des plus grands drames
humains qui aient surgi. Voir, comme le veut Denifle, la
seule expérience profonde de Luther dans l'invincible
tyrannie d'une nature sensuelle, c'est simplifier brutalement

les données d'un problème complexe. Et il faut
citer le jugement plein de modération d'un savant historien

de Luther, le P. Grisar : « Ni le Commentaire clés

Psaumes, ni le Commentaire de l'épître aux Romains...
ne donnent l'impression d'une corruption morale chez

celui qui les a rédigés. Un auteur qui eût capitulé tout
simplement devant sa propre sensualité, eût pu difficilement

cacher la bassesse morale de son point de vue...»
Et Grisar ajoute que l'on ne discerne rien de tel dans les

deux commentaires en question (2).

Est-il donc si malaisé d'étudier Luther avec une
véritable puissance d'accueil Combien fréquents sont ceux,
dans l'immense bibliographie luthérienne, qui ne l'abordent

point d'un regard que l'on pourrait dire théorétique,
d'un regard auquel ne se mêle aucune arrière-pensée
d'apologie passionnée ou d'acharnée détractation Que

(1) Jacques Maritain, op. cit., p. 8.

(2) Hartmann Grisar, S. J., Luther (2e Aufl., 1911), I, 91 : «Weder der
Kommentar zu den Psalmen, noch der zum Römerbrief macht weiterhin,... den
Eindruck von sittlicher Verrottung des Verfassers. Ein Autor, der vor der eigenen
Sinnliciikeil schlechthin kapituliert, würde schwerlich seinen niedrigen
moralischen Standpunkt haben verbergen können... »



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 13

l'on essaye de lire Luther lui-même — et certes la
tâche est immense — en se rendant docile à la pathétique
sonorité de son âme, au don qu'il a de surprendre le ton
confidentiel d'un texte commenté, au don qu'il a de

nous faire descendre avec lui jusqu'aux profondeurs de

l'être, de nous traîner après lui en un chemin torturé,
venant nous chercher jusqu'en ce repaire où gît le mal
radical, nous amenant à ne perdre jamais conscience de

ce mal inguérissable, mais implorant le Christ comme
il le faisait dès 1516, dans une émouvante lettre à son
ami Spenlein Ecoutons cette brûlante invocation : «Toi,
Seigneur Jésus, tu es ma justice ; mais moi, je suis ton
péché ; tu as pris pour toi ce qui est mien et m'as donné
ce cjui est tien ; tu as pris avec toi ce que tu n'étais pas
et tu m'as donné ce que je n'étais pas » (1). Et nous
venons ainsi, en un sens, de dessiner la doctrine
luthérienne, mieux certes que nous n'y serions parvenus en
tentant de donner d'abord un de ces schémas où la pensée
religieuse de Luther, qui est essentiellement lyrisme et à

bien des égards presque musique, apparaît d'une sécheresse

déconcertante et blessante, parfois d'une
décevante pauvreté, scandale pour notre raison et même pour
notre sensibilité. Mais c'est que de tels schémas ne
valent, quand il s'agit de Luther, que lorsque l'on est

parvenu à les nourrir de tout le drame qui les sous-
tend. Démêler comment se sont constituées, chez

Luther, et une pensée systématique qui se tient et une
audace que nul obstacle ne pourra réussir à briser, c'est

l'entreprise qu'ont essayée, avec plus ou moins de

bonheur, de très nombreux historiens. Pour qu'il y eût avantage

à nous y aventurer à notre tour, il fallait qu'il y eût
parmi les données nouvelles que l'érudition contemporaine

nous apporte, de quoi nous assurer un terrain ferme.

(1) Endf.rs, Dr Martin Luther's Briefwechsel, I, 29 : « ...tu, Domine Jhesu,
es justitia mea, ego aulem sum peccatum tiium ; tu assumpsisti meum, el dedisti
mihi tuum ; assumpsisti, quod non eras, et dedisti mihi, quod non cram ».



14 JEAN BARUZI

Or, c'est bien ce qui s'est produit. Il y a vingt ans seulement

que Ficker a fait paraître, à Leipzig, d'après
un manuscrit original de la Ribliothèque de Rerlin, un
texte que l'on croyait perdu, et dont, quelques années

auparavant, la copie avait été découverte à la
Bibliothèque Vaticane (1). Ce texte était celui du Commentaire
de l'épître aux Romains dont nous disions tout à l'heure
l'importance. Rédigé en latin, publié par Ficker en 1908,
réédité en 1923 et en 1925, par Ficker encore, et avec le

soin le plus minutieux (2), il vient d'être traduit en
allemand, à Munich, par M. Eduard Ellwein, à la fin de

l'année 1927 (3). Et cette traduction très remarquable
nous aide puissamment à ressusciter un texte cju'il ne
faut pas hésiter à déclarer l'un des plus beaux cjue le

christianisme moderne ait produits.
D'autres sources s'ajouteront à celle-là : le Commentaire

de l'épître aux Galates, cjue Luther commença
d'enseigner le 27 octobre 1516, et qu'il a publié lui-même
en 1519 ; le Commentaire de l'épître aux Hébreux, qu'il
commença d'enseigner à Pâques 1517, et qu'il continua
jusqu'à Pâques 1518, texte retrouvé dans la Ribliothèque
Vaticane, que Denifle a utilisé, et dont Ficker, qui en a

déjà cité des extraits dans un travail paru en 1918 (4),
nous donnera, ici encore, l'édition. Voilà, si nous y
joignons les richesses que nous offre une œuvre immense
et multiforme, cette base documentaire inappréciable
qui nous permettra de saisir, en des raccourcis rigoureux,

le travail intérieur d'un homme qui, dès le moment
où il écrit le commentaire des Romains et où il est catholique

encore, moine encore, a déjà en lui une doctrine
qui va le conduire vers un monde nouveau.

(1) Ficker, I, xix s.

(2) Cf. Karl-Aug. Meissinger, Luthers Exegese in der Frühzeit (1911),
p. 15-16, pour quelques objections de détail.

(3) Martin Luther, Vorlesung über den Römerbrief 1515-1516, übertragen
von Eduard Ellwein (1927).

(4) Johannes Ficker, Luther 1517 (1918).



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 15

III
L'un des plus pénétrants historiens de Luther, Karl

Holl, fait observer cjue le principal rôle des premières
influences exercées sur Luther : saint Augustin, saint
Bernard, Tauler, Gerson, Staupitz, a consisté à lui révéler
Paul lui-même (1). Etait-ce bien le paulinisme authentique

qu'il découvrait Il y aurait anachronisme à se

poser en ces termes une telle question. Personne, au
seizième siècle, ne découvrait le paulinisme authentique.
Mais que ce fût l'érasmisme, qui bouleversait la chrétienté
et, en particulier l'Espagne, au nom de la Philosophia
Christi, et qui opposait avec clarté la religion intérieure
à un formalisme cju'il qualifiait de judaïque, que ce fût
Luther lui-même qui se sentait tout à coup proche de

Paul, c'était, à de très inégales profondeurs, la joie de

trouver autre chose qu'une foi historique, « mais cette
foi », disait Luther, « qui fait de toi et de Christ comme
une seule personne » (2), cette foi qui jn'est pas tendue
vers un objet mais qui est telle, disait-il encore, « que
Christ est en quelque manière présent dans la foi même »(3).
Et ce Christ qui ressuscite vraiment en l'être qui a la foi (4),
c'est Paul tel qu'il le devine qui enhardit Luther à le

faire sien (5). Quant à comprendre Paul en toute sa

dialectique et, sur le plan du langage, en ses heurts et ses

(1) Holl, p. 28 n. 2. — En ce qui concerne Tauler, il faut distinguer entre
le premier contact avec saint Paul, qui est antérieur à la lecture de Tauler, et
l'examen de l'épître aux Romains, que Luther entreprend au moment où il
subit l'influence taulerienne. — Cf. Otto Scheel, Taulers Mystik und Luthers
reformatorische Entdeckung, ap. Festgabe für Julius Kaftan (1920).

(2) « Ipsi historica fide credunt in Christum ut Turca, sed fides facit exte el
Christo quasi unam personam », cité par Holl, p. 71.

(3) In Galat (1535), W. A., XL, i, 228 3i à 229 15 : « ...Sic ut Christus sit
obiectumfidei, imo non obieclum, sed, ut ita dicam, in ipsa fide Christus adest ».

(4) Cf. Holl, p. 70.
(5) Cf. Otto Scheel, Dokumente zu Luthers Entwicklung bis 1519 (1911),

et Martin Luther, la très importante note 24 à la page 322 du t. u.



ili JEAN BARUZI

soubresauts, il n'y a pas à être surpris que bien des
obstacles l'arrêtent en sa tâche.

Déjà Renan avait fait au sujet des difficultés que nous
apjiorte le texte paulinien, ces très fines remarques : « Le
style épistolaire de Paul est le plus personnel qu'il y ait
jamais eu. La langue y est, si j'ose le dire, broyée ; pas
une phrase suivie. Il est impossible de violer plus auda-
cieusement, je ne dis pas le génie de la langue grecque,
mais la logique du langage humain »(1). Et l'un des

plus savants et des jilus subtils parmi les historiens de la
langue et de la pensée chrétiennes primitives, Eduard
Norden, dans son grand livre intitulé : « La prose d'art
antique — Die antike Kunstprosa », ose écrire : « Paul
est un écrivain que pour le moins je conqprends seulement
très difficilement » (2). Et il en cherche ensuite minutieusement

les raisons. Luther, qui n'était ni un critique, ni
un philologue, qui, d'autre part, Denifle l'a, sur ce point,
très solidement établi, ignorait dans beaucoup de cas les

plus complexes traditions médiévales, a d'autres modes
de compréhension à nous offrir. Il lit, éiirouve avec
violence, vibre jusqu'au paroxysme et prolonge ce qui
est en lui avant tout résonance. Nous aurons à voir en
ces leçons, en suivant pas à pas des exemples précis, en
laissant loin de nous toute synthèse périlleuse, comment
il a pénétré tels moments de la pensée paulinienne, et si

c'est à des conclusions comparables que nous conduit
l'exégèse contemporaine. Labeur qui ne sera qu'une
introduction à une étude plus vaste qui nous amènerait,
en nous aidant d'un examen de plus en jilus approfondi
des thèmes luthériens, à construire une histoire, non
encore faite, du paulinisme au seizième siècle. Mais,
aujourd'hui, demandons-nous seulement sur quels thèmes
fondamentaux Luther a mis l'accent.

(1) Renan, Sainl Paul, p. 231 s.

(2) Eduard Norden, Die antike Kunstprosa (3° Aufl., 1918), II, 499 :

« Paulus ist ein Schriftsteller, den wenigstens ich nur sehr schwer verstehe ».



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PVUL 17

Nul doute que ce ne soit sur le problème du péché (1).
Le péché n'est pas, pour Luther, laideur qui s'efface,
savante hiérarchie de fautes dont la gravité peut être
estimée et jugée selon des règles. Il existe par delà le

pardon et par delà la conscience (2). Il se joue de la
distinction des théologiens entre péchés véniels et péchés
mortels (3). Tout péché est vraiment péché de mort (4).
C'est en Paul que Luther découvre le sentiment et même
la notion du péché essentiel, et quand il lit dans le verset
17 du chapitre vu de l'épître aux Romains : « Et maintenant

ce n'est plus moi qui fais cela, mais le péché qui
habite en moi », il raille amèrement ces théologiens qui
trouvent excessive l'expression paulinienne : « le péché
qui habite en moi — -h, èvoaunaa. év èu.oi éy.xoztx ». Toute
la difficulté vient, juge-t-il, du contre-sens commis par
ceux qui croient que l'absolution et le baptême supjjri-
ment aussitôt le péché même (5).

Les théologiens catholiques reprochent ici à Luther
d'avoir confondu deux notions qu'ils entendent séparer
nettement. C'est la concupiscence qui demeure, et c'est
le péché qui est remis. Ou, plus précisément, et pour
reprendre une définition augustinienne: «la concupiscence

de la chair est remise dans le bajitêmc, non en ce

sens qu'elle n'existe plus, mais qu'elle n'est plus imputée
à péché » (6). Il faut lire dans le livre de Denifle sur Luther
et le luthéranisme les pages violentes, d'ailleurs remarqua-

(1) Cf. Paul Drews, Disputationen Dr. Martin Luthers (1895), p. 64 :

« ...Namtota epistola ad Romanos, item ad Galatas est definitio peccati originis...»
(2) Ficker, II, 69 8

: « Etsi nos nullum peccatum in nobis agnoscamus,
credere tarnen oportet, quod sumus peccatore« ».

(3) Ficker, II, 123 6
: « Ex quo palet, quod nullum est peccatum veniale ex

substantia et natura sua... »

(4) W. A., I, 161 31-32 : « dan sund ist der seelen Tod, peyii aber ist yhr hell »

(Die sieben Busspsalmen, 1517) ; cf. Holl, p. 115.
(5) Ficker, II, 178 20-22.

(6) Cité ap. Denifle, trad. Paquieh, III, 11 ; cf. Drews, p. 59-60:
« Nos autem dicimus cum Angustino, qui solus nobis hanc doctrinam conservavi!,
quod peccatum originale lollilur, non ut non sit, sed ut non imputetur » Cf.
Ficker, II, 109 ^3.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 66, 1928). 2



18 JEAN BARUZI

bles, où se trouve rejetée la thèse luthérienne (1). De même
le P. Lagrange, commentant le psaume trente-deuxième
inséré dans l'épître aux Romains : « Heureux ceux dont
les iniquités ont été remises et dont les péchés ont été
recouverts », écrit en note : « Les péchés remis, les péchés

couverts, les péchés non imputés, sont différentes manières
de dire que le péché n'existe plus aux yeux de Dieu. Dire
avec les luthériens qu'il existe encore, c'est supposer
que Dieu use d'une fiction pour ne pas en tenir compte
ou le recouvre pour ne pas le voir » (2).

La divergence, qui paraît ici totale, est d'ordre
théologique. Nous aurons à rechercher, quand nous examinerons

les textes, si Luther est aussi loin de l'expérience
vécue des catholiques qu'il paraît l'être. Nourri, à

l'heure où il approfondit le paulinisme, de Tauler, qu'il
commence d'étudier, semble-t-il, l'année même où il
entreprend de commenter l'épître aux Romains (3), il
perçoit dans les tortures des mystiques, un amer sentiment

du péché, que nulle puissance sacramentelle ne

parvient à apaiser (4). Nous aurons aussi à nous demander
quel est ici le rôle du milieu augustinien qui est le sien.

Pourtant il faut redire la très juste remarque de Karl
Holl à propos de Denifle et de Grisar qui veulent discerner
dans le Commentaire des Psaumes de 1513, un langage
encore catholique et qui, observe Holl, n'ont aucun don pour
saisir un accent nouveau (5). Ici, en ce problème du

péché, c'est bien un accent nouveau qui est en question.
Et, comme il s'agit d'un bouleversement qui a retenti,
non seulement sur la vie religieuse moderne, mais sur
toute la pensée moderne également, il importe d'y voir
un peu clair dès aujourd'hui.

(1) Denifle, trad, citée, t. Il et III.
(2) Lagrange, p. 88 n. 7 et 8.

(3) Grisar, I, 134.

(4) Drews, p. 46 : « Ita perpetuo vivimus sub remissione peccatorum et
Christus vere el constante!- est überaus a peccatis nostris. Si aulem salvat nos

semper et perpetuo, igitur perpetuo sumus peccatores. »

(5) Holl, p. 157 s.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 19

Il n'est pas douteux que Luther n'ait, dans sa notion
du péché, assombri le paulinisme. « Luther », dit M. Strohl,
« ne s'est pas encore assimilé entièrement les idées de

Romains vi à vin. Il les transpose en un ton mineur » (1).
Et l'auteur de Kyrios Christos, Wilhelm Bousset, écrit :

« La pensée luthérienne d'un combat quotidien, jamais
interrompu, se reproduisant toujours en égale violence
avec le vieil Adam, n'est pas paulinienne » (2).

Trouverait-on, chez Luther, l'allégresse que chante la
deuxième épître aux Corinthiens : « ...Les choses anciennes

sont passées. Voyez, tout est devenu nouveau» (3);
ou encore ce ton extatique, mais d'extase définitive,
union transformante des plus hauts mystiques, que nous
entendons dans la même épître : « Pour nous tous, le

visage découvert, réfléchissant comme dans un miroir
la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la
même image, de gloire en gloire...» (4)? «Le vieil homme
est tué », écrit Wilhelm Bousset en une page qui épouse
le rythme de la victoire paulinienne : « la nouveauté de

la vie est là » (5). Certes, Luther célèbre, dans l'admirable

livre : Von der Freiheit eines Christenmenschen —
De la liberté du chrétien — la toute-puissance du chrétien :

« Et maintenant qui pourrait se représenter l'honneur
et la grandeur d'un chrétien Par sa royauté, il est
maître de toutes choses ; par son sacerdoce, il est maître
de Dieu, car Dieu fait ce qu'il demande et veut, comme
il est écrit dans les psaumes : « Dieu fait la volonté de

ceux cjui le craignent et il entend leur prière » (6). Mais,

(1) Henri Strohl, L'épanouissement de la pensée religieuse de Luther{1§2A),
p. 108.

(2) Wilhelm Bousset, Kyrios Chrislos (2e Aufl., 1921), p. 129 : « Der
lutherische Gedanke eines täglichen, niemals aufhörenden, immer in gleicher Heftigkeit

sich wiederholenden Kampfes mit dem alten Adam ist nicht paulinisch ».

(3) II Cor., v, 17.
(4) II Cor., in, 18.
(5) Bousset, p. 128 : « Der alle Mensch ist gelötet, die Neuheil des Lebens

ist da ».

(6) Von der Freiheit, Paragr. xvi, W. A., VII, 28 13-17 : « Wer mag nu aus-
dencken die ehre und höhe eyniss Christen menschen? durch seyn künigreych



20 JEAN BARUZI

soyons sensibles à ces nuances qui parviennent à rendre
distantes des joies bondissantes que l'on jugerait d'abord
toutes voisines. En fait, Luther a cru prendre à saint
Paul (1) ce type héroïque à qui rien n'opposera obstacle :

« Qui peut donc nuire à un tel cœur ou l'effrayer » (2)
dira-t-il. Mais d'où vient, chez Luther, ce sentiment de

puissance Avant tout, sans doute, de ce qu'il a confiance
en un Christ en qui « est engloutie la mort avec le

péché » (3). Et ce grand thème de la justification
luthérienne n'est intelligible que si l'on essaye de revivre,
avec Luther, non pas l'une de ses pensées séparée des

autres, mais toutes ses pensées à la fois, en leurs luttes
tragiques, en leurs antagonismes cju'il juge irréductibles ;

et alors l'on voit émerger tout ensemble, et la négation des

«œuvres», et la doctrine de la foi-confiance, et l'admirable
définition du Commentaire de l'épître aux Romains : uSimul
peccator et Justus» (4). Essayons de descendre plus avant
encore en son âme : le voici en sa prière en face de Dieu.
« Dieu », dit Luther, « en sa nature et en sa majesté, est
notre adversaire — Deus in natura et majestate sua est ad-
versarius noster...» (5). Et nous comprenons ainsi la genèse
du De servo arbitrio, et cette grandiose mais terrible
notion d'un Dieu non-révélé, Dieu qui se cache, volonté
imperscrutablc (6). Et ici Luther fait entièrement sien

ist er aller ding mechtig, durch sein priesterthum ist er goltis mechtig, denn

goti thul was er bittet und wil, wie do stet geschrieben im Psalter «Gott thut den

willen der. die yhn furchten, und erhöret yhr gepett ».

(1) Ibid., Paragr. i.
(2) Ibid., Paragr. xvm, W. A., VII, 29 23"24 : « Denn wer wil eynein solchen

hertzen schaden thun oder erschreckenn? »

(3) Ibid., Paragr. xn, W. A., VII, 26 10-12 : « Davon sagt Paulus I. Cor. XV,
«Gott sey lob und danck, der uns halt gegeben ein solch übirwindung ynn Christo
Jhesu, ynn wdcher vorschlunden ist der todt mit der sund ».

(4) Ficker, II, 108 12-13.

(5) Cité ap. Holl, p. 38 n. 1.

(6) W. A., XVIII, 686. — Bien noter ici les profondes remarques de Theodo-
sius Harnack. Luthers Theologie (Ie Aufl.) I, 125, sur l'interprétation du Diui
qui se révèle et du Dieu qui se cache : « Der Gegensalz ist mithin nicht absol.it

zufassen; beide Glieder bedingen und begrenzen sich gegenseitig: Gott ist als



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 21

le verset paulinien : « O homme, qui donc es-tu pour
disputer avec Dieu » (1) Ainsi aperçoit-on Luther découvrant

le Christ. Il définit le Christ en définissant Dieu de

cette manière : cHoc est esse Deum : non accipere bona sed

dare— Voici qui est être Dieu. Ne pas recevoir de biens,
mais donner » (2). Dieu est don, don en soi, don absolu.
Nous ne pouvons aller à Dieu que par le Christ. « Celui

qui ne trouve ni ne saisit Dieu en Christ, celui-là ne trouvera

Dieu hors du Christ jamais, ni nulle part, quand
même il s'en irait plus haut que le ciel, plus profond que
l'enfer, et par delà le monde même » (3). Mais, en face
de ce Dieu inaccessible et imperscrutable, qui en même

temps se donne, qui est activité pure et qui « ne se

repose jamais — er ruhet nimmer » (4), cjue sont nos
« œuvres », qu'est notre « amour » L'homme prétend
aimer Dieu. Mais aime-t-il vraiment Dieu, c'est-à-dire
n'aime-t-il pas en traînant après soi la plus trouble, la

plus puérile manière d'aimer (5) Luther rejoint ici les plus
hauts parmi les mystiques du christianisme catholique.
Et sans doute est-ce parce que peu d'actions furent plus
fortes sur sa pensée que celle de Tauler et de la mystique
allemande du moyen âge. Problème admirable que celui
des sources mystiques de la pensée de Luther, problème
sans cesse repris, jamais élucidé, et qu'il faudra un jour
étudier en toute son ampleur. Qu'il nous suffise pour

der offenbare der verborgene, auf dass er dennoch GOTT sei und bleibe, und von
uns als solcher gefürchtet und geehrt werde; und er ist als der verborgene der

offenbare damit er UNSER GOTT sein und von uns als dieser im Glauben
ergriffen werden könne » (2e Aufl., 1927, p. 95).

(1) Rom. ix, 20.

(2) W. A., IV, 269 25-26 : « ...Sed hoc est esse deum: non accipere bona, sed

dare. » (Dictata super Psalterium, 1513-1516).
(3) W. A., L, 267 7-9 -.«...wer nicht jnn Christo Gott findet oder kriegt, der

soi ausser Christo nimermehr und nirgenl mehr Gott haben noch finden, wenn
er gleich über den himel, unter die helle, ausser der weit füre... » Cité par Holl,
p. 38 n. 1.

(4) Cf. Holl, p. 44.

(5) Ficker, II, 110.



22 JEAN BARUZI

l'instant d'établir que Luther est ici tout proche de tels
grands mystiques qui ne veulent pas appeler amour de

Dieu ce que nos modes de sensibilité et de pensée appellent

« amour » et appellent « Dieu » (1). Ainsi comprend-
on que Luther ait pu écrire : « ...Toutes nos œuvres...
se produisent dans le péché, dans lequel nous sommes

nés » (2). Et encore : « En agissant bien, nous
péchons » (3).

Commentant le psaume li : « Détourne ton regard de

mes péchés », il s'exprime ainsi : « C'est-à-dire n'examine

pas sévèrement mes œuvres, car si tu les mets devant ta
face et ton tribunal, elles sont toutes des péchés » (4).

Et pourtant, il faut que Dieu nous regarde. « Car détourner

ton visage est un signe de la colère, mais le tourner
vers nous un signe de la grâce. — Dan antlitz
abwenden ist ein tzeichen des zorns, zukerenn aber ein
tzeichen der gnade. » (5).

« Il faut cjue Dieu nous regarde, mais ce ne sont pas
nos œuvres qu'il regardera. L'amour de l'homme pour
Dieu n'est amour vrai que lorsqu'il n'est pas né en nous,
que lorsqu'il est selon le mot de saint Paul, « versé en

nous par Dieu » (6).
Et alors, c'est un redressement de tout notre être. Ce

même homme qui est incapable d'un mouvement que
l'on puisse dire pur de tout péché — et nous retrouvons
le plan de pensée qui conduira Kant, dans la Critique de

(1) Il est tout proche aussi, au moins de quelques-uns d'entre eux, et en
tout cas de ceux qui adhèrent à la tradition taulcrienne lorsqu'il écrit,
commentant Tauler : «Igitur iota salus est resignalio voluntatis in omnibus ut hic
docet sive in spiritualibus sive temporalibus. El nuda fides in deum«, W. A.,
IX, 102 34-36.

(2) W. A., I, 190 24-26 (1517): « ...dan vor goti alle unser werck, als gesagt ist,
haben das sie nil haben sollen, das ist, yn sunden gescheen sie, darynne wir
geborn seyn... »

(3) Ficker, II, 123 WJ1 : « Enim bene operando peccamus ...»
(4) W. À., I, 190 14-15 : «Das ist, hab nit gestrenge acid auff meine wereke,

dan sie seien alle sunde, sso du sie yn deyn angesicht und gerichte setzest».

(5) W. A., I, 196 23-29.

(6) Rom. v, 5 ; Ficker, II, 139.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 23

la raison pratique, à chercher hors de tout élan naturel
le fondement de notre action — ce même homme va se

redresser ; il va se reconnaître menteur et injuste (1).
Il va rentrer en soi et Dieu lui révélera ainsi sa noirceur

(2). Redressement total, car l'homme, au moins

par le désir, va être aussi éloigné du péché que l'est
Dieu même (3). Et, en ce sens, il sera sans péché.
Car Dieu veut « avoir toutes choses pures et immaculées

» (4). Dieu élèvera l'homme, dit Luther, «pour le

parfaire et le guérir, comme fit le Samaritain de cet
homme demi-mort » (5). Et ainsi Luther peut déclarer

que les saints sont toujours intimement des pécheurs (6).
Dieu, en effet, est étrange en ses saints, chantent les

Psaumes : saints, qui sont à la fois justes et injustes (7),
qui ont toujours leurs péchés devant les yeux, justes
devant Dieu qui, par sa mansuétude les justifie jiar cela

même qu'ils connaissent leurs péchés. Belle donc et
douce est la miséricorde de Dieu qui nous considère à

la fois comme jsécheurs et non pécheurs. Le péché
demeure et, tout ensemble, ne demeure pas. Les saints
sont ainsi pécheurs de fait et justes en espérance (8).
Aucun saint ne se croit juste ; mais il attend d'être
justifié (9). Quand donc nous attendons, ici et maintenant,

l'achèvement de la justice et la totale libération
du péché, nous demandons aussi la fin de cette vie (10).

(1) Ficker, II, 69 ; cf. Rom. m, 4.

(2) Ficker, II, 67.

(3) Cf. Strohl, L'évolution religieuse de Luther jusqu'en 1515 (1922),
p. 163 s.

(4) Ficker, II, 89 28 : «Deus omnia vult pura et immacutala habere».
(5) Ficker, II, 332 20-23 : « Quia Deus ilium assumpsit perficiendiim et

sanandum, sicut Samaritanus semivivum relictum».
(6) Ficker, II, 104 22 : « Sancii intrinsece sunt peccalores semper... »

(7) Ficker, II, 105 14-15 : « Mirabilis Deus in Sanctis suis», cui simul
sunt iusti et iniusli ».

(8) Ficker, II, 105 23-24 : « ...peccalores in re, iusti in spe».
(9) Ficker, II, 95 13-14 : « Ideo nullus Sanctorum se iustum pulat aut confi-

letur, sed iustificari semper se petit et expectat... »

(10) Ficker, II, 96 20-21 : « Ideo quando oramiis perfici iustitiam et peccatum

tolli in nobis, simul vitam istam finire petimus».



24 JEAN BARUZI

« Par quelle loi Par celle des œuvres Non, mais

par la loi de la foi. Car nous tenons que l'homme est

justifié par la foi, sans les œuvres de la loi. » (1) Ces décisives

paroles de saint Paul vont au delà encore des luttes
douloureuses que quatre siècles ont maintenues entre deux
Eglises chrétiennes. Les pages que Luther consacre, dans

son Commentaire de l'épître aux Romains, au verset 27 :

«Par quelle loi? Par celle des œuvres? Non, mais par la loi
de la foi », et au verset 28, sont jiarmi les plus ailées qu'il
ait écrites (2). Elles lèguent au philosophe un immense
problème, le problème de l'insuffisance radicale du fait.
Parmi les lecteurs du passé que l'on se plaît à imaginer
devant ces lignes qu'ils ignorèrent, volontiers songe-t-on
à Kant, y trouvant de quoi fortifier encore sa distinction
entre légalité et moralité. Voici, dit Luther, le peuple
de la loi disant à Dieu et à la loi : « J'ai fait ce que tu as

ordonné ». Et voici le peuple de la foi, disant : « Je ne
puis faire, je n'ai pas fait, mais donne ce que tu ordonnes

— Non possum facere, non feci, sed da, quod jubés» (3).
Et Luther nous renvoie lui-même au texte de l'épitre
aux Philippiens : « Ce n'est pas que j'aie déjà remporté
le prix, ou que j'aie déjà atteint la perfection ; mais je
cours, pour tâcher de la saisir, puisque moi aussi j'ai
été saisi par Jésus-Christ. Frères, je ne pense pas l'avoir
saisi ; mais je fais une chose : oubliant ce qui est en arrière
et me portant vers ce qui est en avant, je cours vers le

but, pour remporter le prix de la vocation céleste de Dieu
en Jésus-Christ »(4).

Croire en l'excellence des œuvres, c'est prétendre qu'une

(1) Rom. m, 27-28.
(2) Ficker, II, 99 s. ; cf. Ellwein, p. 153 s.

(3) Ficker, II, 99. Cf. saint Augustin, De spiritu et littera, xiu, 22, cité

par Luther, Ficker, II, 99 ^1"25 : « Uncle notandum, sicut supra ex b. Angustino

dictum est, quod « lex operum dicit: fac, quod iubeo, lex fidei autem: da,
quod iubes ».

(4) Phil., m, 12-14.



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 25

purification externe est aussi une purification interne (1).
L'idée de l'impuissance des œuvres est liée, pour Luther
à celle de la profondeur du péché (2). «Attendre la nue
miséricorde de Dieu — nudam misericordiam Dei

expectare » (3) : cette attitude émane, et de la défaite des

œuvres, et de l'impossibilité, pourrait-on dire, d'être
guéri dès maintenant, même par Dieu, sans être
détruit (4). « Ce n'est donc pas de vouloir et de courir »,

dit saint Paul, «mais que Dieu fasse miséricorde » (5).
Et cette volonté qu'a Luther de ne pas s'arrêter aux

œuvres, c'est-à-dire à tout ce qui, en nous, s'isole, se

suffit à soi-même et se pose comme un tout, le conduit à

distinguer radicalement un être et ses actions. Devant
Dieu, dira-t-il, un homme ne devient pas juste parce
qu'il fait des actions justes, mais il fait des actions
justes parce qu'il est juste (6). Et encore : « Des œuvres
mauvaises ne font jamais un homme mauvais, mais un
homme mauvais fait des œuvres mauvaises » (7). Et
c'est ainsi que nous ne saurions juger un autre être, ni
d'ailleurs nous juger nous-mêmes, mais seulement nous
plonger en une sorte d'immense sentiment du péché.
L'être dépasse ce par quoi il s'exprime ; et il se perd
dans les profondeurs de la conscience. Selon une admirable

pensée de Luther : « Le chemin vers le ciel est la

ligne d'un point indivisible : la conscience— Via in cœlum

est linea indivisibilis puncti : conscientise » (8).

il) Ficker, II, 111.
(2) Ficker, II, 107.
(3) Ficker, II, 2 34.

(4) Ceci soulèverait le problème de la passivité dans la doctrine de Luther ;

cf. les très beaux textes réunis par Holl, p. 45 n. 1 et 46 n. 1.

(5) Rom. ix, 16.
(6) Ficker, I, 3 13-16.

(7) Von der Freiheit, Paragr. xxm, W. A., VII, 32 6-' : «Bosse werck
machen nymmer mehr eynen bössen man, sondern ein bösser man macht basse

werck' ».

(8) Cité par Holl, p. 35.



20 JEAN BARUZI

IV

Luther dit de lui-même, au seuil de son édition des

œuvres latines : « Cher lecteur, si tu veux lire ces écrits,
rappelle-toi que j'ai été, comme Augustin le dit de lui-
même, du nombre des auteurs qui ont progressé en
écrivant et en enseignant. Je n'ai pas été de ceux qui, sans

travaux, sans recherches, sans essais préalables,
atteignent immédiatement la perfection, et comprennent à

première vue tout le sens de l'Ecriture » (1).

Entendre l'Ecriture : Luther ne s'est guère proposé
d'autre tâche. Et l'entendre en ne la quittant pas. Comme
l'a remarqué profondément M. Charles Andler, «l'Ecriture,

interprétée par elle-même, est, pour Luther,
cohérente en son entier » (2). Mais cette cohérence n'est
obtenue que par un constant sacrifice de ce que l'on
pourrait appeler « le point de vue de l'homme » ; et,
comme le disait Luther lui-même à propos d'Erasme :

« Celui qui accorde quelque chose au libre arbitre en
juge autrement que celui qui ne connaît que la grâce » (3).

Paroles sombres, tragiques, qui rejoignent celle-ci, de

Luther encore : « il résulte de tout cela que le libre-
arbitre est un nom pleinement divin et qui ne peut
appartenir qu'à la seule divine majesté — sequitur nunc
liberum arbitrium esse plane divinum nomen, nec ulli posse

competere quam soli divinae majestati... » (4). Et ailleurs :

(1) Cité d'après Jundt, Le développement de la pensée religieuse de Luther
jusqu'en 1517 (1906), p. 3.

(2) Charles Andler, L'esprit conservateur et l'esprit révolutionnaire dans
le luthéranisme, ap. Etudes sur la Réforme, Revue de métaphysique et de

morale, septembre-décembre 1918, p. 935.
(3) Enders, I, 88s4-36, lettre à Joh. Lang, 1er mars 1517 : «...aliud est

Judicium ejus, qui arbitrio hominis nonnihil tribuit, aliud ejus, qui praeter
graliam nihil novit».

(4) W. A., XVIII, 636".



LUTHER INTERPRETE DE SAINT PAUL 27

« il faut donc laisser Dieu en sa majesté et en sa nature —
relinquendus est igitur deus in majestate et natura sua »(1).
Lorsque Luther lisait, dans saint Paul s'inspirant de

l'Exode : « Je ferai miséricorde à qui je fais miséricorde
et j'aurai compassion de qui j'ai compassion » (2), et,
dans saint Paul encore, telles autres paroles, aussi
déconcertantes que celles-ci, pour la sensibilité et
l'entendement humains, il entrait dans ce plan du numinosum
qu'a décrit Rudolf Otto, et dont Rudolf Otto disait
qu'il avait compris pour la première fois les caractères
en lisant le De servo arbitrio de Luther (3). Il avait devant
lui ces difficultés inextricables que nous considérions
l'année dernière quand nous suivions Leibniz écrivant
la Théodicée et méditant — c'est Leibniz qui les cite —
ces paroles du De servo arbitrio : « Si Dieu te plaît
couronnant les indignes, il ne te doit pas déplaire, damnant
les non-coupables — Si placet tibi Deus indignos coronans,
non debet displicere immeritos damnans ». « Ce qui »,

ajoute Leibniz, « étant réduit à des expressions plus
modérées, veut dire : si vous approuvez que Dieu donne
la gloire éternelle à ceux qui ne sont pas meilleurs que
les autres, vous ne devez point désapprouver qu'il
abandonne ceux qui ne sont pas pires que les autres. » (4)

Y a-t-il si grande différence, en dépit des erreurs
d'interprétation que perpétuent les classifications extérieures
et fondées sur des mots — entre le non-élu de Luther qui,
une fois transporté dans le plan divin, reconnaît comme
juste le jugement de Dieu (5), et le non-élu de Leibniz —
ceci est impliqué plutôt que formulé par le Dialogue
final de la Théodicée — qui substitue à son désir égoïste

(1) Ibid., p. 685 14.

(2) Rom. ix, 15.

(3) Rudolf Otto, Das Heilige (12e Aufl., 1924), p. 115 s.

(4) Théodicée. Discours préliminaire, paragr. 50.

(5) Ficker, II, 223 14-15 et surtout II, 217 25-31.



28 JEAN BARUZI

une adhésion à la beauté des perspectives universelles (1)
Karl Holl a profondément montré que Luther ne songe
en rien à un arbitraire divin et qu'il dépasse le point
de vue de l'occamisme, où ses interprètes l'enferment
d'ordinaire (2). Le Dieu caché de Luther est insondable
à l'entendement humain, et c'est pour lutter contre ce

qu'il juge frivolité et impiété (3) que Luther l'a, à

certaines heures, si farouchement dressé en Dieu inscrutable.
Mais cette inscrutabilité est pour lui vérité et logique
divines. Et il faut sans cesse avoir présent en soi, à côté
d'un Luther qui nous laisse dans l'effroi, celui qui nous
réconforte, nous attendrit, construit et éprouve l'assurance

du salut. « Ceux qui interprètent l'Evangile en y
voyant,autre chose qu'une bonne nouvelle», dit-il dans
le Commentaire de l'épître aux Romains, « n'entendent
pas l'Evangile, mais le changèrent en loi plutôt qu'en
grâce et, de Christ, nous ont fait un Moïse » (4). C'est ce

monde de contrastes vivants et de pathétiques antithèses
dans lequel nous allons entrer. Monde qui est fait de

pécheurs qui sont des justes, de justes qui sont des
pécheurs « et qui toujours se sentent injustes » (5), d'un
Dieu qui frappe mais qui guérit, qui mortifie mais vivifie(6)
d'un Dieu de colère (7) et d'amour, d'un Dieu qui se

cache et d'un Dieu qui se révèle, d'un mal inguérissable et
d'un péché que je sais enfoui en une infinie miséricorde,
— monde qui est fait de tortures que je redoute, et du

(1) Bien noter que dans le Dialogue linai de la Théodicée, c'est le grand
sacrificateur Théodore, et non Sextus, qui se trouve «ravi en extase», cf.

Gerhardt, VI, 364.
(2) Cf. Holl, p. 49 s.

(3) Ainsi doit-on interpréter ses jugements concernant Erasme ; cf. André
Meyer, Elude critique sur les relations d'Erasme et de Luther (1909), p. 113 s.

(4) Ficker, II, 168 17_20 : «Ideo qui aliter « evangelium » quam «bonum
nuncium » interprelanlur, non intelligunt evangelium, ut jaciunt, qui ipsum
in legem poilus quam in gratiam mutaverunt et ex Christo nobis Alosen fecerunt.»

(5) Ficker, II, 108 18.

(6) Ficker, II, 33 32.

(7) Cf. en particulier Ficker, II, 21.



LUTHER INTERPRÈTE DE SAINT PAUL 29

salut dont je suis sûr —. Voilà les régions spirituelles
que nous allons visiter, nous y aventurant par des

analyses et des confrontations de textes ; et l'étude des

commentaires de Luther à trois épîtres de saint Paul
est l'un des plus solides moyens qui nous soient offerts
d'atteindre, en un objet précis, une pensée qui est si

vaste, et même si démesurée, que toute construction
systématique risquerait de ne la jamais circonscrire.

Jean Baruzi.


	Introduction d'un cours sur Luther interprète de Saint Paul

