Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Revue générale : la restauration du droit et de la politique de Saint
Thomas d'Aquin

Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LA RESTAURATION DU DROIT ET DE LA POLITIQUE
DE SAINT THOMAS D’AQUIN (1)

Synthése de la Bible et d’Aristote, somme de toutes les connais-
sances divines et humaines du moyen &ge, I'ceuvre de saint Thomas
aborde tous les sujets et toutes les disciplines. Elle contient une psy-
chologie, une morale et une esthétique, une jurisprudence, une socio-
logie et une politique, une physique méme, non pas tout entiéres et
toujours explicitement formulées, mais étroitement dépendantes les
unes des autres et intimement liées au systéme philosophique fonda-
mental.

(1) Dans une note de sa derniére Chronique de philosophie (Nova et
Vetera, oct.-déc. 1927, p. 406}, M. Charles Journet croit devoir s’en prendre a
notre collaborateur, M. Pierre Jaccard, a propos des études sur « La mélée
thomiste » qu’il a publiées dans cette Revue. Selon M. Journet, ces
études témoigneraient d’une totale incompréhension des sujets abordés et
d’une malveillance systématique a I'endroit de I'Eglise catholique. Ces accu-
sations, qui ont pour but de discréditer notre collaborateur, sont lancées sans
que leur auteur se donne la peine d’en justifier aucune,

A la mise en demeure que M. Journet nous adresse a cette occasion, nous
répondrons simplement qu’étant donnés ses principes et ses traditions, notre
Revue laisse a ses collaborateurs la liberté et la responsabilité de leurs opi-
nions. Lorsque celles-ci sont attaquées, ils ont toute latitude pour répondre,
s’1ls le jugent bon.

Quant a notre attitude vis-a-vis de I’Eglise catholique, nous nous étonnons
que M. Journet n’écarte pas d’emblée I'hypothése que pour nous tout serail
« bon, loyal et scientifique, qui sert a blesser I’Eglise catholique ». Il pourrait
savoir que la Revue, qui a sollicité et obtenu la collaboration d’hommes tels
que MM. Georges Goyau et Pierre de Labriolle, n’a jamais cherché a blesser
qui que ce soit et qu’elle n'admettrait pas dans une discuszsion 'emplol
d’armes déloyales, Le Comuté de rédaction.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 43

Aussi Vautorité particuliére de cette philosophie s’attache-t-elle
également & I'ensemble de la doctrine. On ne saurait distinguer dans
le thomisme les principes essentiels et les théses secondaires. Ou pla-
cer une limite entre ce qui est obligatoire et ce qui est facultatif ?
Docteur commun et prééminent de I'Eglise, studiorum Duz in majo-
ribus disciplinis, saint Thomas tend a le devenir aussi, par nécessité
logique, dans tous les domaines du profane et du sacré.

Ainst s’expliquent les tendances actuelles du néo-thomisme. Long-
temps concentré dans le champ restreint de la philosophie, Ieffort de
la nouvelle école catholique s’est, depuis la guerre, singuliérement
élargl. Les questions fondamentales de la métaphysique et de I'épis-
témologie sont loin d’étre négligées. Mais en pareille matiére la doc-
trine thomiste a été précisée assez nettement. Dés lors il importait
d’opérer la méme mise au point dans les disciplines mineures, telles que
la morale, le droit, la politique, Part, etc.

(est a cette tiche que se sont voués de nombreux thomistes con-
temporains. En opposition aux doctrines modernes, ils cherchent a
définir la doctrine de I’Ecole dans tous les domaines de la pensée et de
’action. Kt c’est bien la caractéristique de la scolastique actuelle
que cet élargissement progressif de son horizon, que cette extension
continuelle de ses principes dans des régions ou l'on n’aurait jamais
pensé, il y a vingt ans seulement, qu’elle vint un jour légiférer souve-
rainement.

A wvral dire, cette évolution réalise bien les désirs de Léon XIIT et
du cardinal Mercier. Malgré sa culture encyclopédique qui lui permit
d’enseigner le droit naturel, 'esthétique et la morale en méme temps
que la philosophie proprement dite, Mgr Mercier sentit trés tot la néces-
sité d'une spécialisation. Les carriéres de ses disciples en sont déja la
preuve. Mais tout de méme 1l n’alla pas jusqu’a réclamer, comme au-
jourd’hui le R. P. Sertillanges, un art, un roman et une poésie tho-
mistes !

Quor quil en soit, le thomisme a étendu ses prétentions sur tant
de sujets qu’un seul homme ne pourrait en faire le tour. Comme les
collaborateurs d'un dictionnaire moderne, les principaux maitres
actuels de I’Ecole se sont alors partagés la besogne. En Belgique, par
exemple, le chanoine No&l s’est réservé les problémes de la connais-
sance, Mgr Deploige la sociologie, M. Janssens la morale, M. Leclercq
le droit, ete. Ailleurs, i1l en est de méme. Une véritable encyclopédie
néo-scolastique, infiniment plus vaste que la Somme de saint Thomas,
se constitue lentement, grace a tous ces efforts associés.

D’abord ces auteurs n’ont publié que des articles de revues, esquisses
d’ouvrages plus complets dont les premiers paraissent aujourd’hui.
Tous sont construits sur le méme modéle. C’est toujours Ja méme
compilation monotone des textes de I’Aquinate et des théologiens



L4 PIERRE JACCARD

de I'Ecole. La doctrine plus ou moins cohérente qui en résulte est alors
comparée aux idées modernes dont on raille Pimpuissance. Tout se
termine enfin par la méme apologie passionnée de la scolastique, seule
parfaite et éternclle, seule capable de résoudre toutes les difficultés (1).

Nous avons comparé ces publications a des articles de dictionnaire.
C’est dire que I'intérét n’en est pas toujours extréme., Melgré cela le
thomisme s’impose aujourd’hui a I’attention. Les philosophes viennent
de lui donner droit de cité dans notre monde, consacrant ainsi le la-
beur demi-séculaire des nouveaux disciples de saint Thomas. Bientdt
peut-&tre les juristes, les sociologues, et les esthéticiens devront-ils
tenir compte des solutions néo-scolastiques. Le seul fait que I'Eglise
a officiellement reconnu le thomisme comme sa doctrine propre, lui
accordant ainsi tout son prestige et toute son autorité, suffit a légi-
timer la place que nous lui consacrons 1ci.

Ce ne sera d’ailleurs que dans le domaine trés restreint du droit,
de I’économique et de la politique de saint Thomas que nous poursui-
vrons aujourd’hui notre revue. Depuis la guerre, en eftei, ces questions
sont parmi les préoccupations principales de la nouvelle école. La rai-
son en est claire. Dans le malaise de notre temps, les catholiques ont
voulu chercher dans saint Thomas les principes politiques et sociaux
les plus capables d’assurer la stabilité de notre monde. '

L’Ecole de Louvain a été la premiére & entreprendre ’étude systé-
matique et la restauration de la pensée politique et sociale de ’Aqui-
nate. En 1920, le cardinal Mercier voulut donner plus d’unité aux
efforts isolés de ses disciples. Il fonda a Malines une « Union interna-
tionale d’études sociales » dont le but était d’élaborer un « programme
positif de réorganisation sociale, d’aprés les indications des papes,
en harmonie avec la philosophie chrétienne et la doctrine catholi-
ql]e N.

Le résultat des travaux de cette Union vient d’étre publié par M.
Maurice Defourny sous la forme d’un Code social. les questions
professionnelles et financiéres dans leur rapport avec la morale, les
principes du juste prix, de I'obligation en matiére d’impoét, de la pro-
priété, de 'héritage, etc. sont abordées tour & tour dans les cent qua-
rante trois articles de ce code nouveau, directement inspiré par la

(1) Un cxemple de ces panégyriques: « On n’ose pas croire que cette
vieille philosophie est trés moderne, toujours jeune parce qu’éternelle. Sans
doute, elle peut profiter des études sociologiques actuelles... Mais les principes
sont acquis. Qu’allons-nous faire & I’école de ces esprits désemparés et impuis-
sants [les modernes !]. Dans I’Ecole nous entendons toute la sagesse antique
magnifiquement complétée par la sagesse divine.» Félix Soienox, Aux
sources de la philosophie du droit. Etudes, 5 décembre 1927, p. 554.



RESTAURATION DU DRGIT DE SAINT THOMAS 45

pensée du cardinal Mercier et de son maitre le Docteur Angélique. (1)

Les Dominicains ne voulurent pas rester en arriére. Ils se mirent
aussl a scruter la penscée politique et sociale de leur Docteur. En
1923, cette nouvelle orientation de leurs recherches apparait dans
les Mélanges thomistes publiés par les Péres du Saulchoir. Trois études
importantes y définissent le point de vue de I’Ecole dans les problémes
des relations du moral et du social (R. P. Gillet), des rapports de I'Etat
et de Uindiordu (15, Hugueny) et enfin de la justice générale (Th. Bésiade).

Depuis lors les publications sur ces matiéres se sont multipliées.
Dans Nova et Vetera par exemple, la plupart des chroniques et des
articles sont consacrés aux problémes actuels du droit et de la poli-
tique, jugés ad mentem sanctt Thome.

Il est vrai que Daffaire de I’Action frangaise a mis la politique au
premier plan de Pactualité pendant ces douze derniers mois. La con-
damnation de M. Maurras a provoqué d’ardentes controverses doc-
trinales dans lesquelles I'autorité de saint Thomas n’a cessé d’étre
mvoquée. L’indépendance ou la subordination de la politique a la
philosophie, le pouvoir d’intervention du pape en matiére temporelle,
la forme 1déale du gouvernement, telles furent les questions domu-
nantes de 'année 1927. M. Jacques Maritain leur consacra ses der-
niers ouvrages. Aussi ne s’étonnera-t-on pas de voir notre chronique
de 1927 limitée a ces sujets d’actualité.

I. GENERALITES,

Mais d’abord, est-1l légitime de parler de la doctrine juridique, poli-
tique et sociale de I’Aquinate ?

Théologien et philosophe avant tout, saint Thomas n’a traité que
d’une facon générale les problémes du droit et de la politique. Il n’a
guére donné son avis sur Papplication pratique de ses principes. Ce
n’est que dans certaines circonstances particuliéres qu’il a pris la peine
de formuler nettement sa doctrine sur tel ou tel cas donné. Ainsi,
consulté par la duchesse de Brabant, qui désirait savoir jusqu’a quel
point il était permis de se livrer 4 des exactions envers les Juifs, 1l
consacra a cette question un opuscule complet.

Mais le plus souvent, il est malaisé de connaitre avec certitude le
détail de sa doctrine. Aussi n’y a-t-il pas toujours accord entre ses
commentateurs. Certains thomistes modernes admettent, par exemple,
Pesclavage comme intrinséquement légitime, de droit naturel. D’autres,

(1) Maurice Derourxy. Code social. Esquisse d’une synthése sociale catho-
liqgue. 1 vol. in-80, de 142 p., Paris 1927.

Georges Govau. Une pensée supréme du cardinal Mercier. Le code social.
Le Figaro, 25 juin 1927.



46 PIERRE JACCARD

au contraire, qualifient cette exégése de « complaisante » et s’efforcent,
par des distinctions subtiles, de dégager la responsabilité morale de
saint Thomas sur ce point délicat.

De plus, certaines contradictions dans I’ceuvre méme du Maitre
aggravent le malentendu. C’est le cas, entre autres, des principes de
la fonction sociale de la propriété privée d’aprés saint Thomas d’ Aquin,
auxquels le R. P. Péréz Garcia, O. P., a consacré une theése, soutenue
en 1924 a 'Université de Fribourg.

Analysant les nombreux passages ou le Docteur Angélique fait
allusion, d’'une maniére plus ou moins directe, a cette question, I'au-
teur discerne deux tendances nettement divergentes, 'une augusti-
nienne et 'autre aristotélicienne. Mais, fidele a la méthode séculaire
des commentateurs thomistes, 1l ne s’embarrasse gueére de ces contra-
dictions. A I'aide de tous les matériaux contenus dans les ceuvres du
Docteur Angélique, il tente de systématiser et de parachever la doctrine
thomiste de la propriété, sans douter un instant que sa construction
toute personnelle n’exprime intégralement la vraie pensée de I’Aquinate.

Pareille méthode, inapplicable a un saint Augustin, se légitime
cependant en une certaine mesure pour saint Thomas. Il a donné a
toute sa doctrine une cohésion peu commune. Les traits généraux en
sont si bien marqués qu’il est possible de les prolonger dans les régions
ou les préceptes du Maitre font défaut. En tous cas les néo-thomistes
prétendent ne pas s’écarter du thomisme historique. Toutes les appli-
cations nouvelles qu’ils font dériver des principes de ’Aquinate sont
censées contenues implicitement dans le systéme original.

Cet attachement littéral a la doctrine juridique et politique de saint
Thomas, ce scrupule d’orthodoxie nous conduisent a poser une seconde
question. Jusqu’a quel point cette doctrine oblige-t-elle les catholiques ?
Saint Thomas est-il, en droit et en politique comme en philosophie,
le Maitre par excellence et le Docteur officiel de I'Eglise ? Clest ce que
nous allons examiner.

Lié¢ par son infaillibilité, le Magistére ecclésiastique observe la
plus grande prudence dans ses définitions dogmatiques. Lorsqu’un
pape proclame quelque nouvelle doctrine, ¢’est toujours pour mettre
fin a d'irmtantes controverses entre les écoles catholiques ou pour se
défendre contre une hérésie trop dangereuse. Mais la encore, le Saint-
Siége se contente le plus souvent de formules vagues qui ne pourront
jamais le compromettre.

C’est ce qui est arrivé pour la consécration de l'autorité de saint
Thomas. Les bornes en sont indéfinissables. Le fameux canon disci-
plinaire 1366 n’impose le thomisme que dans les domaines de «la
philosophie rationnelle et de la théologie ». Il n’est pas question de la
morale, du droit et de la polhitique.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 47

Certains thomistes profitent de cette ambiguité pour déclarer seules
obligatoires certaines théses métaphysiques. Mais cette limitation est
parfaitement arbitraire. La morale, le droit et la polhitique sont pour
saint Thomas des parties essentielles de la philosophie (1). La cohésion
méme de cet édifice doctrinal qu'un théologien catholique comparait
a une «robe sans couture » oblige d’étendre a tout I’ensemble du sys-
téme 'autorité attribuée a son couronnement. Le thomisme est une
doctrine du tout ou rien. Si les principes sont la vérité, les applications
participent & cette vérité. On ne saurait admettre I'autorité de saint
Thomas dans certains domaines et la dénier dans d’autres.

Mais avouer cette nécessité serait périlleux pour 'Eglise. Trop de
choses dans le thomisme historique sont manifestement caduques.
Aussi certains néo-scolastiques s’efforcent-ils de limiter cette autorité
compromettante.

« Quand cessera-t-on de brouiller métaphysique et politique ? », s’é-
criait par exemple M. Maritain en 1925. «Quand comprendra-t-on
que la sagesse métaphysique se tient dans un ordre intellectuel supé-
rieur a toutes nos querelles d’opinion et méme a une prudence politique
authentique ? »(2)

Mais & consulter leurs ouvrages, on s’apergoit bien vite que pour
tous les thomistes de tradition dominicaine ’autorité du Docteur
Angélique est universelle. Prenons par exemple le dernier traité de
vulgarisation, les Apercus de philosophie thomiste et de propédeutique,
publiés en 1927 par le célebre pere Th. Pégues, O. P. L’exposé doc-
trinal comporte deux grandes divisions: physique et métaphysique
d’une part, éthique, économique et politique d’autre part. Ces trois
derniéres disciplines, qualifiées de «trois parties essentielles de la
science morale », sont manifestement placées sur le méme plan que
les deux premiéres. Comme saint Thomas, 'auteur ne songe pas a
1isoler la métaphysique.

Dans son encyclique de 1879, Léon XIII met au surplus la question
au point. « La doctrine thomiste », dit-il, «a une force immense, invin-
cible, pour renverser tous ces principes du droit nouveau, dangereux
au bon ordre et au salut public ! » La portée du thomisme n’est donc
pas, dans la pensée de son restaurateur, limitée a la philosophie pure.

L’affaire de I’Action frangaise a donné la preuve de I'interdépendance
étroite de la politique et de la philosophie dans le systéme catholique.
Pressé par obligation de justifier les interventions du Saint-Siége
en matiére temporelle, M. Maritain lui-méme a reconnu la nécessité
de « brouiller métaphysique et politique » !

(1) Pie XTI I'a rappelé expressément dans son encyclique Studiorum
Ducem de 1923,
(2) Chroniques du Roseau d’or, N° 1, p. 145.



43 PIERRE JACCARD

« Le thomisme », dit-1l, «a bien une certaine philosophie de la cité. »
Il va méme plus lomn : «la science politique intégrale est d’un ordre
supérieur a la philosophie ; pour étre vraiment compléte elle doit se
référer au domeine de la théologie, et ¢’est bien en tant que théologien
que saint Thomas a écrit le De regimine principum...» (1)

Voila qui s’accorde mal avec la déclaration précédemment citée
de M. Maritain | De 1925 a 1926, les événements 'ont obligé de parler
autrement. Voyons encore ce qu’il dit & propos de la célebre formule :
I’Eglise n’impose que « ce qui touche a la foi ou aux mceeurs » :

« Une telle distinction n’est pas si simple, ni si aisée a appliquer
qu'on pourrait le penser d’abord, et c’est précisément parce quelle
comporte des difficultés d’application, parce qu’un chrétien doit tenir
ses 1dées politiques dans la lumiére des principes de la toi1 et de la théo-
logie, bref parce que, de so1, la politique n’est pas indépendante de la
philosophie et de la religion, mais est logiquement subordonnée & la
morale, que le Soint-Pére a jugé nécessaire d’intervenir. » (2)

La hmite de autorité de saint Thomas est aussi indéfinissable et
aussi 1llusoire que la limite de l'autorité pontificale. En déclarant le
thomisme «unique salut de la raison » I'Eglise étend sa prééminence
sur toutes les disciplines de la pensée. En politique et en droit comme
en philosophie, son autorité est censée universelle. Les controverses
de ces derniers mois 'ont amplement montré.

Bien que de nombreux catholiques ne veuillent pas reconnaitre
I'évidence de cette conclusion, nous la considérerons comme acquise
dans les pages qui vont suivre.

II. QUESTIONS DE DROIT.

Ne considérant 1c1 que les ouvrages avant une portée doctrinale
actuelle, nous laissons de cdté les recherches purement historiques.
Cependant 1l faut signaler la brocuiure de Dom Odon Lotiin sur
Le droit naturel chez saint Thomas et ses prédécesseurs, Alexandre de
Halés, saint Bonayenture et Albert le Grand (Bruges 1926). Commentaire
historique de la question 94 de la Ia-II=, cet ouvrage donne diverses
indications sur la maniére d’enseigner le droit selon saint Thomas.

Mais voyons plutét les études positives des auteurs contemporains,
Elles abordent tous les sujets généraux ou particuliers. Ainsi la con-
ception thomiste de la loi est I'objet de plusieurs études récentes. Dans
sa Primauté du spirituel, M. Maritain rappelle aprés Léon XIII que

(1) Uneopinion sur Charles Maurras et le devoir des catholiques. Paris 1926,
pp. 10 et 44, :

(2) Ibid., p. 18. Voir également: Primauté du spirituel, Paris 1927, pp.
89, 188-190.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 49

la loi, selon saint Thomas, n’est pas I'expression du nombre ou de la
volonté générale, « mais un ordre de la droite raison, porté par la
puissance légitime, en vue du bien commun » Citons & ce propos l'ar-
ticle de Dom O. Lottin, La définition classique de la lot (Revue néo-
scolastique de philosophie, 1925) et l'ouvrage de M. André Stang,
La notion de la lot dans saint Thomas d’Aquin (Paris 1927).

La question particuliére de la résistance aux lois injustes a été ex-
trémement discutée. Les dossiers de la Documentation Catholique
(18 décembre 1926) ont résumé le débat et analysé les innombrables
articles parus sur cette matiére. « A la lo1 humaine 'autorité du légis-
lateur confére une indispensable présomption de justice, que 'on ne
saurait contester a la légére, mais que peuvent déclarer mal fondée
Iexpérience et la réflexion des prudents et surtout le jugement de I'E-
glise de Jésus-Christ, dont Pautorité spirituelle a pouvoir indirect sur
les choses temporelles, ratione peccati. Alors, avec les nuances et les
restrictions indiquées par saint Thomas, la résistance apparait comme
un recours supréme, parfois obligatoire, quoique périlleux, car, s1
légitime soit-il, 1l risque d’ébranler la paix civile, » Cette citation de M.
Maritain résume ’avis des théologiens catholiques sur ce point.

La notion thomiste de la propriété, que Léon XIII a développée
dans la fameuse encyclique Rerum nocarum, est aussi un des sujets
de prédilection des juristes néo-scolastiques. La thése déja citée du
R.P.Péréz-Garcia en amis en évidence la fonction «sociale ». Nous en
citerons les aspects essentiels d’aprés la brochure que M. G. Renard
a consacrée a cet ouvrage sous le titre de Propriéié privée et propriété
humaine (Paris 1926).

« Le droit de propriété, dit la Déclaration des Droits de I’Homme,
est celul qui appartient & tout citoyen de jouir et de disposer a son
gré de ses biens, de ses revenus, du fruit de son travail et de son indus-
trie. » A cette conception égoiste de la propriété absolue et intangible,
les thomistes opposent la notion plus évangélique de saint Thomas.

« D’aprés 'ordre naturel, institué par la divine Providence », dit-il,
«les choses inférieures sont destinées & subvenir aux nécessités des hom-
mes. En conséquence, la division et Pappropriation des choses, qui
procédent du droit humain, ne peuvent faire obstacle a ce qu’elles
tournent a4 subvenir aux nécessités des hommes. C’est pourquoi les
choses que chacun posséde en surabondance sont dues, en droit naturel,
a la sustentation des pauvres.» (la-1l=, q. 66, a. 7).

La surabondance est 'excédent de la propriété privée sur la pro-
priété « humaine ». Celle-ci est le minimum auquel tous ont droit. La
surabondance n’est donc pas une propriété absolue du possesseur.
Il y a sur elle une servitude, qui est le «droit des autres ». Ce droit
légitime méme le vol en cas de nécessité extréme, C'est dire toute la
portée de cettz fonction sociale de la propriété thomiste.

REV, DE THEOL, ET DE PHIL. — N. S., t. XvI (N° 66, 1928).

.
Fin



50 PIERRE JACCARD

Un principe fondamental, celui de I'Intendance, est a la base de
tout le systéme thomiste. « C’est », dit M. Paul Claudel dans la pré-
face de I'ouvrage de Jacques Riviére, A la trace de Dieu, « c’est I'idée
que chez un homme, rien, et pas méme son corps et son ame, ni a
plus forte raison sa famille et ses biens ne luil appartiennent, que
tout est & Dieu et pour Dieu a qui il devra rendre des comptes
exacts. »

De ce principe découlent les notions thomistes du travail, du
salaire, du juste prix, etc. que de nombreux articles récents commentent
en détails. Tout cela constitue ce que M. I’'abbé Journet appelle d’apres
Aristote I’économique chrétienne, « dont la fin, selon saint Thomas,
ne sera pas l'acquisition des richesses pour elles-mémes, mais l'usage
des richesses pour vivre humainement et surnaturellement» (Nova
et Vetera, oct.-déc. 1926).

Par son inspiration, ajoute M. Journet, cette doctrine s’oppose a
’économique matérialiste tant des libéraux que des socialistes. Cepen-
dant 1l ne faut pas exagérer I'opposition. L’inspiration chrétienne
anime d’autres systémes que celui de saint Thomas. Il n’a pas le
monopole de 1'1déal évangélique. Tout en louant saint Thomas de sa
notion de la propriété, le R. P. Th. Delos note que son idée se retrouve
dans la Déclaration des Droits qui forme la seconde partie de la cons-
titution allemande de Weimar (11 aoit 1919). Il est dit en effet que
«la propriété oblige (comme « noblesse oblige »), son usage doit étre
en méme temps un bienfait pour la collectivité » (Bulletin thomiste,
mai1 1925).

Au-dessus de I’économique, science des organisations familiales,
Arnistote place la politique, science de l'organisation des cités. L'une
et Pautre sont étudiées par saint Thomas. Par contre, le droit interna-
tional. dont I'ilmportance est aujourd’hui s1 grande. fait absolument
défaut dans son systéme. Pourtant Aristote avait déja vu la néces-
sité d’un droit réglant I'organisation de la fédération des Etats, qua-
trieme stade de la vie sociale dont les trois premiers sont la famille, le
village et 1'Etat.

51 Aquinate a négligé cette question, c’est qu'il ne se place qu'au
seul point de vue des besoins immédiats de la personne humaine. Or
la vie internationale n’est pas une de ces exigences immédiates. La
notion de patrie, en outre, ne date que de la Renaissance. Au trei-
ziéme siécle le royaume n’a d’autre raison d’étre que la défense com-
mune en temps de guerre.

(’est pourquoi la cité est le fondement de la vie sociale pour saint
Thomas. Elle suffit a fournir a ’homme les choses indispensables a la
vie et que la société domestique ne peut procurer.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 51

Aujourd’hui, par contre, les relations internationales se sont mul-
tipliées. Les Etats sont solidaires les uns des autres sous mille rapports.
Aussi la nécessité d’un droeit international est-elle devenue impérative.
Les néo-thomistes se sont appliqués & combler les lacunes de leur doc-
trine sur ce point. De trés nombreux ouvrages et articles récents ont
tenté de prolonger les lignes du systéme thomiste en matiére interna-
tionale. Dans la Revue des sciences philosophiques et théologiques
(avril 1926), le R. P. Delos synthétise la conception aristotélicienne et
thomiste de La société internationale au regard du droit naturel. Dans
la Revue néo-scolastique (février 1926). M. P. Harmignies publie une
Note sur le principe des nationalités. Deux conférences du R. P. de la
Briere sur Saint Thomas d’Aquin et le droit chrétien de la paiz ont
paru en mai-juin 1926 dans la Revue de philosophie. Elles for-
meront un des chapitres de 'ouvrage général que leur auteur promet
dans la Bibliothéque des Archives de philosophie et qui sera intitulé
Les principes chrétiens du droit des gens.

Mais ce n’est pas seulement le droit de la paix qui est ainsi renouvelé
selon la doctrine thomiste. Le droit de la guerre, esquissé dans la ques-
tion 40 de la Ia-II® provoque des discussions érudites. Selon 'exé-
gése des uns 1l dérive de la justice commutative, selon les autres
de la justice vindicative. Dans certains cas la vindicte publique devient
une vertu, professe I’Ange de I’Ecole. Le cardinal Mercier ne craignit
pas de le rappeler dans sa fameuse allocution de 1917 sur la justice
vindicative.

Dans une page de sa Trahison des cleres (p. 140 et note), M. Julien
Benda déplore que I’Eghse ait abandonné depuis un siécle cette doc-
trine thomiste de la guerre au profit de doctrines jésuites plus oppor-
tunistes et plus belliqueuses. Mais ce temps est déja passé. L'Eglise
retourne & saint Thomas avec autant de zele qu’elle en a mis jadis a
répudier son systéme. Les anciens traités de droit sont remplacés au-
jourd’hui par de nouveaux manuels, bardés de références a la Somme
et nettement inspirés par les solutions moyennes chéres a I’Aquinate.
S’adressant a un public plus étendu qu’autre fois, 1ls sont moins arides
et plus souvent écrits en langue vulgaire. Tels seront sans doute, a en
juger par les extraits qu’en ont donné les revues thomistes de cette
année, le Droit des gens du R. P.de la Briére et les Lecons de drout
naturel de M. J. Leclercq.

Le premier volume de ce dernier ouvrage vient de paraitre & Namur
et Bruxelles. Il porte pour sous-titre: Le fondement du droit et de la
société (271 pages in-8°). Il sera suivi de quatre autres volumes con-
sacrés a I’Etat, a la famille, aux droits individuels (travail, propriéte,
etc.) et au droit international.

L’envergure de cet ouvrage, partie essentielle de cette nouvelle
Somme néo-thomiste dont nous avons parlé, témoigne de l'intérét



52 PIERRE JACCARD

particulier accordé a la doctrine juridique de saint Thomas par le
catholicisme contemporain. Le droit a été réintégré dans la philoso-
phie; a coté de la morale et de I'art.(1) Aussi ne faut-1l pas s’étonner
de la proportion inaccoutumée d’articles juridiques dans les revues
thomistes. On nous en promet encore de toutes parts. Ainsi le prochain
cahier des Archives de philosophie sera consacré a une étude de M. J,
Lucien-Brun sur Une théorie moderne du droit. Mais n’anticipons pas
et abordons les questions plus controversées de la politique.

11, LA FORME DU GOUVERNEMENT.

«Il y a», disait le R. P. Clérissac, O. P., «une politique surnaturelle
de Dieu, dominant la politique des pouvoirs terrestres. Jésus, suzerain
de tous les rois, a nécessairement aussi une politique. » (2)

«Il y a», répete le R. P. Garrigou-Lagrange, O. P., «une vérité dans
Iordre politique comme dans 'ordre moral ou dans Pordre métaphy-
sique. S1 'on ne peut pas toujours le démontrer avec évidence, il im-
porte de s’en rapprocher le plus possible. » (3)

Constamment, dans la littérature néo-thomiste contemporaine, nous
rencontrons cette affirmation de D'existence réelle d’une vérité poli-
tique que l'on identifie avec la politique de Dieu ou la politique du
Christ. Cette vérité, I'Eglise prétend la détenir intégralement.

« La sagesse de 'Eglise », dit par exemple M. Maritain, « joint dans
une unité supérieure et métapolitique toutes les vérités dont les hommes,
dans le domaine de la cité terrestre, doivent chercher & droite ou a
gauche 'application temporelle.» (4)

Mais notre siécle ne nous en donnera pas I'image. Pour la trouver, il
faut retourner vers certaines époques du moyen Aage, dont le R. P.
Clérissac nous dit qu’elles n’ont pas seulement «établi le Droit chré-
tien», mais qu’elles Pont «réaliséy.

(1) 1 convient de signaler ici, a cété du traité de M. Leclercq, le grand
Cours de morale générale, en deux volumes, publié en 1926 par M, Ed. Janssens
dans la collection philosophique de I'Institut de Louvain, C’est aussi le pre-
mier traité important de morale néo-thomiste. — En attendant 'apparition
d'un Traité d’esthétique établi sur le méme modeéle, on pourra consulter
Art et scolastique de M. Maritain, réédité en 1927.

(2) La messagére de la politique divine (Jeanne d’Arc)
des Chroniques du Roseau d’or, 1926.

(3) Préface au De regimine principum, Paris 1926.

(&) Primauté du spirituel, p. 100. — « Jésus », dit le R. P, Clérissac, «a
institué non pas une religion individuelle, mais une société religieuse, une
Eglise. » Ceci fait comprendre I'importance excessive attribuée a la politique
par le catholicisme remain !

, deuxiéme numéro



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 53

C’est naturellement saint Thomas d’Aquin qui nous révélera les for-
mules essentielles de cette politique divine. Dans ce domaine comme
partout le mot d’ordre de I'Eglise est le fameux « Ite ad Thomam »
de Pie XI. En se référant presque uniquement a lui dans leurs ency-
cliques, Léon XIII et ses successeurs ont donné & sa doctrine politique
une exceptionnelle autorité.

Aussi de multiples études lui ont-elles été consacrées. Par des con-
férences et des publications spéciales on tente de la répandre dans le
public cultivé. (1) Systématiquement on 'oppose a la politique laique
de la «raison d'Etat», On s’efforce d’en montrer le caractére provi-
dentiel. Dans la collection du Roseau d’or en particulier, ou les essais
politiques abondent depuis une année ou deux, 'identification du
thomisme avec la pensée méme de Dieu dépasse les bornes de I'in-
discrétion.

Mais laissons cela et abordons les deux grandes questions qui pré-
occupent surtout les commentateurs actuels de saint Thomas : la forme
du gouvernement et le statut de I’Eghse et de I’Etat. (2)

Le traité De regimine principum, ou le Docteur Angélique formule
avec le plus de clarté sa doctrine en matiére de gouvernement, a été
maintes fois édité et commenté pendant ces derniéres années, parti-
culitrement en France et en Italie. Sous le titre Du gouvernement
royal MM. Roguet et Poupon en ont donné en 1926 une traduction
francaise, destinée au grand public et précédée d’une introduction
du R.P. Garrigou-Lagrange, le professeur bien connu du College
Angélique de Rome. (3)

Cette seule question du gouvernement fait I'objet de la theése récente
de M. Marcel Demongeot, La théorie du régime mixte chez saint Thomas
d’Aquin (Paris 1927). On peut citer encore, en frangais, les articles

(1) La Revue de philosophie vient de publier en deux articles la confé-
rence de M. D. Lallement sur La doctrine politique de saint Thomas d’ Aquin,
faite a I'Institut catholique de Paris pendant I’hiver passé.

(2) Parmi les études historiques récentes, il faut citer ici Particle général
de M. pE WurF sur Les théories politiques du moyen dge (Revue néo-scolastique,
1924) qui fait remonter au XII® siécle certaines des grandes idées que I'on
attribue aux esprits du XIVe siécle. Dans 1'énorme ouvrage de M. G. pE
Lacarpe, Recherches sur Uesprit politique de la Réforme (Paris 1926), quatre-
vingt pages sont consacrées a la pensée politique du moyen age, de saint Tho-
mas en particulier, Voir en outre la thése de M. I’abbé G. ComsEs sur La doc-
trine politique de saint Augustin (Paris 1927).

(3) Une question d’histoire se pose a propos de cet ouvrage. Toute la fin
en est attribuée par la majorité des exégétes & un auteur postérieur, Ptolémée
de Lucques. Ce dernier serait seul responsable des théories despotiques expe-
sées dans la « continuation» du traité thomiste.



h4 PIERRE JACCARD

de M. 'abbé Ch. Mercier, République et monarchie. Etude comparée
de la pensée d’ Aristote et de saint Thomas (Revue thomiste, 1925) et
de M. Francois Charriére, L’'Eglise catholique et les formes du gouver-
nement (Nova et Vetera, juillet-septembre 1926).

Mais venons-en aux idées principales de saint Thomas. Un gouver-
nement est bon, dit-il, dans la mesure ot 1l sauvegarde le bien commun
de la multitude. Ce critére du bien commun servira a juger les princi-
pales formes de gouvernement.

La république et la démocratie — celle-ci n’est que la corruption de
la premiére — supposent que tous les individus sont capables de se
gouverner eux-mémes, Pour se prononcer comme 1l conviendrait sur
les problémes dont dépend la vie de la communauté, il faudrait en
outre qu’il fussent tous vertueux et compétents. Or, dit saint Thomas,
la compétence est aussi rare que la vertu. C’est pourquo1 la république
est un régime purement théorique et, en définitive, inapplicable. Tl
ne faut s’y rallier que par nécessité.

L’oligarchie n’est pas non plus un régime parfait. L'unité de la so-
ciété, la continuité de l’action politique exigent le gouvernement
d’un seul. La monarchie est la meilleure solution. Mais elle est menacée
par la tyrannie, ou le bien particulier du prince s’oppose au bien com-
mun. C’est pourquoil saint Thomas prend parti pour un regimen
miztum (I-11, 95, 4), monarchie tempérée qui fait place a coté du ro
a l'aristocratie et aux représentants du peuple.

On comprend pourquor les monarchistes frangais ont toujours
favorisé la renaissance scolastique. Dans I’Action francaise, MM. Léon
Daudet et Ch. Maurras ont maintes fois célébré «la vertu éternelle
de la sagesse thomiste ». C’est la Gazette francaise qui édita la traduc-
tion du De regimine principum. Le lancement de 'ouvrage fut assuré
par tous les organes du parti. En février-mars 1926 la Revue fédéraliste
en publia les bonnes feuilles, L'introduction du R. P. Garrigou-Lagrange
parut dans la Revue universelle sous le titre Le gouvernement royal
selon saint Thomas d’ Aquin (1€T mars 1926).

Par de semblables initiatives, les dirigeants de 1’Action francaise
cherchaient a capter la faveur des catholiques. On ne craignit pas
pour cela de faire du Docteur Angélique un camelot du Roy avant
la lettre. Preuve en soit I'article de M. de Gandillac sur Le réalisme
politique de saint Thomas d’ Aquin. paru en 1927 encore dans les Cahiers
d’Occident et ou l'auteur découvre dans le thomisme la justification
de ses 1dées les plus chéres: royauté, politique d’abord, légitimité
du coup de force pour restaurer le bien public, etc.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 55

M. Maritain n’eut pas tort de railler, en 1925, ceux qui expliquaient
le thomisme par «’attachement aveugle de saint Thomas a 1’Action
frangaise » ! Cependant, sur le terrain pratique, ces deux doctrines
s’accordent assez bien. Aussi la plupart des néo-thomistes, M. Mari-
tain en téte, furent-ils de trés sincéres alliés des camelots du Roy.

Mais on sait quelle réponse Rome fit a toutes ces tentatives de rap-
prochement entre 1’Action francaise et 'Eglise. Une condamnation
impitoyable mit les royalistes de France en demeure de choisir entre
M. Maurras et le catholicisme.

L’émoi fut grand dans les milieux littéraires du néo-thomisme.
M. Jacques Maritain, qui ne prévoyait pas jusqu’ou irait I'intransigeance
pontificale, tenta en septembre 1926 un geste généreux, mais maladroit,
en faveur de I’Action francaise condamnée, dans sa brochure Une
opinton sur Charles Maurras et le devoir des catholiques. 11 demandait
que ’on se souvint des bonnes dispositions de I'accusé a I’égard du
catholicisme et de la scolastique. Mais ces dispositions ne durérent pas.
M. Ch. Maurras et la plupart des ligueurs catholiques opposérent au
pape un non possumus audacieux. Toutes les foudres romaines s’abat-
tirent alors sur eux. (1)

La situation de M. Maritain devint périlleuse. Ses adversaires poli-
tiques ne manquérent pas une aussl belle occasion de le discréditer.
Son opuscule sur Maurras fut aprement critiqué par la presse catho-
lique de gauche. Un article de M. J. Vialatoux, paru en décembre 1926
dans la Chronique sociale de France et publié ensuite en brochure,
se fit remarquer par sa sévérité. (2)

Conscient de ses responsabilités de chef d’école, M. Maritain tenta
de se justifier. Primauté du spirituel (179 pages de texte, 90 pages
d’annexes et 40 pages de notes en caractéres fins) fut le résultat de
cette laborieuse entreprise. Maurras, cette fois, est abandonné a son
destin. « Nous nous étions trompé», déclare a son sujet M. Maritain,
invoquant l’enseignement de saint Thomas sur les divisions dans
I’Eglise.

Quant a I’Action frangaise, qui n’a pas su se soumettre avec assez
de «superespérance », elle n’obtient que cette épitaphe dérisoire :
« C’est un grand sujet de méditation quand on songe au prestige que

(1) Voir les piéces du proceés dans L’ Action francaise et le Vatican (Préface
de Ch. Maurras et L. Daudet), ouvrage spécialement condamné par I'Index
et parvenu, en octobre 1927, a4 sa quarantiéme édition. Il est inutile de citer
ici les innombrables articles et opuscules publiés en 1927 sur cette Affaire.
— On assure que I'excommunication des chefs de I’Action francaise ne saurait
tarder.

(2) La doctrine catholique et I Ecole de Maurras, 5¢ édition, Lyon 1927, Voir
aussi E. Gavvois, Empirisme organisateur et pseudo-thomisme, Cahicrs de la
Nouvelle Journée, N° 10, Paris 1927.



56 PIERRE JACCARD

I’Action francaise aurait eu chance d’acquérir si elle avait compris
ces choses, de penser que Dieu a permus qu’elle ne les comprit pas!»

(p. 86)

Primauté du spirituel est daté du 25 mai 1927. Dés lors la rupture est
faite entre le néo-thomisme et 1’école de Maurras. Tandis qu’autrefois
les uns et les autres cherchaient leurs liens communs, désormais ils
accentuent leur antagonisme doctrinal. Un exemple particulier le
montrera clairement.

Dans sa préface au De regimine principum, le R. P. Garrigou-
Lagrange s’était efforcé de justifier du point de vue thomiste la célébre
formule de 1’Action francaise: « Politique d’abord !» M. Maritain
avalt professé ausst que «dans 'ordre des réalisations temporelles de
Pagir humain, il y a un politique d’abord justifié en raison et tout a
fait conforme a 'enseignement du Philosophe » (Saint Thomas d’ Aquin
apétre des temps modernes, p. 11, Paris 1924). Dans sa brochure sur
Maurras, 1l reproduisit encore la méme affirmation. M. I’abbé Ch.
Journet avait naturellement suivi: « lci encore », disait-1l & propos
de I'économique chrétienne, «il faut redire le Politique d’abord !»
(Nova et Vetera, octobre 1926, p. 511.)

Mais M. Vialatoux, fideéle aux instructions pontificales, s’acharna
spécialement sur cette formule. M. ’abbé Journet changea brusque-
ment de ton. Dans le Courrier de Genéve (17 janvier 1927) il montra
que « Politique d’abord » conduisait fatalement a «Politique tout
court ». Puis enfin, dans Nova et Vetera (janvier-mars 1927) 1l s’écrie :
« Danger que le Politique d’abord qui se justifie & la maniére dont
se justifie le Manger d’abord » !'!

Quant a M. Maritain, 1l ne pouvait se contredire avec la méme désin-
volture. Dans Primauté du spirituel 11 consacre tout un Appendice
Sur la formule « Politique d’abord». Un flot de distinctions entre la
causalité formelle et la causalité maténelle, la ligne temporelle et la
ligne spiritueile, 'ordre d’intention et I'ordre d’exécution, ete., dissi-
mulent mal I’embarras de I'auteur, obligé de céder et ne voulant pas
le reconnaitre.

Catholicisme ou politique d’abord, ce titre d’'un récent opuscule de
M. L. Moureau exprime trés bien le dilemne qui se pose aujourd’hui
aux royalistes francais. La lettre-préface que M. Maritain donna a
cet ouvrage montre qu’il ne songe plus 4 défendre la formule maurras-
sienne. Roma locuta est, causa finita est. (1)

(1) Tout le clergé royaliste francais n’a pas suivi M, Maritain dans la voie
de la soumission. L’abbé Bouillon, par exemple, auteur d’un ouvrage, écrit
en 1922, sur la politique de saint Thomas, vient d’8tre suspendu de ses
fonctions par I'évéque de Nice parce qu’il refusait d’effacer la dédicace a



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 57

Mais nous n’avons pas ici & montrer en quol la doctrine de Maurras
manque d’orthodoxie. Une question plus importante se pose a nous :
en quelle maniére I'intervention du Saint-Siége se justifie-t-elle devant
les principes de saint Thomas ? (1)

Les partisans de I’Action frangaise n’ont pas manqué d’accuser le
pape de s’étre écarté de la doctrine traditionnelle de I’Eglise. De la
politique de Pie XTI ils en ont appelé a la politique de saint Thomas.
Pour eux 'article ou M. Jules Lebreton renvoie la jeunesse catholique
de Maurras a I'Aqunate (Etudes, 5 février 1927) est parfaitement
absurde, car tous deux témoignent de la méme préférence pour la
royauté et la politique d’autorité.

La large tolérance que I'Eglise afliche a I’écard de la démocratie
semble en contradiction avec la pensée thomiste. L’Ange de I'Ecole,
on I’a déja vu, répudie également république et démocratie. Ces régimes
politiques ne se justifient pratiquement que dans certaines conditions
exceptionnelles et seulement au point de vue du moindre mal. Il n’y
a guére que I'ancienne démocratie helvétique qui soit admise aujourd’hui
selon la doctrine néo-thomiste ! (2)

Charles Maurras qu’il avait mise a la premieére page de son livre. Dans deux
lettres publiques le prétre suspendu a mis son évéque au défi de trouver
dans le livre incriminé une seule erreur contrairc au dogme et a la morale.

(1) C'est a cette justification qu’est consacré un ouvrage tout récent,
qui nous est parvenu quand ces pages étaient déja composées ; il est intitulé
Pourquor Rome a parlé (Paris 1927). Nous nous bornons a le signaler brieve-
ment et a marquer son importance pour le sujet qui nous occupe ici.

Six auteurs, parmi lesquels des thomistes francais notoires, se sont associés
pour justifier les griefs que I’Eglise peut avoir a élever contre 1’école et le
mouvement intellectuel de I’Action Francaise. Dans un chapitre premier,
le R. P. Paul Donceceur, S. J., rédacteur aux Eiludes, s’adressant aux catho-
liques qui ont sympathisé avec I’Action Francaise, leur montre a quoi les
oblige aujourd’hui leur position initiale et la régle de fidélité admise par eux
dés lorigine. Dans un deuxiéme chapitre, les RR. PP. V. Bernadot et
E. Lajeunie, O. P., exposent les erreurs de M. Maurras ¢n matiére philoso-
phique et morale. Le troisiéme chapitre traite des griefs du catholicisme contre
I’école politique et le mouvement intellectuel de I’Action Francaise : il a
pour auteur 'abbé D. Lallement, professeur de sociologie a I’Institut catho-
lique de Paris. Aprés quoi, I'abbé F.-X. Maquart, professeur de philosophie
au Grand Séminaire de Reims, examine l'attitude de I’Action Francgaise en
face du Souverain Pontife et l'esprit que cette attitude a révélé. Enfin,
dans un chapitre de conclusions, M. Jacques Maritain fait ressortir le sens
spirituel et religieux de la condamnation prononcée, et dégage la legon de la
crise actuelle.

(2) Voir par exemple I'article déja cité du R. P. Garrigou-Lagrange et les
Notes VI et VII de Primauté du spirituel,



h3 PIERRE JACCARD

Mais la nécessité a des raisons que la raison ne connait pas. « Les
contingences prudentielles des opportunités pratiques», selon I’ad-
mirable expression de M. Maritain, justifient les tours de passe-passe
les plus 1mprévus. Voict comment le R. P. Garrigou-Lagrange esca-
mote l'autorité du Docteur Angélique dans sa Préface au De regimine
principum :

« Depuis saint Thomas », dit-il, «les temps sont bien changés ; beau-
coup de peuples, comme la France, vivent en démocratie, ils consi-
dérent le suffrage universel comme une conquéte et malgré les incon-
vénients de ce suffrage, 1ls ne sont pas prés d’y renoncer. La question
de fait est par suite beaucoup plus complexe que celle de principes.
Il v a de la marge de la théorie a la pratique, des considérations abs-
traites aux directions hic et nunc opportunes et eflicaces...

«Mais ce qui importe évidemment, ¢’est de revenir a la considération
attentive des principes que saint Thomas énonce et dont bon nombre
s’appliquent & tout régime légitime. »

Cette singuliére exégése se retrouve chez tous les défenseurs con-
temporains de linfaillibilité pontificale. M. Maritain la fait inter-
venir sans cesse dans sa Primauté du spurituel. « Il convient », dit-1l,
« de distinguer, selon la formule courante, la thése (c’est-a-dire le terme
normal de droit auquel 11 convient toujours de se reporter idéalement,
et de tendre autant que possible) et hypothése...!»

Dans 'un de ses articles de Nova et Vetera (avrl-juin 1927) intitulé
Souveraineté populaire et démocratie, M. Francois Charriére, minimise
’autorité de saint Thomas pour justifier la politique pontificale, selon
les mémes méthodes d’argumentation :

« Saint Thomas enseigne clairement », dit-il, « que la meilleure forme
de gouvernement est la monarchie. Cependant, sur ce point, I’Eglise
n’a rien défini. Les catholiques ne sont pas tenus d’adopter un point
de vue plutdt qu'un autre.» (p. 141)

Usant donec de cette liberté I'auteur se déclare pour la démocratie
en Suisse parce qu’elle est « pour nous la meilleure forme de gouver-
nement » !

Mais 1l ne faut pas se laisser trop impressionner par ces apparentes
concessions faites au libéralisme moderne. En lisant I’article de M.
Fr. Charriére, on s’apercgoit bientét combien est illusoire son rattache-
ment & la démocratie. Une définition spéciale de ce terme et une dis-
tinction invraisemblable entre le peuple qui délégue et le peuple qui
élit lui permettent de se déclarer démocrate sans admettre la souve-
raineté populaire, ete. ! (1) Quant a M. Maritain, il ne craint pas de

(1) Dans la Feuille d’Avis de Lausanne (31 mai, 1°T juin, 2 aolGt 1927),
M. Rod. Rubattel a fort bien dénoncé l'artifice de ces procédés de raisonne-
ment.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 59

louer Maurras dans Primauté du spirituel d’avoir « débarrassé 'esprit
d’un grand nombre de Francais du déplorable ascendant que le libé-
ralisme exercait sur eux»!

La condamnation de I’Action frangaise ne change rien a la condam-
nation du Sillon. Le libéralisme est toujours soumis & 1’anathéme.
En so1 — et M. Charriére le reconnait lui-méme — I’Eglise considére
comme saint Thomas la monarchie comme la forme idéale du gouver-
nement. Ce n’est que par nécessité qu’elle laisse aux catholiques le
droit d’option en matiére politique. Aussi n’y a-t-il pas réellement de
contradiction entre la doctrine de saint Thomas et les principes pro-
fessés aujourd’hui par le pape. Les différences que nous constations
ne sont que des concessions Inspirées par un opportunisme séculaire.
En réalité I’Eglise ressent pour la démocratie la méme aversion que
PAquinate. (1)

Quant a Maurras, ce n’est pas sa préférence pour la monarchie que
I’Eglise lui a reproché, c’est absolutisme et le laicisme de sa conception
particuliére de la monarchie. Le pape se prétend suzerain de tous les
rois. Ceux-ci ne sont que des «intendants » responsables de ’admi-
nistration de leurs domaines. Or le nationalisme de Maurras ne pouvait
admettre cela. Mais nous touchons a la seconde grande question du
jour : le statut de I’Eghlise et de I’Etat. Abordons-la donc sans plus
tarder.

IV. L'EGLISE ET L ETAT.

Lorsque Pie XI interdit officiellement aux catholiques d’adhérer
au groupement d’Action francaise, de nombreuses protestations s’é-
levérent dans I'Eglise et méme dans le clergé de France. Au nom de
quel droit le pape intervenait-il dans un débat purement politique ?
Son autorité n’avait-elle donc pas pour limites le domaine restreint
du spirituel ?

La controverse devint si dpre que tous les canonistes et théologiens
de I'Eglise accqururent a la défense de 'infaillibilité pontificale. Toutes
les revues catholiques furent remplies d’articles sur la question. Dans
cette masse de documents, citons trois études particuliérement signi-
ficatives : la brochure du R.P. Yves de la Brére, S. J., L’autorité
pontificale. Les diverses modalités de son action (publiée d’abord dans
les Etudes, 20 janvier 1927); I’article du R. P. Garngou-Lagrange,
0. P., Les exigences divines de la fin derniére en matiére politique (Vie

(1) Une différence subsiste pourtant. Tandis que saint Thomas est nette-
ment monarchiste, le Saint-Siége oppose aujourd’hui, d’une fagon générale,
la théocratie 4 la monarchie. De cette maniére, I’Eglise éléve sa doctrine
au-~dessus des systémes politiques actuels et se préserve de toute compro-
mission,



60 PIERRE JACCARD

spirituelle, mars 1927) et enfin ouvrage de M. Maritain : Primauté
du spirituel.

Disons-le tout de suite, ces auteurs n’eurent pas de pelne a justifier
doctrinalement I'intervention du pape. Depuis le concile du Vatican
Pautorité de Rome est pratiquement illimitée. Une bréve analyse
de la doctrine des « deux glaives » suffira déja a le montrer.

« Rendez a César ce qui est a César et a Dieu ce qui est a Dieu»,
avait dit le Christ. Cependant Rome revendiqua de tous temps non
seulement une préséance, mais une véritable suzeraineté sur les princes
et les cités. Les canonistes du NIVe et du XVe siécles s’efforcérent
méme de justifier doctrinalement 'autorité directe du pape en toute
matiére, tempeorelle et spirituelle. Mais le cours de 'histoire a obligé
Rome de limiter ses prétentions. Aujourd’hui elle s’est ralliée a une
doctrine moyenne, dont saint Thomas avait donné la meilleure for-
mule. C’est la doctrine du pouvoir indirect du pape en matiére tempo-
relle. (1)

Le Docteur Angélique base toute sa politique sur la distinction entre
les choses de César et les choses de Dieu. Pour assurer I’équilibre
entre I'Eglise et I’Etat, 1l fixe une limite au pouvoir ecclésiastique et
au pouvolr civil dans deux théses fondamentales :

Autonomie de I'Etat: « Le droit divin qui procéde de la gréice
ne détruit pas le droit humain qui procéde de la raison naturelle. »
(II-11, x, 10)

Autonomie de 'Eglise : « L’homme n’est pas ordonné a la commu-
nauté politique selon tout lui-méme et selon tout ce qui lur appartient. »
(I-1I, xx1, 4, ad 3)

On sait que Léon XIII reconnut non seulement l'indépendance,
mais encore la souverameté de ’Etat dans son domaine particulier,
le temporel.

Cependant la limite du spirituel et du temporel n’est pas toujours
facale a définir. En cas de contlit dans les régions frontiéeres, a qu
appartiendra la préséance ? Comme tous les théologiens catholiques,
qui identifient a prior: la cause de I’Eglise et la cause de Dieu, saint
Thomas répond en faveur du Magistére ecclésiastique. Car «il faut
obéir a Dieu plutdt qu’aux hommes ». La distinction méme des choses
de César et des choses de Dieu implique pour lui la suprématie du pou-
voir spirituel sur le pouvoir temporel, en cas de litige.

La doctrine thomiste de la subordination des fins justifie aussi cette
primauté du spirituel. De méme que les intéréts de ’Ame passent avant

(1) Dans la Revue de Genéve (décembre 1927), M. Daniel Halévy rappelle
plaisamment que le traité De Summo Pontifice de Bellarmin, bréviaire poli-
tique de M. Maritain, eut jadis les honneurs de I'Index tout comme aujour-
d’hui les ouvrages de M. Ch. Maurras.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS ()J.

les intéréts du corps, les fins surnaturelles de I'Eglise priment les fins
naturelles de I'Etat.

« Il faut », disait Boniface VIII, « qu’un des glaives soit sous I'autre. »
Saint Thomas, dont on loue la modération, professe la méme exigence.
Cependant il fixe une limite, non de dreit, mais de convenance, a
cette primauté du pouvoir ecclésiastique. Il ne convient pas que 'Eglise
use d’une arme que le Christ a refusé d’employer. « Remets ton glaive
dans le fourreau», avait dit Jésus. C’est pourquoi I’Eglise n’applique
pas elle-méme les sanctions dont elle dispose de droit. Elle défere les
insoumis au bras séculier. Le pouvoir du pape en matiére temporelle,
dit saint Thomas, ne doit étre qu’indirect. En outre I’Eglise ne doit
intervenir dans les affaires de ce monde que pour un seul motif: le
péché a réprimer, le spirituel a sauvegarder.

Mais de nouveau se pose une difficulté d’application. Qui jugera de
cette ratio peccati au nom de laquelle Rome interviendra en maticre
temporelle ? L’identification perpétuelle de la pohtique de I'Eglise
avec la politique de Dieu conduit naturellement le théologien catholique
4 se prononcer en faveur de Rome. Le pape n’a de compte a rendre
a personne. Il est seul juge de ses interventions. Il n’est responsable
que devant Dieu.

C’est 1c1 qu’apparait nettement le caractére absolu de l'autorité
pontificale. Les limites fixées par saint Thomas — autonomie de
I’Etat, pouvoir mdirect, ratio peccatr, etc. — sont 1llusoires. Aussi la
solution thomiste, que nous avions qualifiée de moyenne, est-elle en
réalité une porte ouverte a tous les abus d’autorité.

x
. .

L’histoire de I’'Eglise I’a bien montré. C’est au nom de ce pouvoir
mdirect sur le temporel que les papes du moyen dge sont intervenus
s1 souvent dans les querelles politiques de leur temps. M. Maritain
les loue ridiculement « d’avoir donné a ce monde malheureux le plus
fort témoignage des droits et de la puissance de 'Esprit » | Il ne doute
pas un instant que leur cause soit celle de Dieu. « C’est dans la mesure »,
dit-1], «ou lexigeaient les droits de Dieu, la liberté de I'Eglise et le
salut des ames qu’ils intervenalent ainsi. Canossa demeurera toujours
la consolation des cceurs libres !'» (p. 33) (1)

(1) Quelques titres d'ouvrages d’histoire sur cette question: A, Bavpric-
LART, Des idées qu'on se faisait auw XIV® siécle sur le droit d’intervention du
Souverain Ponlife en matiére politique, Revue d’histoire et de littérature reli-
gieuses, 1898. E. Durra~cuy, Turrecremata et le pouvoir du Pape dans les
questions temporelles, Revue thomiste, 1923. H.-X. Arquirrikre, Sur la
formation de la théocratie pontificale, Paris 1925 ; Ip., Le plus ancien traité de
U Eglise. Jacques de Viterbe: De regimine Christiano, Paris 1926. Jea~x RIvVIERE,
Le probléme de U'Eglise et de I Etat au temps de Philippe le Bel, Paris 1926.



62 PIERRE JACCARD

Pendant les siécles modernes, par contre, les papes n’ont pu donner
libre cours & leur impérialisme politique comme aux temps du moyen
age. Les interventions de Rome, justifiées au nom du pouvoir indirect
ratione peccatt, sont devenues plus rares. On en a conclu que cette
doctrine avait été abandonnée.

Bien au contraire, elle est devenue toujours plus nigide. Autrefois
les conciles pouvaient encore s’opposer & une décision pontificale arbi-
traire et contester la légitimité de la ratio peccatt au nom de laquelle
le pape intervenait. Mais aujourd’hui le pape est infaillible ! Depuis
le concile du Vatican, I’absolutisme du pouvoir romain a été renforcé.

L’année 1925 marque une date capitale de cette évolution. Malgré
I'opposition séculaire de certaines écoles catholiques, le Saint-Siége a
consacré officiellement la royauté temporelle du Christ sur I'Univers.
On a cru que l'encyclique sur le Christ-Ro1 témoignait, de la part
de I’Eglise, d’un certain détachement des choses de ce monde. Quelle
lusion ! Toutes ces dignités et prérogatives nouvelles que 'on attribue
au Christ vont pratiquement a celui qui s’en prétend le Vicaire, le pon-
tife de Rome.

Saint Thomas d’Aquin a été naturellement mis a contribution pour
justifier I'imposition de cette nouvelle doctrine s1 peu conforme a la
parole du Christ : « Mon royaume n’est pas de ce monde !» Parmi
les nombreuses études sur ce sujet, iljfaut citer le livre du R. P. Hugon,
O.P., La jéte spéctale de Jésus-Christ Rot (1925) et les articles du R. P. B.
Lavaud, O. P., La royauté temporelle de Jésus-Christ sur Uunivers (Vie
spirituelle, mars 1926), et du R. P. Ch.-V. Héns, O. P., La royauté du
Christ (Revue des sciences philosophiques et théologiques, juillet 1926).

La démonstration, a vrai dire, n’est pas trés convaincante. L’Ange
de I’Ecole avait encore des scrupules contre cette extension arbitraire
de la royauté spirituelle du Christ. Mais quelques textes suflisent a
donner raison aux thomistes contre saint Thomas.

Quot qu’1l en soit, cette nouvelle doctrine renforce et couronne le
pouvolr indirect du pape en matiére temporelle. Le Saint-Siége s’est
donné le droit absolu de gouverner le monde en vertu d’une prétendue
délégation des pouvoirs du Christ et par I’entremise des princes sécu-
liers, simples intendants des royaumes de la terre. Pour justifier ses
interventions politiques, Rome invoque désormais, non seulement les
droits de Dieu et le droit des ames, mais encore les droits du Christ.

Toute cette évolution doctrinale explique I'ingérence toujours plus
audacieuse de I’Eglise romaine dans les affaires publiques des nations
européennes. La condamnation de I’Action francaise est un premier
acte d’autorité encore bien anodin. Mais que seront les suivants ?
Les théologiens catholiques ne craignent plus aujourd’hu1 de montrer
que la doctrine de I’Eglise justifie tous les coups de force. L’ére des
concessions semble terminée. Enhardi par le renouveau catholique



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 63

d’aprés guerre, le Saint-Siége ne dissimule plus ses prétentions poli-
tiques.

« Nous devons affirmer », dit M. Maritain, « comme une vérité su-
périeure a toutes les vicissitudes du temps la suprématie de 1’Eglise
sur le monde et sur tous les pouvoirs terrestres. Sous peine d’un désordre
radical, 1l faut qu’elle guide les peuples, qu’elle dirige les gouvernements
et les nations, qu’elle courbe devant Dieu la nuque féroce des pouvoirs
de chair.» (p. 122)

« Quant a prétendre, en telle occasion ou le Pape exerce son pouvoir
indirect, qu’ll outrepasse les limites de son autorité légitime, c’est une
absurdité, puisqu’il s’agit 1a précisément d’un pouvoir dont la matiére
ne comporte pas de limites tracées d’avance, et de ’application duquel
en chaque cas particulier, il appartient au Pape seul de déterminer
I’étendue. » (p. 59)

Dés lors 1l ne reste aux fidéles qu'un seul devoir, celul d’obéir. Le
catholicisme comporte toute une doctrine de 'obéissance que les ar-
ticles des théologiens thomistes et les brochures des évéques de France
ont rappelée récemment aux révoltés d’Action francaise. Il est inutile
de citer ic1 des titres et des noms. Le chapitre consacré par M. Mari-
tain a I'obéissance chrétienne dans Primauté du spirituel suffira comme

référence.
L’obéissance que I'Eglise requiert de ses membres est qualifiée de
« surnaturelle ». « Elle suppose la certitude que méme en matiére fail-

lible un pur rayon de I’'Esprit qui est toute justice et toute vérité-passe
en tout acte du Pape imposant un précepte a titre de chef de I'Eglise,
quand méme au premier abord nous ne saurions pas discerner ce rayon.»
(p- 82)

« Cette doctrine », conclut M. Maritain, « peut paraitre dure, parce
qu’elle met I'invisible avant le visible. Pour quiconque croit en Dieu
et en 'ordre surnaturel, elle est plus certaine qu'une démonstration
mathématique. » (p. 67)

Les catholiques d’Action frangaise n’ont été éblouis ni par ce rayon
n1 par cette évidence. Aussi M. Maritain a-t-il renoncé a les défendre.
Gravement 1l s’occupe aujourd’hui de distinguer les fautes dont il se
sont rendus coupables : péché de témérité doctrinale, péché d’erreur
théologique, péché d’hérésie, péché de schisme, fautes contre la foi,
la piété, la justice, la charité, etc. En voila assez pour légitimer toutes
les interventions et les sanctions du pape, ratione peccati!

I’assimilation de la volonté divine avec la volonté pontificale légi-
time cette obéissance absolue exigée des catholiques. Obéir au pape,
dit M. Maritain, c’est obéir & Dieu. Et il en arrive a une sorte de divi-
nisation de la personne du pape vraiment singuliére.

« Le Pape est I’Autorité vivante », dit-il. « Au sommet de ’humanité,



64 PIERRE JACCARD

nous voyons en lui 'empreinte du visage du Christ. » Aussi se rallie-
t-1l sans scrupule a cette scandaleuse doctrine de la dévotion au pape
que les plus audacieux théologiens du moyen dge n’ont pas osé formuler,
mais qu’on rencontre toujours plus souvent dans la littérature catho-
lique de ces derniéres années.

« La dévotion au pape forme une partie essentielle de la piété chré-
tienne, dit le Pére Faber. C’est a4 la fois une doctrine et une dévo-
tion. Tout ce quil y a de royal, tout ce qu'il y a de sacerdotal dans
Notre-Seigneur se trouve rassemblé dans la personne de son Vicaire,
pour recevoir nos hommages et notre vénération. La Meére de Jésus-
Christ et son Vicaire font également partie de son Evangile..»n (Cité
par M. Maritain, p. 298.) (1)

Voila & quels sommets nous condwit la Primauté du spirituel. Lt
qu’on ne croie pas que M. Maritain soit un i1solé dans 'Eglise. 1l ne
fait que représenter la tradition dominicaine qui se réclame de saint
Thomas. Quant aux Jésuites, 1ls font cause commune sur ce sujet
avec les Précheurs. Voici ce qu’éerivait par exemple le R. P. Henri du
Passage, S. J., dans un article consacré au dernier livre de M. Maritain :

« Nous espérons que beaucoup de crovants, lassés des incidents
pénibles de la plaine, feront grace a ce livre 'ascension vivifiante qui
les dégagera des vues trop étroites et leur presentera le salutaire
spectacle des valeurs échelonnées, hiérarchisées, autour et au-dessous
du sommet spirituel on ils seront montés. »

Parlant plus spécialement de la doctrine du pouvoir indirect du pape,
I’auteur conclut par une image inattendue, qu: terminera aussi avan-
tageusement notre chapitre :

« A suivre ces lignes parfois escarpées, 'on risque peut-étre le mal
des montagnes, l'on est str de respirer I'air des sommets. » (2)

V. CONCLUSION,

On voit Puniversalité et la cohérence de ce plan de restauration
thomiste que I'Eglise s’efforce aujourd’hui de réaliser. En droit et en
politique aussi bien qu’en philosophie, le néo-thomisme apparait comme

(1} « Mgr. Bougaud écrivait, il y a plus de quarante ans, un beau chapitre
sur la piété envers le pape. Le mot n'est pas trop fort, car depuis le concile
ou sombra le gallicanisme, nous mnous faisons gloire en France de professer
pour le prisonnier du Vatican un véritable culte. » Mgr. Sacor puv Vauroux,
évéque d’Agen, Pie X1 et U Action francaise (Paris 1927), p. 63.

(2) Primauté du spirituel, Etudes, 5 septembre 1927, pp. 541 et 553. Le
méme écho et le méme style retentissent dans la Civilta Cattolica: « Il pri-
mato dello spirituale» et la polemica su « U Aclion frangaise» (5 novembre 1927,
pp. 235-241) ; avec bibliographic des publications catholiques relatives &
M. Maurras.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 65

un corps de doctrines remarquablement organisé. Clest le secret de
son prestige actuel sur tant d’esprits.

Mais 'importance méme de la politique dans ce systéme doctrinal
montre déja que tous ces efforts ne tendent pas seulement a cette
« restauration de l'intelligence » dont on nous parle si souvent. Les
Manifestes de la Renaissance latine publiés en juin 1926 par la Revue
fédéraliste définissent plus clairement le but précis des restaurateurs
de la scolastique :

« Il s’agit de préparer dans I'ordre de la pensée comme dans celui
de I’action un nouveau moyen age qui nous donnera le sens de 'orga-
nisation, de 'ordre et de 'autorité. »

Le nouveau moyen dge, cette expression vulgarisée par le hivre de
Berdiaeff a fait fortune. M. Maritain s’est empressé d’en limiter la
portée. « Il ne s’agit pas », dit-il, « de revenir matériellement au moyen
dge, mais de s’inspirer de ses principes.» Mais qui veut les principes,
veut les conséquences. En réalité, cette «civilisation théologale du
moyen age » qu’ils exaltent s1 arbitrairement, les néo-thomistes I'appel-
lent de tous leurs veeux. Pour assurer le retour de cette époque qui
servit le mieux l'impérialisme pontifical, i1ls ne craindront pas de
restaurer les méthodes de violence qui ont déshonoré I’Eglise romaine.
C’est pourquol nous n’avons pas hésité a qualifier la néo-scolastique
de «vrai danger public». (1)

Il convient d’insister en terminant sur I’application pratique de cette
jurisprudence et de cette politique thomistes. Le Docteur Angélique
donne & son systéme toutes les sanctions possibles. Censée voulue
par Dieu sa législation ne souffre aucune exception. Aussi I’Ange de
I’Ecole accorde-t-il a I'Eglise un droit coercitif absolu sur les insoumts,
les hérétiques et les infidéles.

Nous avons commenté ailleurs quelques études récentes sur «la
répression de l'erreur et de 'hérésie » selon saint Thomas d’Aquin.
Invoquant 'autorité d’Aristote — dont on se demande ce qu’elle fait
en pareille matiére — les néo-thomistes veulent justifier le droit que
I’Eglise s’adjuge de mettre a mort les hérétiques, « comme des bétes
féroces dans la forét» ! (2)

La Nouvelle Revue Romande ayant donné récemment une traduc-
tion du De regimine Judzorum ad ducissam Brabantiz, nous le pren-
drons comme exemple de la politique appliquée de saint Thomas.

(1) Dans un récent article du Mercure de France (15 décembre 1927),
intitulé L'Eglise et la civilisation, M. Pierre Lafue montre fort bien que les
principes de M. Maritain aboutissent a la « négation de I’Etat » et constituent
une grave «menace pour notre civilisation d’Occident ».

(2) Thomisme et protestantisme. Cahiers protestants, juin 1927. — L’auteur
de cette citation, Mgr Lépicier, vient d’étre nommé cardinal !

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N. 8., t. XvI (N® 66, 1928). 5



66 PIERRE JACCARD

Le Juif, dit-1l, est au ban de la cité chrétienne, esclave a perpétuité,
sans aucun droit civil. On le tolére, mais tout ce qu’il posséde appar-
tient de droit aux chrétiens ses maitres, simplement parce qu’il est
esclave et que l'esclave n’a pas le droit de propriété. Il est taillable
et corvéable & merci. S1 I'on ne va pas jusqu’au bout des exactions
auxquelles on pourrait légitimement le soumettre, c’est par pure
noblesse d’ame et pour ne pas rendre odieuse la religion du Christ.
On doit toujours éviter son contact et sa conversation. Il doit étre
marqué dun signe distinetif qui le fasse reconnaitre des chrétiens.
5’1l s’avise de fomenter des troubles ou des hérésies, 1l doit étre vigou-
reusement réprimeé.

Cette doctrine, que de nombreuses références a la Somme théologique
complétent et justifient, bénéficie sans doute de I'autorité que I’Eglise
accorde au systéme politique et social de I’Aquinate. Le traducteur de
cet ouvrage, M. Georges Pécoul, professeur a 1’Institut catholique de
Paris, ne craint pas de le rappeler dans son commentaire :

« A la lecture de ces prescriptions énergiques », dit-1, «les admira-.
teurs de la Déclaration des Droits de I’'Homme ne manqueront pas
de s'indigner de la barbarie du moyen 4ge et ceux d’entre eux qui
sont catholiques croiront devoir rougir de la for et de la sagesse de
leurs plus authentiques Docteurs. Nous pensons, quant a nous, que si
la société chrétienne ne s’était pas relachée de cette ligne de conduite
qui assurait sa protection, elle n’agoniserait pas aujourd’hui sous
I’étreinte du Juif... et nous souhaitons, pour que le pire n’arrive pas,
que les modernes convertisseurs d’Israél, les entrepreneurs de con-
versions en série, y puisent des le¢cons vraiment urgentes de discerne-
ment, de prudence et méme de juste et salutaire défiance.» (N. R. R,
n° 39, décembre 1926.)

La Nouvelle Revue Romande applaudit naturellement a ces fortes
et charitables paroles. En tous cas les opinmions de M. Pécoul et de saint
Thomas sont claires. Si la majorité des catholiques les laissent pru-
demment dans ’'ombre, elles n’en sont pas moins en passe de devenir
la doctrine officielle de I'Eglise.

-On voit par cet exemple I'intolérance de saint Thomas. Mais elle
n'est rien a coté de celle des néo-thomistes. En effet I’Aquinate ne
faisait que partager les préjugés de son temps. Tandis que ses nouveaux
disciples ne craignent pas de s’opposer a toutes les idées de leur siecle,
en restaurant une doctrine que le Christ condamna d’avance en disant :
« Pardonnez-leur, car ils ne savent ce qu’ils font !»

Voila bien la caractéristique du néo-thomisme. La logique du sys-
téme prime toute conscience et toute charité. Parce que saint Thomas
a parlé, toute raison doit se taire. C’est ainsi que l’autorité du Doc-
teur Angélique se substitue a 'autorité du Christ.



RESTAURATION DU DROIT DE SAINT THOMAS 67

Qu’il y ait dans bon nombre de conceptions thomistes une véritable
inspiration évangélique, nous ne le nierons pas. Au contraire, nous en
avons intentionnellement cité quelques-unes dans ces pages. Mais
nous nous refusons a voir I'esprit du Christ dans 'enseignement tho-
miste relatif au pouvoir pontifical, & la répression de 'hétérodoxie,
au statut des Juifs, ete. .

Or ce quil y a de monstreux dans ces doctrines, c’est qu’elles pré
tendent se justifier au nom des droits du Christ et des droits de Dieu.
Les titres méme des études que nous avons citées sur le pouvoir tem-
porel du pape montrent déja I'inconsciente audace avec laquelle on
identifie dans I’Eglise la volonté de Rome et la volonté de Dieu. Les
exigences pontificales sont appelées par le R. P. Garrngou-Lagrange
« exigences divines de la fin derniére ». La primauté du pape est assi-
milée a la « primauté du spirituel » dans le livre de M. Maritain.

Trente pages a peine sur les trois cents de ce dernier ouvrage en jus-
tifient le titre. Tout le reste, on I'a vu, ne parle que de la suprématie
de Rome sur I’Univers. Mais le malentendu est voulu par l'auteur :

« C’est dans le pouvoir indirect de I’ Eglise sur le domaine temporel »,
dit-1l, «que se réalise concrétement de la facon la plus sensible, la plus
vive et la plus significative, la primauté du spirituel. » (p. 9)

Avec de pareilles prémisses, on comprend que M. Maritain en arrive
a justifier dans son livre, non seulement la dévotion au pape, mais
encore sa souveraineté temporelle, sa diplomatie, « qui emploie les
moyens ordinaires des chancelleries », son armée, « qui faisait quelquefois
la guerre », ete.! « Il faut absolument », dit-1l, « que le Pape, en raison
de sa souveraineté spirituelle, soit un souverain temporel.» (p. 69)

La confusion entre Dieu et le Pape devient telle que I’on ne craint plus
dans I'Eglise d’appliquer au second les épithétes jusqu’ici réservées
au premier. Lorsqu’on nous parle de cette «sagesse qui surpasse toute
intelligence » nous ne savons plus s’il s’agit de la sagesse divine ou de
la politique romaine.

Aussi ne faut-il pas trop s’étonner de lire jusque dans la Gazette de
Lausanne, sous la signature de M. G. de Reynold, des déclarations
comme celle-c1 : '

« La politique pontificale ne craint pas les insucces : voila pourquoi
elle confond la prudence des prudents et la sagesse des sages.» (6 juin

1927)

Saint Thomas, a vrai dire, n’est pas responsable de ces excés. Il
fit son possible pour limiter les prétentions pontificales et sauvegarder
Iautonomie de ’Etat. Si le despotisme fut si grand dans ’Eglise aprés
son siécle, c¢’est que son influence fut éclipsée, a Rome, par un retour
victorieux de I'augustinisme. De méme, si sa doctrine sur les Juifs ou



68 PIERRE JACCARD

les hérétiques est dure, elle n’atteignit pas au fanatisme dont firent
preuve les théoriciens de I'Eglise dans les siécles postérieurs. Saint
Augustin méme fut plus sévére que lui lorsqu’il commentait le fameux
Compelle intrare. Cest 'augustinisme plus que le thomisme qui con-
duisit aux horreurs de 1’ Inquisition.

Mais le néo-thomisme, parce qu’'il accentue démesurément 1’au-
torité du Docteur Angélique, devient aujourd’hui la plus absolue des
doctrines catholiques de 'intolérance. Fondé sur une conception étroite
de 'autorité, 1l n’est plus qu’une doctrine de partisan. M. Maritain
I’a reconnu bien souvent :

« En m’attachant au thomisme », écrivait-il en 1926 dans sa Réponse
a Jean Cocteau, « }’al été rivé a la pensée la plus dogmatique et la plus
tranchante, la moins capable de conciliation et d’atténuation, a une
doctrine absolument dure. »

Ces pages auront montré que le néo-thomisme n’est pas une spécu-
lation métaphysique inoflensive. Il ne perd pas de vue la réalité et
poursuit des fins politiques déterminées. L’esprit qui anime en fait
trop souvent un dangereux ferment de haine. Et qu'on ne parle pas de
I'inefficacité actuelle de ses menaces. Ce qui se passe en Pologne, en
Espagne ou en Italie, ou la politique romaine parvient a appliquer ses
méthodes et ses principes, doit nous servir d’avertissement. A force de
tout justifier, la doctrine officielle de I’Eglise peut devenir le prétexte,
sinon la cause, des pires violences. C’est & quoi aboutit, en définitive,
toute la dialectique de M. Maritain. Mais I’Evangile nous enseigne une
autre idée de la primauté du spirituel.

Union Theological Seminary Prerre Jaccarp.
New-York.



	Revue générale : la restauration du droit et de la politique de Saint Thomas d'Aquin

