Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1928)

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSES ET COMPTES RENDUS

La jeunesse de Renouvier et sa premiére philosophie (1815-1854), suivi
d’une bibliographie chronologique de Charles Renouvier, par ’abbé
Louis Foucuer, docteur és lettres. Bibliothéque d’histoire de la
philosophie. Un vol. 1n-89, xrvr et 231 pages. Paris, Vrin, 1927.

Ce volume ne manque pas d’intérét. Il nous fait pénétrer, de facon
trés détaillée, dans une partie de la vie intellectuelle de Renouvier
a laquelle on n’a peut-étre pas assez prété attention jusqu’ici: les
débuts. L’auteur nous fait assister a I’élaboration des premiers tra-
vaux du philosophe : le Mémoire sur le cartésianisme, les Manuels de
philosophie ancienne et moderne, les articles a I’Encyclopédie nouvelle,
le Manuel républicain, I’Organisation de la République, enfin les deux
premiers Essais de critique générale, On voit ainsi naitre lentement, par
évolution et par révolution, la doctrine néo-criticiste, ce qui permet d’en
mieux saisirla véritable portée. Cela permet aussi, a notre sens, de mieux
comprendre la derniére période du sage d’Avignon, celle de la Nouvelle
monadologie et du Personnalisme. Onretrouve, a la fin dela vie du philoso-
phe francais, nombre d’éléments religieux qui étaient la au commence-
ment. L’ évolution philosophique de Renouviers’éclaire alorsd’ unelumiére
nouvelle, et ’on évite de porter sur le terme de cette évolution des juge-
ments sommaires et injustes, a la fagon de Gabriel Séailles.

L’abbé Foucher étudie également de prés les influences subies par
Renouvier dans sa jeunesse. Il a eu le privilege d’étre en relations
avec diverses personnes de la famille du philosophe ; 1l a recueills
ainsi plus d’un renseignement précis et précieux sur l'enfance et la
parenté de son héros, ce qui est d’un intérét psychologique trés grand.
On ne s’étonne plus de voir Renouvier étre, en morale, ’homme du
droit pur et de la justice, quand on sait que son pére, Jean-Antoine



240 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Renouvier, ne révait que I'empire du droit, et que sa mére, Marie
Crassous, appartenait a une lignée d’esprit religieux, assurément,
mais bien plus encore juridique et politique. '

Quelques pages sont consacrées aux premiéres relations de Renou-
vier avec Charles Secrétan. Pour notre part, nous n’aimons pas beau-
coup lexpression : disciple de Schelling, appliquée a notre philoso-
phe vaudois. Elle nous parait répondre assez mal a la réalité, puisque
dés le début Secrétan s’est éloigné du maitre de Munich. Mais laissons
cela et revenons a notre propos. On se souvient que Secrétan consacra
trois longs articles du Semeur, en 1842, au Manuel de philosophie
moderne, alors qu’en France la critique officielle gardait le silence sur
ce livre. En janvier 1843, Renouvier écrivit a Secrétan pour le remer-
cier, et cette lettre fut le début de la longue et belle amitié que la
Correspondance de Ch. Renouvier et Ch. Secrétan, publiée en 1910,
nous a fait connaitre.

On apprendra beaucoup, croyons-nous, a la lecture de P'ouvrage
de I’abbé Foucher. Nous devons pourtant formuler trois réserves,
d’inégale importance. Et d’abord relativement & ce qu’on peut appe-
ler la conversion intellectuelle de Renouvier : la découverte par T,
en 1851, de la fécondité extraordinaire du principe de contradiction,
découverte qui, comme 1l ’écrivait a Secrétan, « bouleversa sa pen-
sée». L’abbé Foucher conteste la thése de Le Savoureux, qui veut
a tout prix expliquer la crise intellectuelle de Renouvier par des rai-
sons profondes, des raisons morales : la peur de la mort et la préoc-
cupation du salut de la personne humaine. Nous croyons qu’il a rai-
son. Que tel sentiment moral ait secrétement orienté la recherche
du philosophe, nous ne nous refusons pas a ’admettre. Seulement nous
disons avec I’abbé Foucher : s’il y avait eu chez Renouvier entreprise
systématiquement conduite, pourquoi ne Daurait-il jamais dit?
Nous allons méme beaucoup plus loin et nous nous refusons a croire
qu'un tempérament aussi froidement logique et aussi peu mysti-
que que celui de Renouvier piit se laisser guider, dans sa recherche
philosophique, avant tout, par des raisons sentimentales.

Et ceci nous ameéne 4 une seconde remarque, qui nous ¢loigne plus
encore du point de vue de I’abbé Foucher. Dans sa conclusion (p. 215),
notre auteur déclare : « Renouvier est un penseur religieux, il I'a tou-
jours été». Il fonde cette aflirmation sur le fait que, dans la derniére
-phase, bien des ¢éléments religieux semblent venir sous la plume de
Renouvier comme autant de réminiscences de ses premiers écrits.
A notre sens le jugement est quelque peu hatif. Nous sommes bien
loin, certes, de faire de Renouvier une homme d’une «incroyance
totale ». Mais bien loin, aussi, de voir en lui un penseur religieux.
S1 tel était le cas, le néo-criticisme, la phase du milieu, serait-elle une
longue parenthése dans sa vie de croyant ? Car enfin, l'intérét pro-



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 241

prement religieux n’est guére apparent dans la Science de la morale,
ou dans les Essais. Le Dieu de Renouvier nous fait ’effet d’une cons-
truction logique avant tout, mais sans force, sans vie. Et surtout,
s1 Renouvier elit été un penseur religieux, 1l aurait compris Secrétan.
Tandis que les deux amis ont chemmé cote a codte, sans jamais avoir
de communion réelle sur le terrain religieux. L’auteur des Essais
s’en rendait bien compte, quand 1l écrivait a son loyal adversaire de
Lausanne : « Nos vrales diversités, a nous deux... tiennent a la foi.
Vous en avez une, vous, par dela la philosophie, mais moi... je n’en
a1 aucune dans ces endroits-la », C’était vrai. Iit s1 Renouvier ne par-
vint jamais & comprendre Secrétan, c’est parce qu’il demeura étran-
ger a son esprit, n’étant pas, lui, un esprit religieux.

Enfin, nous nous demandons s1 notre auteur n’a pas tort de voir,
dans la derniére philosophie, religieuse de Renouvier, avant tout des
réminiscences de ses premiers écrits et s1 peu des traces de la pen-
sée de Secrétan. D’aucuns croient que 'auteur des Essais a eu une grande
influence sur le philosophe de la liberté. Ils attribuent méme & cette
influence le changement de méthode qui a marqué I'évolution de
Secrétan. Pour notre part, nous ne pensons pas ainsi: quand il entra
en relations avec Renouvier, Secrétan avait déja adopté son point de
vue « empiriste ». Nous somimes tenté de croire minime I'influence de
Renouvier sur Secrétan, mais assez nette, par contre, 'influence inverse.
Ceci d’autant plus que ’abbé Foucher lui-méme nous affirme que
Renouvier «fut toujours trés perméable aux influences extérieures»,
Il vaudrait la peine de reprendre cette question en détail. Mais sur
les points suivants : la définition de la substance, qui surgit sans autres
au début de la Nouvelle monadologie ; le Dieu (de I’Esquisse) qui se
confond avec la création ; ’hypothése de la chute antéhistorique du
Personnalisme, nous sommes porté a voir des réminiscences de la
premiére phase, assurément, mais aussi des emprunts faits a son ami

et adversaire lausannois.
Epmonp Grin.

Eduard Grimm. Das Sittliche. Eine Weiterfiihrung des Kantischen
Grundgedankens. 169 p. 1n-8°, 1928, Gottingen, Vandenheeck und
Ruprecht.

Une des caractéristiques de notre temps, ¢’est le désarroi intellectuel
et moral. Le second est plus grave encore que le premier, parce qu’il en
est la racine. On ne sait plus ce qu’on croit parce qu’on ne sait plus ce
qu’on veut ; on ne sait plus ce qu’on veut parce qu’on ne sait plus ce



242 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

qu’on doit. A I'heure actuelle, une foule d’existences sont comme un
vaisseau sans boussole. On se laisse aller a la dérive, au gré de ses
caprices et de ses désirs. Aussi devons-nous saluer avec joie tout effort
accomph en vue d’un redressement moral. La publication du petit
livre de M. Grimm nous parait un heureux symptome.

Le but de l'auteur est nettement pratique : réapprendre a4 notre
génération a distinguer le Bien du Mal. M. Grimm le déclare sans honte :
il ne rougira point de s’attacher & d’anciennes croyances. Les temps
sont trop graves pour qu’on se laisse arréter par semblables objections.
Notre mot d’ordre doit étre celur de 'apotre : Zwidure Sixaime (I Cor.
xv, 34), par quoit M. Grimm entend : Voir les choses telles qu’elles sont,
sans partl pris aucun.

Dans un premier chapitre sur le ¢oté formel de la morale, M. Grimm
note les caractéres spécifiques du sentiment moral. Le sentiment
moral est a la base des mceurs. Mais 1l est bien plus que simple coutume.
Il est apparenté a 'agréable et a 'utile. Mais il est autre chose encore.
De l'agréable, de 'utile, nous sommes les maitres. Le bien moral est
notre maitre. En face du devoir, nous n’avons pas le droit de demander :
pourquol ? Car le bien moral — c’est la son premier caractére — veut
étre accompl pour lui-méme. Il est un but en so1. II a quelque chose
de réfléchi aussi, de posé, cette sobriété dont parle I'Evangile. Enfin on
I’entoure de vénération et de respect, parce qu’on pressent en lul quelque
chose de surhumain, d’infini.

Tout cecit nous interdit de juger de la valeur morale d’une action
d’aprés ses conséquences. Ce serait faire preuve de superficialité. Un
jugement moral ne peut se fonder que sur le mobile intérieur de ’acte.
Nous devons remonter jusqu’au moi, jusqu’a la volonté. En effet, c’est
dans cette volonté que s’opére la séparation entre le bon et le mauvais.
Rien n’est bon, disait Kant, qu’une volonté bonne. — Sans doute,
nous sommes comme entourés de «nécessités» de tout genre, d’ordre
organique ou mécanique. Et pourtant, notre moi est capable d’étre
cause. [l est donc responsable. Assurément, 1l ne crée pas toutes les
possibilités qui s’offrent a lui. Mais 1l choisit entre elles : 1l est libre. Le
but de la liberté humaine, la fin supréme de 'activité de I’homme, c’est
la constitution de la personnalité.

Voila pour le c¢6té formel de la morale.

Kant, on s’en souvient, s’est en quelque sorte arrété la. La loi morale
doit rester pour lui chose toute formelle. Mais comme elle doit pourtant
nous fournir des préceptes pour la vie courante, le philosophe de Kce-
nigsberg s’est efforcé de tirer, de ce cadre formel, des principes d’action.
Ce sont ses fameux préceptes. On n’en peut ni n’en doit tirer aucun
contenu. Ils servent uniquement a éclairer la réalité.

En raisonnant comme 1l I’a fait, Kant s’est trompé. M. Grimm ne
méconnait aucunement la grandeur de son inaitre. Mais pourquol tenir



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 243

a ce point aux caractéres de généralité et de nécessité ? Ils nous donnent
seuls une certitude absolue, dit-on. Mais la morale et les mathématiques
sont deux. Au rebours de Kant, nous dirons : telle chose est bonne, done
elle doit avoir une valeur d’ordre général.

Il faut aller plus loin que Kant. Il faut sortir du domaine purement
formel, cadre tout vide, et donner une matiére a notre morale. Cette
matiére, nous la demanderons a la vie de tous les jours, dont les aspects
sont s1 variés.

Et cecl nous améne au chapitre deuxiéme consacré au contenu du
sentiment moral,

L’homme qui veut devenir une personnalité, a tout d’abord des
devoirs envers lui-méme. Mais il ne saurait oublier son prochain. $’1l
entend étre traité comme une personnalité, 11 doit traiter les autres
exactement de méme. Cela, la justice 'exige. Mais la justice ne suffit
pas. Elle laisse les individus en face les uns des autres. Pour les rappro-
cher vraiment, il faut qu’intervienne I’amour. Bien supréme, 'amour
fraternel ne saurait se prouver, se démontrer. Il est affaire d’intuition,
de vie: « 81 quelqu’un veut faire la volonté de mon Pére, i1l saura »,
disait Jésus. Faire de 'humanité une confédération de personnalités,
tel est le but supréme de 'activité morale individuelle.

Dans un chapitre intitulé : La lo1 morale et la loi des choses, M. Grimm
aborde ensuite une série de problémes tout pratiques. En effet, le monde
extérieur est 1a, qui ne peut pas étre modelé a volonté par le sentiment
moral. Les choses ont leur « quant a so1», avee lequel 1l faut compter.
A propos de la vie sexuelle, de la question économique, du droit, de la
guerre, de la vérité, de 1'art, M. Grimm nous présente des réflexions
pleines de pondération et empreintes d’un noble 1déal.

Nous regrettons la briéveté du chapitre consacré au probléme du mal.
Avec infiniment de justesse, M. Grimm reléve le fait que le sentiment
du mal est vif surtout chez les individualités moralement développées.
Le mal est un instinct entre beaucoup d’autres, mais a propos duquel
la conscience morale déclare : tu dois ne pas étre. La question de ’origine
du mal est donc 1nsoluble. Elle revient a se demander comment est né
en nous ce pouvoir moral de jugement et d’appréciation. Autant
rechercher 'omigine des formes de notre entendement! De nature,
I’homme n’est donc ni bon n1 mauvais. La prétendue innocence de
I'enfant est le résultat d’une illusion. Faire appel a elle pour résoudre le
probléme, c’est reculer la difficulté. Le récit biblique de la chute n’est
pas une solution de la question : ce n’est qu'un poéme, racontant le
passage, dans toute ame, de I'innocence a la faute. Les doctrines du
péché originel et de 'incapacité fonciere de I’homme a faire le bien sont
d’ordre religieux beaucoup plus que moral.

La morale, avec ses défenses de toute sorte, fait-elle vraiment obstacle
a la vie, se demande notre auteur, en terminant ? Non pas. Elle exige



244 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

assurément des sacrifices. Mals uniquement en vue d’un but trés
positif : réaliser I’existence la plus haute qui soit : la recherche du bien.

Le livre de M. Grimm vaut d’étre lu. A un demi-siécle de distance,
I’auteur renouvelle la tentative de notre grand Vaudois, Charles Secré-
tan : refuser de suivre Kant jusqu’au bout ; reconnaitre sans ambages
I'impossibilité de fonder la morale sur un principe purement formel,
Pimpossibilité de déduire a priori de la forme générale du principe moral
tous les devoirs particuliers ; enfin tacher de trouver dans I'obligation
elle-méme 'ordre d’observer la nature, pour voir si elle ne contient pas
une matiére s’adaptant parfaitement & la forme du devoir. A cet égard,
I’éthique de M. Grimm, qui part du kantisme, s’en éloigne peut-étre
plus que notre auteur ne le pense. En effet, tout comme celle de Secré-
tan, cette morale repose sur un principe nettement matériel, sur une
définition de la nature humaine. Et c’est 14, précisément, son originalité.

S1 nous sommes d’accord avec notre auteur d’une fagon générale,
nous faisons pourtans une expresse réserve relativement a ce qu’il dit
du mal. De nature, déclare-t-il, ’homme n’est n1 bon ni1 mauvais.
C’est la un jugement quelque peu sommaire. Pourquoi alors cette
emprise prodigieuse de Pinstinct mauvais sur tous les hommes ? Pour-
quol cette constatation, si profondément humaine, de 'apétre : « Je ne
fais pas le bien que je veux, et je fais le mal que je ne veux pas» ?
Expérience religicuse plus encore que morale, dira M. Grimm. Nous
n’en sommes pas si sir. Nous dirions plutdt: expérience d’ordre
moral, condition d’une expérience plus profonde, d’ordre religieux. Tout
au cours de son étude, M. Grimm a fait un louable effort pour séparer
nettement les deux domaines religieux et moral. Sans doute ils sont dis-
tincts & leur origine. Mais a leur point culminant, le christianisme, ils
sont étroitement unis, La derniére partie du volume elit gagné, croy ns-
nous, a tenir compte davantage de cette intime union.

Epmonp GRIN.



	Analyses et comptes rendus

