
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Romantisme et protestantisme : à propos de quelques ouvrages
récents

Autor: Perrochon, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROMANTISME ET PROTESTANTISME

A PROPOS DE QUELQUES OUVRAGES RECENTS

Il y a longtemps qu'Auguste Comte, qui rêvant d'être pape
n'aimait point l'antipapisme, a dénoncé l'origine protestante du

romantisme. Cette affirmation a été souvent reprise jusqu'en ces

temps, où le centenaire du romantisme lui donne une actualité
nouvelle.

On sait avec quelle rigueur M. Ch. Maurras a commenté la
doctrine de son maître en positivisme, et on connaît la fameuse

équation : romantisme révolution réforme judaïsme (1).
« Le protestantisme procède absolument du Juif : monothéisme,
prophétisme, anarchisme au moins en pensée. » Et ailleurs : « Les

pères de la Révolution sont à Genève, à Wittenberg, plus
anciennement à Jérusalem ; ils dérivent de l'esprit juif et des variétés
de christianisme indépendant qui sévirent dans les déserts orientaux

ou dans la forêt germanique, c'est-à-dire aux divers ronds-

points de la barbarie ». Comme le romantisme est, selon M. Maurras,

l'enfant de la Révolution, on sait quels furent ses ancêtres,
ce sont Luther et Calvin probablement, en tous les cas « les

Allemands et les Suisses du salon Necker », ainsi que ce « misérable
Rousseau » et son déiste protestant de vicaire Savoyard. Il n'est

point étonnant qu'à pareille école, les romantiques soient devenus

huguenots, souvent sans le savoir du reste. Voyez Chateaubriand.
On peut avoir des doutes sur l'orthodoxie de l'auteur du Génie

du christianisme, sans l'accuser pourtant d'être hérétique : or,
c'est « un protestant honteux vêtu de la pourpre de Rome ». Et

(1) Ch. Maurras, Romantisme el révolution. Ed. définitive. Paris 1922,
p. 4, 11, 275.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 31

George Sand était au seuil du temple, à entendre M. Maurras

qui parle des « dames protestantes dans le goût de Mme Sand ».

Quant à Sainte-Beuve, il lui est beaucoup pardonné, parce qu'il
ne se fit pas calviniste, bien qu'il ait fleureté du côté de Lausanne.

Il l'a échappé belle, en ne tombant point dans la sédition
systématique de l'individu, l'empire de la sensibilité sur la raison, ces

deux principes directeurs de la Réforme, selon le critique de

l'Action Française, qui l'appelle encore « le retour, comme à la

profondeur de l'antre originel, aux ténèbres de la conscience

individuelle ». Il est aisé de débiter éloquemment des choses

vagues.
Née à l'époque où, sous l'influence des grandes découvertes,

éclôt l'individualisme économique et où la Renaissance fait
l'apothéose de l'individu, la Réforme a pu contribuer à exagérer
l'individualisme en mettant l'accent sur l'importance de la vie
intérieure. Pour combattre ou redresser un excès, ne faut-il pas
parfois recourir à l'excès contraire Le protestantisme ne fut
point qu'une sédition de l'individu, ni une victoire de la sensibilité
sur la raison. Les causes de sa formation sont multiples et d'ordres
divers. Mais il fut pour beaucoup une réaction contre un occa-
misme dégénéré en un nominalisme terministe qui interdisait de

comprendre, recommandait de croire sans réfléchir, réduisait la
vie chrétienne à une observation de pratiques (1). Le problème
est vraiment plus compliqué que ne le pense M. Maurras, dont
les affirmations sont aussi contestables que catégoriques et

simplistes.
Dans une thèse très nuancée sur Les interprétations du

catholicisme chez les romantiques (2), M. A. Viatte terminait son enquête,
où abondent les vues pénétrantes, en désignant l'influence protestante

des littératures germaniques et de leurs introducteurs en
France comme la « clef » du problème (3).

(1) CF. A. Henaudet, Préréforme et humanisme à Paris pendant les
premières années des guerres d'Italie (1494-1517). Paris 1916, p. 61 ss.

(2) Paris 1922 (thèse de l'Université de Fribourg, Suisse).
(3) Il convient de remarquer que tous les catholiques ne sont pas

antiromantiques, et ne voient pas dans le romantisme l'influence du protestantisme.

M. P. Lœwengard préfère à « la.sagesse païenne » de Comte la « lamentation

romantique » susceptible de se convertir, sous l'action de la grâce, en
transports d'adoration, Les magnificences de l'Eglise, Paris 1913, p. 199, 201.
Cf. aussi de Chabrol, Pour le renouveau, Paris 1916, p. 110, 178-179 — Le



32 HENRI PERROCHON

Cette idée, M. Louis Reynaud la développe en retraçant les

origines anglo-germaniques du romantisme, en un ouvrage qui
fut très commenté et diversement (1). Livre de combat, mais
vigoureux, basé sur une vaste documentation, où les amateurs
de littérature comparée trouvent maintes suggestions à

approfondir. Quant à la thèse soutenue, elle repose sur des éléments de

croyance, respectables certes, mais que l'on peut fort bien ne
pas partager.

M. Reynaud voit dans le romantisme le résultat de la
dénationalisation et de la déchristianisation de la pensée française sous la
poussée du sensualisme et du déisme anglais et du protestantisme
germanique. Là, pense-t-il, est l'origine de ce naturisme qui fut
la vraie religion des romantiques. Ce n'est point au calvinisme
que M. Reynaud en veut. Il lui est reconnaissant d'avoir conservé
vivace la conception du mal inhérent à la nature. Calvin est un
Latin, donc spiritualiste ; Luther est un Germain, donc naturiste
par instinct. Par sa doctrine de la justification par la foi, le
moine allemand a ouvert la porte à tous les optimismes, et son
influence fut grande, en Allemagne et en Angleterre. Lorsque
par réaction contre le déisme négateur, Wesley voulut rendre les

âmes au Christ, il s'inspira du piétisme allemand, fl rejeta ]a

prédestination, il rompit avec le calvinisme qui avait été l'âme
de l'ancien protestantisme anglais. Déjà Law, disciple de Bœhme,
avait été hostile au dogme calviniste. Wesley le fut plus encore,
ayant subi en Amérique et à Londres l'influence des Moraves,
auxquels il dut ses hymnes et une part importante de sa

théologie. D'autre part, un courant germanique avait déjà pénétré
dans le protestantisme anglais lorsque, sous Charles II, le lati-
tudinarisme était apparu avec les idées d'Arminius, qui niait ou
atténuait plutôt la force et la portée du péché originel. Le cliris-

P. de la Croix-Laval, dans les Etudes du 20 juin 1923 ; Maurice Brillant,
Le procès de l'intelligence, Paris 1922, p. 40 ; Abbé Bbemond, Pour le romantisme,

Paris 1923.
(1) Louis Reynaud, Le romantisme. Ses origines anglo-germaniques,

Paris 1926 ; cf. A. Bellessort, Journal des Débats, 12 janvier 1927, sympathique

à la thèse soutenue ; P. Deslandres, Revue des questions historiques,
avril-juin 1927 ; G. Desdevises du Dézert, Marches de France, août 1927,
avec des réserves, ainsi que H. Tronchon, Revue de littérature comparée,
octobre-décembre 1927, examen très impartial ; Chinard, Modem Language
Notes, mars 1927 ; Edmond Jaloux, Nouvelles Littéraires du 1er janvier 1927,
critiques plus vives.



romantisme et protestantisme 33

tianisme anglais, gonflé de sensualisme naturiste grâce à ces
influences diverses, pénétra en France par Rousseau, enfant
d'une ville calviniste sans doute, mais anglomane et imprégnée
de piétisme germanique. Tel est en quelques mots le point de vue
de M. Reynaud.

Tous les faits que le professeur de Clermont-Ferrand cite à

l'appui de sa thèse ne sont pas également convaincants. Ainsi
il donne une importance exagérée à certaines œuvres de Haller.
Si le penseur bernois, grâce à Mandeville et à Swift, inclina un
temps à un naturisme qui fit froncer le sourcil aux pasteurs de

Berne, il ne faut pas oublier qu'il en revint. Quant à telle description

un peu sensuelle, qui ravissait d'aise La Mettrie, elle a causé
bien des remords à Haller, qui regretta souvent ce péché de

jeunesse. D'ailleurs l'Ode à Doris, qui scandalise M. Reynaud,
n'est pas plus représentative de l'esprit protestant que les

Contes de La Fontaine, autrement scabreux el immoraux, ne le

sont de la tradition catholique.
Mais il y a plus. Je n'ai point à établir les rapports qu'ont eus

entre eux les protestantismes anglais et allemand. M. Reynaud.
quand il en parle, ponctue d'ailleurs son exposé de « il me semble ».

Que n'a-t-il la même prudence lorsqu'il parle de la théologie
luthérienne Il ne faudrait tout de même pas prendre pour le

fondement de la doctrine de Luther telles paroles truculentes,
propos de table dont étaient prodigues les contemporains de

Rabelais, même les moins naturistes. Si le réformateur allemand
a insisté sur l'importance de la foi qui seule sauve, il n'a pas
prétendu que les œuvres n'importassent point. N'a-t-il pas dit
au contraire qu'on ne pouvait pas plus séparer la foi des œuvres

que la flamme et la lumière du feu fl aurait pu faire siennes les

déclarations de Calvin : a Nous n'enseignons pas que la foi qui
justifie soit seule, mais nous affirmons qu'elle est toujours
conjointe avec les bonnes œuvres ; seulement nous débattons que
c'est elle seule qui sert et suffit à justifier » (1). Et jamais que je
sache Luther n'a nié le péché originel. M. Maritain, qui n'est

pas suspect de tendresse pour le théologien de Wittenberg, ne
croit point à son optimisme. (2)

(1) E. Doumergue, Jean Calvin, t. IV, liv. 6, chap. 2.

(2) Cf. Le réalisme thomiste dans Réflexions sur l'intelligence, Paris 1924.
Il ne faut pas oublier d'ailleurs l'influence sage et pondérée de disciples immé-

rev. de théol. et de phil. — n. s., t. xvi (n° 66, 1928). 3



34 HENRI PERROCHON

D'autre part si ies Encyclopédistes, qui furent d'importants
agents de la déchristianisation de la France, doivent beaucoup
aux matérialistes et aux déistes anglais, il n'est point établi que
ces philosophes britanniques aient été clans leurs doctrines fidèles
à la pensée protestante. Loin de là. Ils étaient en révolte contre
le puritanisme et ne le représentent pas davantage que Voltaire
et d'Alembert, élèves des Jésuites, ne continuent la tradition
de Rome. Et si des âmes tumultueuses, emportées par le souffle
des passions — il en est à toutes les époques — ont trouvé dans
Richardson un certain sentimentalisme qui leur plaisait davantage

que son moralisme, ce n'est point la faute du romancier
d'outre-Manche. Peut-on rendre Thomson responsable du fait
que Saint-Lambert a transformé ses descriptions chastes et
gracieuses en des scènes de lubricité Quant aux deux auteurs anglais
qui ont le plus marqué sur les romantiques proprement dits,
Byron et W. Scott Le byronisme est-il si anglo-protestant
Certains y voient plutôt une forme de romantisme méridional et

païen. Et M. Bremond qualifie l'influence de Scott de «tonique »,

en avançant d'excellentes raisons.
Dans sa genèse, le romantisme français a subi des influences

étrangères. Il n'est pas question d'en douter ; mais en quelle
mesure ces œuvres, plus ou moins représentatives de la mentalité
anglo-germanique, le sont-elles du protestantisme nordique Cela

M. Reynaud ne l'établit point avec assez de méthode pour donner
à ses déductions une apparence de vérité. D'ailleurs le romantisme,

vaste mouvement et combien complexe, a des racines non
seulement au Nord, mais en Italie et en Espagne, pays point
protestants ceux-là (1). 11 serait bon aussi de se souvenir que
romantisme et classicisme ne forment point des blocs compacts
et ne s'opposent en tout que dans les exposés scolaires. Emile
Deschanel avait découvert du romantisme chez les classiques et
M. Pierre Moreau trouve du classicisme chez les romantiques (2).
Dans l'histoire littéraire de la France, vieille de tant de siècles,

diats de Luther, tels que Mélanchthon, qui ont corrigé certaines tendances
de leur maître à des excès mystiques.

(1) E. Martinenche, L'Espagne et le romantisme français, Paris 1922 ;

cf. l'important ouvrage de A. Farinelli, // Romanticismo nel mondo latino,
Torino 1927, 3 vol. Et sur les origines nationales du romantisme, voir
l'intéressante Histoire du romantisme en France de M. Souriau, Paris 1927-1928.

(2) Revue des Jeunes, 10-25 juin 1927.



romantisme et protestantisme 35

l'école de 1660 et celle de 1830 ne sont que des épisodes qui à eux
seuls ne permettent pas de porter un jugement définitif et
d'ensemble sur l'esprit littéraire de ce pays. M. Reynaud ne tient
point compte de cette tradition ancienne et multiple par les

éléments qui la composent.
Le protestantisme anglo-germanique n'est pas le grand coupable.

Au début du XVIIIe siècle, quand le premier assaut des idées

anglaises se livra, l'unité de la pensée religieuse n'existait plus
en Gaule. Le calvinisme, réduit à une minorité, n'avait point
disparu. Au sein de l'Eglise catholique des tendances bien diverses
avaient vu jour et alimenté des polémiques tristement fameuses

entre frères devenus ennemis ; là est une des causes du manque
de prestige de l'Eglise alors. Ajoutez à cela une apologétique
vieillie et qui ne se renouvellera pas au cours du siècle, laissant
les âmes dépourvues de défense, incapables de résister, non
seulement à des influences étrangères dissolvantes, mais au mouvement

épicurien du dedans (1). Depuis la Renaissance, l'épicurisme

avait eu ses adeptes, plus ou moins avoués ou logiques.
Rabelais, qui ne voyait pas dans « les démoniacles Calvins » des

naturistes, prêchait l'instinct de nature. Montaigne confondait
nature et raison. C'est d'eux que s'inspirent maints sensualistes

et déistes anglais, qui n'ont fait, deux siècles après, que rendre
à la France ce qu'elle leur avait donné en le transformant quelque

peu (2). Plus tard vint Molière. Sans vouloir coordonner en une
philosophie, comme l'a fait Brunetière, les idées naturistes
éparses dans l'œuvre de ce comique, on peut penser que Bossuet

ne manquait pas de clairvoyance, quand il suspectait l'orthodoxie
de sa morale. Croyez-vous que les « libertins » qui applaudirent si

fort les tirades de Don Juan et du Tartufe se trompaient en
reconnaissant en Molière un des leurs Et l'épicurisme subtil de La
Fontaine La France n'avait point besoin de l'étranger pour
devenir naturiste. Je ne sais si le Latin est spiritualiste et le
Germain sensualiste... Mais il est certain qu'il y a toujours eu en

(1) Cf. A. Monod, De Pascal à Chateaubriand. Les défenseurs du christianisme

de 1670 à 1800, Paris 1916.
(2) Sur l'influence de Montaigne en Angleterre cf. P. Villey, Revue des

Deux Mondes, septembre 1913 ; Revue du XVIe siècle, 1913 ; Revue d'histoire
littéraire de la France, 1917. Sur celle de Rabelais cf. Whibley, Revue
Rabelais, 1903 ; P. Tolds, Les voyages merveilleux de Cyrano de Bergerac et
de Swift el leur rapport avec ceux de Rabelais, Paris 1906.



36 HENRI PERROCHON

France un esprit qualifié de Gaulois, qui, s'il n'est point tout
l'esprit français sans doute, en est cependant un des aspects. De

cette tradition-là s'inspire Diderot, plus que des Allemands,
auxquels il a pris quelques idées qui concordaient avec les siennes.

Quant à l'esprit romanesque, qui serait aussi venu d'outre-
Manche, était-il ignoré auparavant Les contemporains de

Boileau avaient à leur portée les romans sentimentaux qui
abondaient alors, ce qui fait penser qu'ils avaient des lecteurs ; ils
adoraient les contes de fées. Et des auditeurs de Bourdaloue, qui
ne pactisait point avec les faiblesses du cœur, rêvaient ou vivaient
des arnouis que nous taxerions de romantiques. Avant qu'on eût
découvert les littératures du nord, on suivait déjà avec ravissement

les aventures romanesques des voyageurs qui s'embarquaient

pour le pays de Romancie.
Ainsi donc, les éléments du naturisme exisl aient avant Rousseau;

et avant lui, la bonté de l'homme dans la nature avait séduit des

imaginations (1). Montaigne avait parlé du «bon sauvage», dont les

missionnaires racontaient à leur retour au pays les vertus et les
mérites. Les disciples de Fénelon, exagérant certains traits de la
doctrine de leur maître, avaient apporté leur collaboration à cette
apothéose de la nature (2). Et certains mystiques du XVIIe siècle y
avaient préparé les esprits, sans le vouloir certes, en faisant passer
l'adoration avant la repentance (3). Ils l'avaient fait pour prendre
le contre-pied du jansénisme et du calvinisme. C'est pourquoi
l'abbé Lecigne peut voir dans le romantisme une réaction contre
la théologie de Jansénius (4) ; contre celle de Calvin, dit M. Mari-
tain : n'est-il pas curieux que tantôt le romantisme soit censé

dériver du protestantisme, tantôt au contraire être né d'une opposition

à l'esprit de la Réforme
Que le naturisme ne soit pas apparu soudain, M. Ernest Sel-

lière le sait. Au cours d'une longue enquête, il a découvert au
naturisme romantique des ancêtres plus ou moins directs dès le

moyen âge. Et dans ses livres, il a marqué les jalons de cette
marche à travers les siècles. Aussi n'admet-il pas l'équation de

(1) P.-M. Masson, La religion de J.-J. Rousseau, Paris 1916, I, 269-272.
(2) A. Chérel, Fénelon au XVIIIe siècle en France, Paris 1917.
(3) Cf. R. Gillouin, Questions politiques el religieuses de l'heure présente.

Paris 1925 (étude sur H. Bremond).
(4) Le Fléau romantique, Paris 1910.



romantisme et protestantisme 37

M. Maurras. Chaque fois qu'il en a l'occasion, il insiste sur les

différences essentielles séparant le mysticisme protestant du

mysticisme romantique. Rien ne l'a plus persuadé de celte
différenciation complète que la résistance qu'ont apporté les peuples

protestants à ce naturisme, que M. Reynaud les accuse d'avoir
formé et répandu. En effet, l'Angleterre est longtemps restée
réfractaire à cette religion-là, grâce à de fortes disciplines biblique
et chrétienne. M. Elie Halévy l'a montré jadis (2). Jusqu'à notre
siècle, le roman anglais fit à la passion une part plus faible que le

français. Même de nos jours, malgré la rapide évolution des

mœurs publiques et privées sous des influences continentales,
qui ont ruiné en partie la conception de la vie inspirée des

doctrines austères de Wesley, malgré le bouleversement littéraire
causé par Thomas Hardy et Wells, le puritanisme avec sa forte
discipline morale n'a point abandonné toute emprise sur les âmes.

Le peu de traces profondes que laissa le romantisme à Lausanne,
où il se heurta à un protestantisme revivifié par le Réveil,
confirme l'assertion de M. Seillière, quand il dit que «les peuples

protestants étaient, tant qu'ils ont conservé leur foi, prémunis
d'avance contre la suspecte mystique dont l'affirmation essentielle

est la bonté naturelle de l'homme ». L'enseignement des

réformateurs avait incorporé aux mœurs de ces peuples une
si forte dose de pessimisme psychologique et chrétien qu'une
injection d'optimisme restait sans danger, et jouait le rôle d'un
tonique de l'action. <t Au contraire, optimisme sur optimisme,
naturisme sur romanesque, conduisent tout droit au rêve éveillé
du Promeneur solitaire, à l'irréalisme, à la chimère, à tout ce

qui, depuis le milieu du XVIIIe siècle a déséquilibré et désorbité
notre vie française. » (3)

Dans cette différenciation nette entre les principes du romantisme

et ceux du protestantisme, on retrouve non seulement

l'équité impartiale de M. Seillière, mais aussi l'influence de Vinet.

(1) L'œuvre de M. Seillière est considérable. On en trouve la liste dans son
récent ouvrage : Pour le centenaire du romantisme, Paris 1927. Sur la pensée
de M. Seillière, voir R. Gillouin, Une nouvelle philosophie de l'histoire moderne,
Paris 1921.

(2) Histoire du peuple anglais au XIXe siècle ; cf. aussi : Roë, Taine et

l'Angleterre, Paris 1924 ; F. Roz Le roman anglais, Paris 1912 ; A. Chevrillon,
L'Angleterre et la guerre, Paris 1916.

(3) E. Seillière, Pour le centenaire du romantisme, p. 225.



38 HENRI PERROCHON

« Nui mieux que Vinet n'a fait sentir les ressemblances que créent
entre romantisme et christianisme leurs communes racines
mystiques, mais aussi les divergences qui séparent la psychologie

sainement pessimiste du premier et la psychologie follement
optimiste du second, la morale largement rationnelle de l'un de

la morale à peu près uniquement émotive de l'autre. » (1) Souvent,
en effet, M. Seillière s'inspire du penseur vaudois « aussi excellent
écrivain que juge de goût ferme et âme de haute qualité morale ».

Et quand il a voulu montrer l'opposition profonde entre les deux
mysticismes, il a pris Vinet comme guide (2).

Si le romantisme n'est point un stade de l'évolution protestante,

M. Seillière ne croit pas qu'il soit, comme le disait Bœhmer,
une réaction contre le rationalisme du XVIIIe siècle, une
conséquence des conquêtes de l'ultramontanisme, dues au retour des

Jésuites (3). D'où vient alors la mystique qui anima la plupart
de ses représentants

Des traces de mysticisme naturiste se trouvent déjà dans le

Banquet, où Platon cherche dans les impulsions de l'instinct
naturel un principe de moralisation individuelle ou sociale. Le

lyrisme courtois des troubadours, le romanesque de l'Astrée, des

romans de La Calprenède, de Mlle de Scudéry, autant d'étapes (4).
Ces conceptions romanesques de la vie et de l'amour influencèrent
la mystique chrétienne, et de cette union naquirent deux hérésies,

en Espagne celle des « alumbrados » ou illuminés au XVIe siècle,
en France et en Italie le quiétisme au XVIIe. Mme Guyon conseillant

la conduite « par pentes et instincts » agit dans le même sens

que le mysticisme naturiste. Attaquant comme « dévotisme » des

abus, mais aussi l'ascétisme modéré ei rationnel, excusant sous

prétexte d'amour suprême les désordres de l'érotisme, annonçant
le prochain début d'une ère nouvelle qui instaurera le règne de

(1) Ibid., p. 147.
(2) E. Seillière, Alexandre Vinet. historien de la pensée française, Paris

1925. Les idées, si justes et modérées de Vinet sur les romantiques jouissent
d'une autorité grandissante. Après M. Seillière, l'abbé Bremond découvre
chez Vinet sa propre opinion sur le romantisme, cf. Préface à'Arthur d'Ulric
Guttinguer, Paris 1925.

(3) H. Bœhmer, Les Jésuites, trad. Gabriel Monod, p. 211-281.
(4) Les origines romanesques de la morale et de la politique romantiques,

Paris 1920 ; La Calprenède et le roman classique, Paris 1922 ; Préface d'Isabelle
Grimaldi, de Madeleine de Scudéry, Paris 1923. Voir aussi Andre Thérive, Le
retour d'Amazan ou Histoire de la littérature française, Paris 1926.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 39

l'esprit saint dans ce monde, le quiétisme est à l'origine des

divers courants de mystiques esthétique, passionnelle et sociale,

auxquels s'abreuveront plusieurs des écrivains de 1830, et qu'ils
connaîtront par Rousseau, propagateur du quiétisme laïcisé (1).

Ingénieuse et intéressante certes, cette généalogie manque un
peu de continuité. La filiation entre le moyen âge et l'hérésie
de Mme Guyon n'est point encore nettement établie. Quant à

l'influence quiétiste sur le rousseauisme, qui n'est point le seul

ancêtre du romantisme, elle est certaine, mais à elle seule elle

n'explique pas tout le naturisme de Jean-Jacques.
La religion de Rousseau reste le nœud de la question des

rapports possibles entre le protestantisme et le romantisme. Partisans
et adversaires du philosophe genevois s'accordent à reconnaître
à sa pensée religieuse une influence considérable sur le mouvement
des idées en France et à l'étranger (2). Mais lorsqu'il s'agit
d'indiquer dans quel sens cette influence s'est exercée, les divergences
s'accusent. Et l'on est loin de s'entendre également sur la genèse
du rousseauisme (3).

« Le vrai Rousseau est né de Mme de Warens », disait Michelet.
La « maman » des Charmettes a été « le théologien libérateur » de

Jean-Jacques, assure M. Maritain après M. P. Lasserre (4). Et
P.-M. Masson a montré tout ce qu'il lui devait en effet. Mais
Mme de Warens était-elle vraiment quiétiste M. William Cuendet,
dans son ouvrage qui fait autorité en la matière, le nie ; il reconnaît

en elle l'empreinte pietiste (5). La parenté entre piétisme et

(1) Cf. Mme Guyon et Fénelon, précurseurs de Rousseau, Paris 1918 ; Le
péril mystique dans l'inspiration des démocraties contemporaines, Paris 1918;
J.-J. Rousseau, Paris 1921 ; Les étapes du mysticisme passionnel, Paris 1919 ;

Portraits de femmes, Paris 1923 ; Le romantisme, Paris 1925.
(2) D. Mornet, L'influence de J.-J. Rousseau, Annales J.-J. Rousseau

1912 ; Harald Hôffding, Rousseau et la religion, Revue de métaphysique et
de morale, 1912 ; P.-M. Masson, La religion de Rousseau, 3 vol. Paris 1916 ;

A. Monod, op. cit. ; P. Elmer More, The drift of Romanticism (Shelburne
Essays) 1913 ; Irving Babbitt, Rousseau and Romanticism, Boston and New-
York 1919.

(3) Voir l'excellent résumé de la question par A. Lange, La religion de

J.-J. Rousseau d'après des ouvrages récents, Revue d'histoire et de philosophie
religieuses, janvier-février 1923 ; cf. aussi Albert Schinz dans Modem Philology,

Chicago, novembre 1922.
(4) Maritain, Jean-Jacques ou le Saint de la Nature, Paris 1924 ; P.

Lasserre, Le romantisme français, Paris 1907 ; Des romantiques â nous, Paris 1927.
(5) La philosophie religieuse de J.-J. Rousseau et ses sources, Genève 1913,

p. 51-52.



40 HENRI PERROCHON

quiétisme est certaine ; les adhérents des deux mouvements
faisaient bon ménage ensemble ; ils vivaient côte à côte dans la

petite communauté de Reinsburg. sous la houlette du pasteur
Poiret (I), comme dans l'oratoire des « âmes intérieures » à

Lausanne (2). Mais ils ne pensaient pas toujours de môme. Il y a

d'ailleurs quiétistes et quiétistes, comme piétistes et piétistes.
P.-M. Masson l'a montré. Et plus encore que des idées de

Mme Guyon, Rousseau s'est pénétré, semble-t-il, de celles de Marie
Huber, plus rationaliste que Murait, disciple lui aussi de Spener.
Dans ce singulier verger des Charmettes on lisait des ouvrages
de tendances bien diverses, qui firent à Rousseau une pensée

peu homogène. Si le quiétisme marqua sur lui, malgré ce qu'il
en dit dans la Nouvelle Héloïse, Bayle comme certains déistes

anglais ou les «philosophes» de l'Encyclopédie ont aussi laissé
des traces clans son œuvre. Et sa foi en la bonté naturelle de

l'homme, qui est comme l'estime Albert Monocl « la foi
profonde du XVIIIe siècle, » et qui surgit entre 1730 et 1750, vingt
ans avant lui, il l'a trouvée répandue un peu partout (3). Cette
foi nouvelle avait ébranlé dans bien des esprits la croyance au

dogme du péché originel, et l'idée d'une religion naturelle souriait
non seulement à des idéologues laïques, mais à des prêtres,
disciples logiques du P. Thomassin et de Huet, à des pasteurs
héritiers de la pensée de J.-A. Turrettin. On ne respire jamais
impunément l'air du siècle où l'on vit.

Le débat n'est pas clos. Le sera-t-il jamais
Des ouvrages comme celui de M. Reynaud ou ceux de M.

Seillière ne sont certes point inutiles. Ils indicpient des directions à

suivre, ils provoquent des discussions salutaires. Mais dans l'état
actuel des recherches, la plus grande prudence s'impose dans les

conclusions.
La religion de Rousseau, qui n'est point la seule source du

naturisme des romantiques ou de certains d'entre eux, demeure

encore une énigme dans plusieurs de ses aspects. Si l'on sait que
es premiers missionnaires d'une certaine pensée anglaise en France

(1) Cf. A. CiiÉREL, Un aventurier religieux au XVIIIe siècle. A. Al. Ramsay,
Paris 1925.

(2) Cf. E. Ritter, Magny et le piétisme romand. Mém. et doc. publiés par la
Soc. d'hist. de la Suisse romande, 2e série, t. III.

(3) Cf. aussi D. Mornet, Le romantisme en France au XVIIIe siècle,
Paris 1912.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 41

furent des protestants réfugiés (1), il n'est point établi que cette
pensée soit protestante en son essence. On pourrait multiplier
les réserves de ce genre. Que Vigny ou Lamartine aient épousé
des Anglaises, cela ne signifie point qu'ils aient subi l'emprise
puritaine. Pour Amiel, Quinet était un «protestant d'inclination

», ce n'est point la seule raison de son messianisme. Il n'est

pas besoin d'être grand clerc pour voir que les jugements de

Michelet sur la Réforme ne sont pas des louanges désintéressées,

comme l'ont cru certains protestants, mais ont été portés contre
le catholicisme. Ainsi Voltaire faisait du siècle de Louis le Grand
un tableau sans ombres, pour donner une leçon à Louis XV.

Si l'on veut parvenir à une vision un peu nette et complète
il faudra tendre, non plus à des disputes sans fin sur les bienfaits
ou les méfaits du romantisme et de soi-disantes infiltrations
protestantes, mais essayer de marquer avec précision les diverses

étapes du mouvement, de voir si ces infiltrations se sont vraiment
produites, quand et comment, de délimiter leur portée exacte, de

saisir leurs nuances et leurs variations. Le «protestantisme» de

Mme de Staël, celui de Swift, celui de Young recouvrent bien
des doctrines hétéroclites d'origines diverses, comme le «

catholicisme » de Joseph de Maistre, de Lamartine, de Ballanche ou
de Baudelaire.

Ce n'est que par une érudition scrupuleuse, patiente et impartiale
qu'on parviendra — à peu près — à se rendre compte des rapports
de mouvements multiples et irréguliers comme la vie. Plus tard,
les analyses indispensables faites, il sera possible de tenter des

synthèses ; mais pendant longtemps encore probablement, on
ne pourra dresser que des bilans provisoires.

Henri Perrochon*.

(1) Cf. en particulier : Joseph Texte, J.-J. Rousseau el les origines du
cosmopolitisme littéraire, Paris 1895, p. 17 ss. ; J. Dedieu, Montesquieu et la tradition

politique anglaise en France, p. 41-44, 65-68.


	Romantisme et protestantisme : à propos de quelques ouvrages récents

