Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Romantisme et protestantisme : a propos de quelques ouvrages
récents

Autor: Perrochon, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROMANTISME ET PROTESTANTISME

A PROPOS DE QUELQUES OUVRAGES RECENTS

Il v a longtemps qu’Auguste Comte, qui révant d’étre pape
n’aimait point 'antipapisme, a dénoncé 'origine protestante du
romantisme. Cette affirmation a été souvent reprise jusqu’en ces
temps, ou le centenaire du romantisme lui donne une actualité
nouvelle.

On sait avec quelle rigueur M. Ch. Maurras a commenté la doc-
trine de son maitre en positivisme, et on connait la fameuse
équation : romantisme = révolution = réforme = judaisme (1).
« Le protestantisme procede absolument du Juif : monothéisme,
prophétisme, anarchisme au moins en pensée. » Et ailleurs: « Les
péres de la Révolution sont & Genéve, 8 Wittenberg, plus ancien-
nement & Jérusalem ; ils dérivent de Iesprit juif et des variétés
de christianisme indépendant qui sévirent dans les déserts orien-
taux ou dans la forét germanique, c’est-a-dire aux divers ronds-
points de la barbarie », Comme le romantisme est, selon M. Maur-
ras, I'enfant de la Révolution, on sait quels furent ses ancétres,
ce sont Luther et Calvin probablement, en tous les cas «les
Allemands et les Suisses du salon Necker », ainsi que ce « misérable
Rousseau » et son déiste protestant de vicaire Savoyard. II n'est
point étonnant qu’a pareille école, les romantiques soient devenus
huguenots, souvent sans le savoir du reste. Voyez Chateaubriand.
On peut avoir des doutes sur Iorthodoxie de "auteur du Génte
du christianisme, sans 'accuser pourtant d’étre hérétique : or,
¢’est «un protestant honteux vétu de la pourpre de Rome ». Et

(1) Ch. Maurras, Romantisme et révolution. Ed. définitive. Paris‘1922,
p. 4, 11, 275,



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 31

George Sand était au seuil du temple, & entendre M. Maurras
qui parle des «dames protestantes dans le goat de M™e Sand ».
Quant & Sainte-Beuve, 1l lui est beaucoup pardonné, parce qu’il
ne se fit pas calviniste, bien qu’il ait fleureté du c6té de Lausanne.
Il ’a échappé belle, en ne tombant point dans la sédition systé-
matique de I'individu, I’empire de la sensibilité sur Ja raison, ces
deux principes directeurs de la Réforme, selon le critique de
I’Action Francaise, qui I'appelle encore «le retour, comme a la
profondeur de P’antre originel, aux ténébres de la conscience
individuelle ». 11 est aisé de débiter éloquemment des choses
vagues.

Née a I'époque ou, sous U'influence des grandes découvertes,
éclot Uindividualisme économique et ou la Renaissance fait
I’apothéose de I'individu, la Réforme a pu contribuer a4 exagérer
I'individualisme en mettant 'accent sur 'importance de la vie
intérieure, Pour combattre ou redresser un exces, ne faut-1l pas
parfois recourir 4 'excés contraire ? Le protestantisme ne fut
point qu’une sédition de I'individu, ni une victoire de la sensibilité
sur la raison. Les causes de sa formation sont multiples et d’ordres
divers. Mais 1l fut pour beaucoup une réaction contre un occa-
misme dégénéré en un nominalisme terministe qui interdisait de
comprendre, recommandait de croire sans réfléchir, réduisait la
vie chrétienne a une observation de pratiques (1). Le probleme
est vraiment plus compliqué que ne le pense M. Maurras, dont
les affirmations sont aussi contestables que catégoriques et
simplistes,

Dans une theése trés nuancée sur Les tnterprétations du catho-
lictsme chez les romantiques (2), M. A. Viatte terminait son enquéte,
ou abondent les vues pénétrantes, en désignant I'influence protes-
tante des littératures germaniques et de leurs introducteurs en
France comme la «clef» du probleme (3).

(1) Ct. A. Rexauper, Préréforme et humanisme a Paris pendant les pre-
miéres années des guerres d'Italie (1494-1517). Paris 1916, p. 61 ss.

(2) Paris 1922 (thése de I"Université de Fribourg, Suisse).

(3) 11 convient de remarquer que tous les catholiques ne sont pas anti-
romantiques, et ne voient pas dans le romantisme l'influence du protestan-
tisme. M. P. Leewengard préfére a « la sagesse paienne » de Comte la « lamen-
tation romantique » susceptible de se convertir, sous 'action de la grice, en
transports d’adoration, Les magnificences de I'Eglise, Paris 1913, p. 199, 201.
Cf. aussi pe Cuasrovr, Pour le renouveau, Paris 1916, p. 110, 178179 — Le¢



32 HENRI PERROCHON

Cette 1dée, M. Louis Reynaud la développe en retracant les
origines anglo-germaniques du romantisme, en un ouvrage qui
fut trées commenté et diversement (1). Livre de combat, mais
vigoureux, basé sur une vaste documentation, ou les amateurs
de littérature comparée trouvent maintes suggestions 4 appro-
fondir. Quant a la thése soutenue, elle repose sur des éléments de
croyance, respectables certes, mais que 'on peut fort bien ne
pas partager,

M. Reynaud voit dans le romantisme le résultat de la dénatio-
nalisation et de la déchristianisation de la pensée francaise sous la
poussée du sensualisme et du déisme anglais et du protestantisme
germanique. La, pense-t-il, est 'origine de ce naturisme qui fut
la vraie religion des romantiques. Ce n’est point au calvinisme
que M. Reynaud en veut. Il lui est reconnaissant d’avoir conservé
vivace la conception du mal inhérent a la nature. Calvin est un
Latin, donc spiritualiste ; Luther est un Germain, done naturiste
par instinet. Par sa doctrine de la justification par la foi, le
moine allemand a ouvert la porte & tous les optimismes, et son
influence fut grande, en Allemagne et en Angleterre. Lorsque
par réaction contre le déisme négateur, Wesley voulut rendre les
ames au Christ, il §’inspira du piétisme allemand. Tl rejeta la
prédestination, il rompit avec le calvinisme qui avait été I’ame
de 'ancien protestantisme anglais. Déja Law, disciple de Baehme,
avait été hostile au dogme calviniste. Wesley le fut plus encore,
ayant subi en Amérique et & Londres 'influence des Moraves,
auxquels 1l dut ses hymnes et une part importante de sa théo-
logie. D’autre part, un courant germanique avait déja pénétré
dans le protestantisme anglais lorsque, scus Charles II, le lati-
tudinarisme était apparu avec les idées d’Arminius, qui niait ou
atténuait plutdt la force et la portée du péché originel. Le chris-

P. pe LA Cromx-Lavar, dans les Etudes du 20 juin 1923 ; Maurice Brivrax~t,
Le procés de Uintelligence, Paris 1922, p. 40 ; Abbé BreEvonp, Pour le roman-
{isme, Paris 1923.

(1) Louis Rev~aup, Le romantisme. Ses origines anglo-germaniques,
Paris 1926 ; ¢f. A, BerressorT, Journal des Débats, 12 janvier 1927, sympa-
thique a la thése soutenue ; P. DEstaxpres, Revue des questions historiques,
avril-juin 1927 ; G. Despevises pu Dizerr, Marches de France, aott 1927,
avec des réserves, ainsi que H., Troxcuox, Revue de littérature comparée,
octobre-décembre 1927, examen trés impartial ; Caixarp, Modern Language
Notes, mars 1927 ; Edmond Jaroux, Nouvelles Littéraires du 1¢T janvier 1927,
critiques plus vives.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 33

tiamisme anglais, gonflé de sensualisme naturiste grice a ces
influences diverses, pénétra en France par Rousseau, enfant
d’une ville calviniste sans doute, mais anglomane et imprégnée
de piétisme germanique. Tel est en quelques mots le point de vue
de M. Reynaud.

Tous les faits que le professeur de Clermont-Ferrand cite &
’appui de sa thése ne sont pas également convaincants. Ainsi
il donne une 1mportance exagérée a certaines ceuvres de Haller.
Si le penseur bernois, grace & Mandeville et & Swift, inclina un
temps & un naturisme qui fit froncer le sourcil aux pasteurs de
Berne, il ne faut pas oublier qu’il en revint. Quant a telle descrip-
tion un peu sensuelle, qui ravissait d’aise La Mettrie, elle a causé
bien des remords 4 Haller, qui regretta souvent ce péché de
jeunesse. D’ailleurs ’Ode a Doris, qui scandalise M. Reynaud,
n’est pas plus représentative de Desprit protestant que les
Contes de La Fontaine, autrement scabreux et immoraux, ne le
sont de la tradition catholique.

Mais il y a plus. Je n’ai point a établir les rapports qu’ont eus
entre eux les protestantismes anglais et allemand. M. Reynaud.
quand il en parle, ponctue d’ailleurs son exposé de « 1l me semble ».
Que n’a-t-il la méme prudence lorsqu’il parle de la théologie
luthérienne ? Il ne faudrait tout de méme pas prendre pour le
fondement de la doctrine de Luther telles paroles truculentes,
propos de table dont étaient prodigues les contemporains de
Rabelais, méme les moins naturistes. Si le réformateur allemand
a 1nsisté sur Uimportance de la for qui seule sauve, 1l n’a pas
prétendu que les ceuvres n'importassent point. N’a-t-il pas dit
au contraire qu’on ne pouvait pas plus séparer la fo1 des ceuvres
que la flamme et la lumiére du feu ? 1l aurait pu faire siennes les
déclarations de Calvin: « Nous n’enseignons pas que la foi qui
justifie soit seule, mais nous affirmons qu’elle est toujours con-
jointe avec les bonnes ceuvres; seulement nous débattons que
c’est elle seule qui sert et suffit & justifier » (1). Et jamais que je
sache Luther n’a nié le péché originel. M. Maritain, qui n’est
pas suspect de tendresse pour le théologien de Wittenberg, ne
croit point & son optimisme. (2)

(1) E. Doumercue, Jean Calvin, t. IV, liv. 6, chap. 2.

(2) CE Le réalisme thomiste dans Réflexions sur I'intelligence, Paris 1924.
Il ne faut pas oublier d’ailleurs I'influence sage et pondérée de disciples immé-

REV. DE THEOL, ET DE PHIL, — N, 8., t. XvI (N° 66, 1928). 3



34 HENRI PERROCHON

D’autre part si les Encyclopédistes, qui furent d’importants
agents de la déchristianisation de la France, doivent beaucoup
aux matérialistes et aux déistes anglais, 11 n’est point établi que
ces philosophes britanniques aient été dans leurs doctrines fideles
a la pensée protestante. Loin de la. lls étaient en révolte contre
le puritanisme et ne le représentent pas davantage que Voltaire
et d’Alembert, éléeves des Jésuites, ne continuent la tradition
de Rome. Et si des dmes tumultueuses, emportées par le soufile
des passions — 1l en est & toutes les époques — ont trouvé dans
Richardson un certain sentimentalisme qui leur plaisait davan-
tage que son moralisme, ce n’est point la faute du romancier
d’outre-Manche. Peut-on rendre Thomson responsable du fait
que Saint-Lambert a transformé ses descriptions chastes et gra-
cieuses en des scénes de lubricité ? Quant aux deux auteurs anglais
qui ont le plus marqué sur les romantiques proprement dits,
Byron et W. Scott ? Le byronisme est-1l s1 anglo-protestant ?
Certains y voient plutot une forme de romantisme méridional et
paien. Et M. Bremond qualifie U'influence de Scott de « tonique »,
en avancant d’excellentes raisons,

Dans sa genése, le romantisme frangais a subi des influences
étrangéres. Il n’est pas question d’en douter ; mais en quelle
mesure ces ceuvres, plus ou moins représentatives de la mentalité
anglo-germanique, le sont-elles du protestantisme nordique ? Cela
M. Reynaud ne l'établit point avec assez de méthode pour donner
a ses déductions une apparence de vérité. D’ailleurs le roman-
tisme, vaste mouvement et combien complexe, a des racines non
seulement au Nord, mais en Italie et en Espagne, pays point
protestants ceux-la (1). 1l serait bon aussi de se souvenir que
romantisme et classicisme ne forment point des blocs compacts
et ne s’opposent en tout que dans les exposés scolaires. Emile
Deschanel avait découvert du romantisme chez les classiques et
M. Pierre Moreau trouve du classicisme chez les romantiques (2).
Dans I’histoire littéraire de la France, vieille de tant de siécles,

diats de Luther, tels que Mélanchthon, qui ont corrigé certaines tendances
de leur maitre a des excés mystiques.

(1) E. MartiNnexcHE, L'Espagne et le romantisme francais, Paris 1922
cf. 'important ouvrage de A. Farinerr1, Il Romanticismo nel mondo latino,
Torino 1927, 3 vol. Et sur les origines nationales du romantisme, voir I'inté-
ressante Histoire du romantisme en France de M. Souriavu, Paris 1927-1928.

(2) Revue des Jeunes, 10-25 juin 1927,



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 35

I’école de 1660 et celle de 1830 ne sont que des épisodes qui & eux
seuls ne permettent pas de porter un jugement définitif et d’en-
semble sur Desprit hittéraire de ce pays. M. Reynaud ne tient
point compte de cette tradition ancienne et multiple par les
éléments qui la composent.

Le protestantisme anglo-germanique n’est pas le grand coupable.
Au début du XVIIIe siécle, quand le premier assaut des idées
anglaises se hivra, 'umité de la pensée religieuse n’existait plus
en Gaule. Le calvinisme, réduit & une minorité, n’avait point
disparu. Au sein de 'Eglise catholique des tendances bien diverses
avalent vu jour et alimenté des polémiques tristement fameuses
entre fréres devenus ennemis ; la est une des causes du manque
de prestige de I'Eghse alors. Ajoutez & cela une apologétique
vieillie et qui ne se renouvellera pas au cours du siécle, laissant
les Ames dépourvues de défense, incapables de résister, non seu-
lement & des influences étrangeéres dissolvantes, mais au mouve-
ment épicurien du dedans (1). Depuis la Renaissance, ’épicu-
risme avait eu ses adeptes, plus ou moins avoués ou logiques.
Rabelais, qui ne voyail pas dans «les démoniacles Calvins » des
naturistes, préchait 'instinct de nature. Montaigne confondait
nature et raison. C’est d’eux que s’inspirent maints sensualistes
et déistes anglais, qui n’ont fait, deux siécles apres, que rendre
a la France ce qu’elle leur avait donné en le transformant quelque
peu (2). Plus tard vint Moliére. Sans vouloir coordonner en une
philosophie, comme 1’a fait Brunetiére, les 1dées naturistes
éparses dans I’ceuvre de ce comique, on peul penser que Bossuet
ne manquait pas de clairvoyance, quand il suspectait 'orthodoxie
de sa morale. Croyez-vous que les «libertins » qui applaudirent si
fort les tirades de Don Juan et du Tartufe se trompaient en recon-
naissant en Moliere un des leurs ? Et ’épicurisme subtil de La
Fontaine ? La France n’avait point besoin de 1’étranger pour
devenir naturiste. Je ne sais si le Latin est spiritualiste et le
Germain sensualiste... Mais 1l est certain qu’il y a toujours eu en

(1) Cf. A. Mo~op, De Pascal a Chateaubriand. Les défenseurs du christia-
nisme de 1670 a 1800, Paris 1916.

(2) Sur I'influence de Montaigne en Angleterre cf. P. ViLLey, Revue des
Deux Mondes, septembre 1913 ; Revue du XVIesiécle, 1913 ; Revue d’histoire
littéraire de la France, 1917. Sur cclle de Rabelais c¢f. WrrsLEY, Revue
Rabelais, 1903 ; P. Torps, Les voyages merveilleux de Cyrano de Bergerac et
de Swift et leur rapport avec ceux de Rabelais, Paris 1906,



36 HENRI PERROCHON

France un esprit qualifié de Gaulois, qui, s’il n'est point tout
Pesprit francais sans doute, en est cependant un des aspects. De
cette tradition-la s’inspire Diderot, plus que des Allemands,
auxquels 1l a pris quelques idées qui concordaient avec les siennes.

Quant & lesprit romanesque, qui serait aussi venu d’outre-
Manche, était-il ignoré auparavant ? Les contemporains de
Boileau avaient & leur portée les romans sentimentaux qui abon-
daient alors, ce qui fait penser qu’ils avaient des lecteurs ; ils
adorazent les contes de fées. Et des auditeurs de Bourdaloue, qui
ne pactisait point avec les faiblesses du cceur, révaient ou vivaient
des amours que nous iaxerions de romaniiques. Avant qu’on et
découvert les littératures du nord, on suivait déja avec ravisse-
ment Jes aventures romanesques des voyageurs qui s’embar-
quaient pour le pays de Romancie.

Ainsi done, les éléments du naturisme existaient avant Rousseau;
et avant lui, la bonté de 'homme dans la nature avait séduit des
1maginations (1). Montaigne avait parlé du «bon sauvage», dont les
missionnaires racontaient & leur retour au pays lesvertus et les mé-
rites. Les disciples de Fénelon, exagérant certains traits de la doc-
trine de leur maitre, avaient apporté leur collaboration & cette
apothéose de la nature (2). Et certains mystiques du XVIIesiécle v
avalent préparé les esprits, sans le vouloir certes, en faisant passer
I’adoration avant la repentance (3). Ils 'avaient fait pour prendre
le contre-pied du jansénisme et du calvinisme. C'est pourquoi
I’abbé Lecigne peut voir dans le romantisme une réaction contre

\

la théologie de Jansénius (4) ; contre celle de Calvin, dit M. Mari-
tain : n’est-il pas curieux que tantdt le romantisme soit censé
dériver du protestantisme, tantot au contraire étre né d’une oppo-
sition a U'esprit de la Réforme ?

Que le naturisme ne soit pas apparu soudain, M. Ernest Sel-
liére le sait. Au cours d’une longue enquéte, 11 a découvert au
naturisme romantique des ancétres plus ou moins directs des le
moven Age. Et dans ses livres, 1l a marqué les jalons de cette
marche & travers les siécles. Aussi n’admet-il pas ’équation de

(1) P.-M. Massox, La religion de J.-J. Rousseau, Paris 1916, 1, 269-272.

(2) A. CmEérer, Fénelon au XVIIIe siécle en France, Paris 1917.

(3) CI. R. Girrouix, Questions politiques el religieuses de U'heure présente,
Paris 1925 (étude sur H. Bremond).

(&) Le Fléau romantique, Paris 1910.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 37

M. Maurras. Chaque fois qu’il en a P'occasion, 1l insiste sur les
différences essentielles séparant le mysticisme protestant du
mysticisme romantique. Rien ne ]’a plus persuadé de cette diffé-
renciation compléte que la résistance qu’ont apporté les peuples
protestants & ce naturisme, que M. Reynaud les accuse d’avoir
formé et répandu. En effet, I’Angleterre est longtemps restée
réfractaire i cette religion-la, griace a4 de fortes disciplines biblique
et chrétienne. M. Elie Halévy ’a montré jadis (2). Jusqu’a notre
siecle, le roman anglais fit & la passion une part plus faible que le
francais. Méme de nos jours, malgré la rapide évolution des
meeurs publiques el privées sous des influences continentales,
qui ont ruiné en partie la conception de la vie inspirée des doc-
trines austéres de Wesley, malgré le bouleversement littéraire
causé par Thomas Hardy et Wells, le puritanisme avec sa forte
discipline morale n’a point abandonné toute emprise sur les Ames.
Le peu de traces profondes que laissa le romantisme & Lausanne,
ou il se heurta & un protestantisme revivifié par le Réveil, con-
firme Dassertion de M. Seilliére, quand il dit que «les peuples
protestants étaient, tant qu’ils ont conservé leur foi, prémunis
d’avance contre la suspecte mystique dont l'affirmation essen-
tielle est la bonté naturelle de ’homme ». L’enseignement des
réformateurs avait incorporé aux meurs de ces peuples une
si forte dose de pessimisme psychologique et chrétien qu’une
injection d’optimisme restait sans danger, et jouait le rdle d’'un
tonique de P'action. « Au contraire, optimisme sur optimisme,
naturisme sur romanesque, conduisent tout droit au réve éveillé
du Promeneur solitaire, & l'irréalisme, a la chimeére, & tout ce
qui, depuis le milien du XVIII€ siécle'a déséquilibré et désorbité
notre vie francaise. » (3)

Dans cette diflérenciation nette entre les principes du roman-
tisme et ceux du protestantisme, on retrouve non seulement
Iéquité impartiale de M. Seilliére, mais aussi U'influence de Vinet.

(1) L'euvre de M. Scilliére est considérable. On en trouve la liste dans son
récent ouvrage : Pour le centenaire du romantisme, Paris 1927, Sur la pensée
de M. Seilliére, voir R. Ginrouvin, Une nouvelle philosophie de Uhistoire moderne,
Paris 1921.

(2) Histoire du peuple anglais au XIX® siécle ; cf. aussi: Rog, Taine et
UAngleterre, Paris 1924 ; F. Roz , Leroman anglais, Paris 1912 ; A. CHEVRILLON,
L’ Angleterre et la guerre, Paris 1916.

(3) E. SerLritre, Pour le centenaire du romantisme, p. 225,



38 HENRI PERROCHON

« Nul mieux que Vinet n’a fait sentir les ressemblances que créent
entre romantisme et christianisme leurs communes racines
mystiques, mais aussi les divergences qui séparent la psycho-
logie sainement pessimiste du premier et la psychologie follement
optimiste du second, la morale largement rationnelle de ’'un de
la morale & peu prés uniquement émotive de I'autre. » (1) Souvent,
en effet, M. Seilliére s’inspire du penseur vaudois « aussi excellent
écrivain que juge de gotit ferme et Ame de haute qualité morale ».
Et quand 1l a voulu montrer 'opposition profonde entre les deux
mysticismes, il a pris Vinet comme guide (2).

51 le romantisme n’est point un stade de 1’évolution protes-
tante, M. Seilliére ne croit pas qu’il soit, comme le disait Beehmer,
une réaction contre le rationalisme du XVIII® siécle, une con-
séquence des conquétes de I'ultramontanisme, dues au retour des
Jésuites (3). Dot vient alors la mystique qui anima la plupart
de ses représentants ?

Des traces de mysticisme naturiste se trouvent déja dans le
Banquet, ou Platon cherche dans les impulsions de l'instinct
naturel un principe de moralisation individuelle ou sociale. Le
lyrisme courtois des troubadours, le romanesque de I’ Astrée, des
romans de La Calprenéde, de M!e de Scudéry, autant d’étapes (4).
Ces conceptions romanesques de la vie et de 'amour influencérent
la mystique chrétienne, et de cette union naquirent deux hérésies,
en Espagne celle des « alumbrados » ou illuminés au XVIe siécle,
en France et en [talie le quiétisme au XVIIe, Mme Guyon conseil-
lant la conduite « par pentes et instinets » agit dans le méme sens
que le mysticisme naturiste, Attaquant comme « dévotisme » des
abus, mais aussi ascétisme modéré ei rationnel, excusant sous
prétexte d’amour supréme les désordres de I’érotisme, annoncant
le prochain début d’une ére nouvelle qui instaurera le régne de

(1) Ibid., p. 147.

(2) E. Seirigre, Alezandre Vinet, historien de la pensée francaise, Paris
1925. Les idées, si justes et modérées de Vinet sur les romantiques jouissent
d’une autorité grandissante. Aprées M. Seilliere, I’abbé Bremond découvre
chez Vinet sa propre opinion sur le romantisme, cf. Préface d’Arthur d’Ulric
Guttinguer, Paris 1925.

(3) H. Benver, Les Jésuites, trad. Gabriel Monod, p. 211-281.

(4) Les origines romanesques de la morale el de la politique romantiques,
Paris 1920 ; La Calprenéde et le roman classique, Paris 1922 ; Préface d'Isabelle
Grimaldi, de Madeleine de Scudéry, Paris 1923. Voir aussi André Tugrive, Le
retour d’ Amazan ou Histoire de la littérature francaise, Paris 1926.



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 329

Pesprit saint dans ce monde, le quiétisme est a origine des
divers courants de mystiques esthétique, passionnelle et sociale,
auxquels s’abreuveront plusieurs des écrivains de 1830, et qu’ils
connaitront par Rousseau, propagateur du quiétisme laicisé (1).

Ingénieuse et intéressante certes, cette généalogie manque un
peu de continuité. La filiation entre le moyen Age et I’hérésie
de Mme Guyon n’est point encore nettement établie. Quant a
Iinfluence quiétiste sur le rousseauisme, qui n’est point le seul
ancétre du romantisme, elle est certaine, mais a4 elle seule elle
n’explique pas tout le naturisme de Jean-Jacques.

La religion de Rousseau reste le neud de la question des rap-
ports possibles entre le protestantisme et le romantisme. Partisans
et adversaires du philosophe genevois s’accordent 4 reconnaftre
a sa pensée religieuse une influence considérable sur le mouvement
des idées en France et a I'étranger (2). Mais lorsqu’il s’agit d’in-
diquer dans quel sens cette influence s’est exercée, les divergences
s’accusent, Et ’on est loin de s’entendre également sur la genése
du rousseauisme (3).

« Le vrai Rousseau est né de M™e de Warens », disait Michelet.
La « maman » des Charmettes a été «le théologien libérateur » de
Jean-Jacques, assure M. Maritain aprés M. P. Lasserre (4). Et
P.-M. Masson a montré tout ce qu’il lui devait en effet. Mais
Mme de Warens était-elle vraiment quiétiste ? M. William Cuendet,
dans son ouvrage qui fait autorité en la matiére, le nie ; il recon-
nait en elle 'empreinte piétiste (5). La parenté entre piétisme et

(1) Cf. Mme Guyon et Fénelon, précurseurs de Rousseau, Paris 1918 ; Le
péril mystique dans Uinspiration des démocraties contemporaines, Paris 1918 ;
J.-J. Rousseau, Paris 1921 ; Les étapes du mysticisme passionnel, Paris 1919 ;
Portraits de femmes, Paris 1923 ; Le romantisme, Paris 1925.

(2) D. Morx~er, L'influence de J.-J. Rousseau, Annales J.-J. Rousseau
1912 ; Harald Hoérrpine, Rousseaw el la religion, Revue de métaphysique et
de morale, 1912 ; P.-M. Massox, La religion de Rousseau, 3 vol. Paris 1916 ;
A. Moxop, op. cit. ; P. Elmer Morg, The drift of Romanticism (Shelburne
Essays) 1913 ; Irving Baesrrr, Rousseau and Romanticism, Boston and New-
York 1919,

(3) Voir l'excellent résumé de la question par A. Laxce, La religion de
J.-J. Rousseau d’aprés des ouvrages récents, Revue d’histoire ct de philosophic
religieuses, janvier-février 1923 ; cf. ausst Albert Scuinz dans Modern Philo-
logy, Chicago, novembre 1922,

(&) Marrrain, Jean-Jacques ou le Saint de la Nature, Paris 1924 ; P, Las-
SsERRE, Le romantisme francais, Paris 1907 ; Des romantiques d nous, Paris 1927,

(5) La philosophie religieuse de J.-J. Rousseau et ses sources, Genéve 1913,
p. 51-52.



40 HENRI PERROCHON

quiétisme est certaine; les adhérents des deux mouvements fai-
saient bon ménage ensemble ; 1ls vivaient cote & cdte dans la
petite communauté de Reinsburg, sous la houlette du pasteur
Poiret (1)

Lausanne (2). Mais ils ne pensaient pas toujours de méme. Il vy a

, comme dans l'oratoire des «Aames intérieures» 2
d’ailleurs quiétistes et quiétistes, comme piélistes et piétistes,
P.-M. Masson I’a montré. Et plus encore que des idées de
Mme Guyon, Rousseau s’est pénétré, semble-t-11, de celles de Marie
Huber, plus rationaliste que Muralt, disciple lu1 aussi de Spener,
Dans ce singulier verger des Charmettes on lisait des ouvrages
de tendances bien diverses, qui firent & Rousseau une pensée
peu homogéne. Si le quiétisme marqua sur lui, malgré ce qu’il
en dit dans la Nouvelle Heloise, Bayle comme certains déistes
anglais ou les «philosophes» de I’Encyclopédie ont aussi laissé
des traces dans son ceuvre. Et sa foi en la bonté naturelle de
I'homme, qui est comme Uestime Albert Moned «la foi pro-
fonde du XVIII® siecle, » et qui surgit entre 1730 et 1750, vingt
ans avant lui, 1] I’a trouvée répandue un peu partout (3). Cette
for nouvelle avait ébranlé dans bien des esprits la croyance au
dogme du péché originel, et I'idée d’une religion naturelle souriait
non seulement a des idéologues laiques, mais a des prétres,
disciples logiques du P. Thomassin et de Huet, & des pasteurs
héritiers de la pensée de J.-A. Turrettin. On ne respire jamais
mmpunément ’air du siecle ou 'on vit,

Le débat n’est pas clos. Le sera-t-il jamais ?

Des ouvrages comme celur de M. Reynaud ou ceux de M. Seil-
liere ne sont certes point inutiles. Ils indiquent des directions &
suivre, ils provoquent des discussions salutaires. Mais dans I'état
actuel des recherches, la plus grande prudence s’impose dans les
conclusions.

La religion de Rousseau, qui n’est point la seule source du
naturisme des romantiques ou de certains d’entre eux, demeure
encore une énigme dans plusieurs de ses aspects. 51 I'on sait que
es premiers missionnaires d’une certaine pensée anglaise en France

(1) CL A. Cugrer, Un aventurier religieux au XVI1IIe siécle. A. M. Ramsay,
Paris 1925.

(2) Cf. E. Rirrer, Magny et le piétisme romand. Mém, ¢t doc. publiés par la
Soc. d’hist. de la Suisse romande, 2¢ série, t. 111,

(3) Ci. aussi D. MorxEer, Le romantisme en France au XVIIIe siécle,
Paris 1912,



ROMANTISME ET PROTESTANTISME 41

furent des protestants réfugiés (1), 1l n’est point établi que cette
pensée soit protestante en son essence. On pourrait multiplier
les réserves de ce genre. Que Vigny ou Lamartine aient épousé
des Anglaises, cela ne signifie point qu’ils aient subi 'emprise
puritaine. Pour Amiel, Quinet était un «protestant d’inclina-
tion », ce n’est point la seule raison de son messianisme. Il n’est
pas besoin d’¢tre grand clerc pour voir que les jugements de
Michelet sur la Réforme ne sont pas des louanges désintéressées,
comme ’ont cru certains protlestants, mais ont été portés contre
le catholicisme. Ainsi Voltaire faisait du siécle de Louis le Grand
un tableau sans ombres, pour donner une legon 4 Louis XV,

S1 Pon veut parvenir 4 une vision un peu nette et compléte
il faudra tendre, non plus a des disputes sans fin sur les bienfaits
ou les méfaits du romantisme et de soi-disantes infiltrations pro-
testantes, mals essayer de marquer avec précision les diverses
étapes du mouvement, de voir si ces infiltrations se sont vraiment
produites, quand et comment, de délimiter leur portée exacte, de
saisir leurs nuances et leurs variations. Le « protestantisme » de
Mme de Staél, celui de Swift, celui de Young recouvrent bien
des doctrines hétéroclites d’origines diverses, comme le « catho-
licisme » de Joseph de Maistre, de Lamartine, de Ballanche ou
de Baudelaire.

Ce n’est que par une érudition scrupuleuse, patiente et impartiale
qu’on parviendra — & peu prés — & se rendre compte des rapports
de mouvements multiples et irréguliers comme la vie. Plus tard,
les analyses indispensables faites, il sera possible de tenter des
synthéses ; mais pendant longtemps encore probablement, on
ne pourra dresser que des bilans provisoires.

Henr1 PeErrocHON.

(1) Cf. en particulier : Joseph TextE, J.-J. Rousseau et les origines du cos-
mopolitisme littéraire, Paris 1895, p. 17 ss. ; J. Depieu, Montesquieu el la tradi-
tion politique anglaise en France, p. 41-44, 65-68.



	Romantisme et protestantisme : à propos de quelques ouvrages récents

