
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Étude Critique : l'histoire de l'église réformée du Pays de Vaud sous le
régime bernois : par Henri Vuilleumier

Autor: Lasserre, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDE CRITTQUE

L'HISTOIRE DE L'EGLISE REFORMEE DU PAYS DE VAUD
SOUS LE RÉGIME BERNOIS

par Henri Vuilleumier

Pour tous ceux qui de près ou de loin prenaient intérêt à l'élaboration
de l'œuvre entreprise par le regretté professeur d'histoire ecclésiastique
du canton de Vaud, c'avait été une joie d'apprendre, en 1918, que grâce
à la compréhension des autorités il pourrait désormais consacrer toutes
les énergies d'une vieillesse qui semblait inlassable à mener à chef ce

cours, et le grand ouvrage dont ce cours constituait pour ainsi dire la
première rédaction ; ce fut par conséquent pour eux une réelle consternation

lorsque le bruit se répandit que la maladie avait tout de même
triomphé de cette féconde opiniâtreté et que l'historien avait pour
toujours fermé ses livres et posé sa plume, sans avoir pu mettre le

point final non seulement à l'ensemble de son œuvre, mais même à

aucune de ses parties. Dans la pensée de l'auteur, qui savait qu'une
œuvre écrite a des exigences d'un autre ordre qu'un cours universitaire,
rien ne paraissait prêt à être publié. L'énorme et précieuse moisson,
méthodiquement et patiemment amassée pendant cinquante ans, allait
rester en grange ; l'apport scientifique le plus original de Henri
Vuilleumier allait demeurer à l'état d'études, nombreuses sans doute —
la liste détaillée en indique une centaine — mais sans lien organique,
et dispersées dans divers périodiques ou dans des opuscules variés, sauf

pour les rares chercheurs cjui pourraient avoir accès au volumineux
manuscrit de son cours.

C'est dire quelle satisfaction et quelle gratitude suscita la nouvelle,
vite répandue, que grâce à la famille même de l'historien, grâce à un
comité de professeurs de l'Université et de la Faculté de théologie de

l'Eglise libre, grâce également à des appuis financiers publics et privés,
cette œuvre verrait tout de même le jour. Tous ceux qu'attire l'histoire
du Pays de Vaud, tous ceux qui tiennent à son protestantisme et qui,
par conséquent, s'intéressent au passé de son Eglise, s'en sont félicités,



l'histoire de l'église du pays de vaud 301

d'autant plus que les noms de ceux qui avaient accepté la tâche de cette
publication leur en garantissaient la qualité. Leur espoir a été dépassé
encore. Le premier tome de l'Histoire de l'Eglise réformée du Pays de

Vaud sous le régime bernois (1), objet de cet article, se présente comme une
œuvre parfaitement achevée, mise au jour et d'une splendide facture.

Bien que cette Revue ne s'arrête pas d'habitude à l'appareil extérieur

des ouvrages dont elle parle, ce serait commettre une ingratitude
de ne pas assurer le comité d'édition que l'effort qu'il s'est imposé pour
produire une œuvre digne de la science de l'auteur a été couronné de

succès ; outre le contrôle rigoureux auquel le texte a été soumis, et les

quelques retouches de mots qu'imposait la publication d'un manuscrit
dont l'auteur n'avait pu faire lui-même la revision finale, cette
collaboration post mortem se manifeste surtout dans les notes, ajoutées à

celles de l'auteur, qui, en complétant les références bibliographiques
ou en précisant et même corrigeant certains renseignements, font profiter
le lecteur des travaux parus depuis la rédaction du texte par Vuilleumier

; et aussi dans le sommaire très détaillé, qui, en attendant l'index
analytique des noms et des matières à paraître dans le dernier volume,
facilite grandement la consultation de l'ouvrage.

L'hommage rendu à l'historien par les éditeurs ne se limite pas du
reste au soin apporté à la publication de son œuvre : ils y ont joint —
outre quelques fac-similés de textes et un beau portrait de l'auteur —
la liste de ses travaux historiques, qui montre combien vaste a été son
apport personnel à la connaissance de l'histoire du protestantisme de

langue française, et une courte mais attachante biographie de son
père par M. Maurice Vuilleumier. J'en relèverai ici seulement trois
indications utiles à la compréhension de l'œuvre elle-même.

La première, c'est que le domaine particulier de Henri Vuilleumier
n'était pas l'histoire de l'Eglise, mais l'Ancien Testament ; c'esl à

cette branche de la théologie qu'il a consacré la principale, partie de sa

carrière professorale. Sans doute c'est son intérêt spécial pour l'histoire
religieuse que satisfaisait également cette étude, de sorte que les deux
branches de son travail scientifique divergeaient moins en réalité qu'on
ne pourrait le supposer à première vue ; peut-être la connaissance

approfondie de l'Ancien Testament a-t-elle parfois facilité à l'historien
ia compréhension de ces réformateurs et théologiens du XVIe siècle, si
nourris des Ecritures, si pénétrés de sève bibhque et en particulier de

celle de l'Ancien Testament. Il importe néanmoins d'insister sur le fait
que, si Vuilleumier a, pendant quatorze ans, donné une leçon
hebdomadaire d'histoire de l'Eglise vaudoise, il en a, pendant cinquante-cinq
ans, professé huit à douze d'hébreu et de théologie exégétique de l'An-

(1) Ce premier tome, qui sera suivi de trois autres, a paru en janvier
1928 aux Editions La Concorde, Lausanne.



302 DAVID LASSERRE

cien Testament. Si quelques lacunes apparaissent ici ou là dans cette
histoire, il ne faut jamais oublier que le labeur immense qu'elle implique,
telle qu'elle est, ne représente toutefois dans sa vie qu'une sorte de

hors-d'oeuvre.
En second lieu, et dans le même ordre de pensée, remarquons que

cet historien de l'Eglise a été en même temps unhomme d'Eglise. Pasteur

par sa vocation intime, bien que savant par ses aptitudes intellectuelles,
c'est à l'Eglise, c'est-à-dire à la vie religieuse et morale de son peuple
qu'il a voulu consacrer ses forces ; et en effet, à côté de son professorat

dont l'influence a été grande sur le corps pastoral du canton, il
lui a donné tout le surplus de sa pensée et de son temps, comme
prédicateur, comme membre du synode et de la Commission synodale,
comme collaborateur à de multiples œuvres de bienfaisance, d'éducation,

d'évangélisation, de publication, entre autres la direction, pendant
trente-deux ans, de la Revue de théologie et de philosophie. Cette
multiplicité d'occupations et de préoccupations l'a naturellement distrait
souvent de ses recherches historiques et empêché de mener plus avant
l'œuvre entreprise ; il l'a regretté, et nous ne pouvons pas ne pas le

déplorer aussi. Mais quel profit en a, par ailleurs, retiré cette œuvre
Car ce n'est pas seulement par sa documentation scientifique que se

forme l'esprit de l'historien, mais tout aussi bien par la connaissance

directe, pratique des institutions dont il a à parler, des milieux dont il
raconte les antécédents, des caractères spécifiques des populations où
se déroulent les événements qu'il a à raconter. De cb contact personnel
et des clartés qu'il jette sur le passé, Vuilleumier a largement enrichi
son œuvre historique. Non pas que cela s'exprime au cours de son exposé;
il est trop peu littéraire, je veux dire qu'il est trop un récit historique
et trop peu une évocation du passé, pour que les observations et les

expériences personnelles de l'auteur y transparaissent ; mais il en est

en revanche tout pénétré. Seul un homme mêlé à toutes les formes de la
vie religieuse de son peuple, ayant compris l'importance de toutes les

manifestations de l'activité de l'Eglise parce qu'il y a collaboré, pouvait

orienter ses investigations dans tant de directions et y mettre tant
de persévérance. En outre on garde l'impression générale que l'auteur
fait corps avec le peuple dont il expose l'histoire : certes il ne l'analyse
ni ne le décrit ; jamais, ou presque jamais, d'observations ou de réflexions
sur les divers aspects du caractère vaudois — et pourtant les occasions
s'en présentaient souvent — mais par contre il semble avoir instinctivement

réagi aux événements racontés comme devaient réagir ceux qui
en étaient les témoins ; et cela confère une qualité essentielle à son
œuvre historique.

Enfin la préface donne la clef d'un des traits particuliers de cette
œuvre. Contrairement à l'attitude, du reste bien compréhensible, des

historiens vaudois, Ruchat excepté, Vuilleumier semble s'être placé,



L HISTOIRE DE l'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 303

pour examiner et apprécier les destinées de son peuple, aussi bien au
point de vue de la cité souveraine des bords de l'Aar qu'à celui de ses

sujets vaudois ; tout au moins a-t-il fait un incessant effort de compréhension

envers le gouvernement bernois, qui aboutit même à une
indéniable sympathie et gratitude envers Messeigneurs de Berne pour leur
œuvre dans le Pays de Vaud. Or ce n'est pas là l'effet seulement d'une
objectivité scientifique remarquablement conséquente ; l'historien
bénéficie sur ce point de circonstances spéciales : élevé à Bàie, il a tout
d'abord manié l'allemand et le suisse-allemand aussi couramment que
le français, ce qui lui a naturellement rendu très aisée l'utilisation des

documents allemands ; et surtout cela lui a permis d'envisager et de

comprendre en Bernois aussi bien qu'en Vaudois la politique ecclésiastique

de Berne à l'égard de ses bailliages welches. On peut il est vrai se

demander si le désir d'expliquer et de justifier les mesures prises ne l'a
pas entraîné parfois à passer trop rapidement sur les effets de ces mesures

sur les Vaudois et sur le protestantisme vaudois : parce qu'introduit,
imposé et organisé en grande partie par un gouvernement allogène, le

protestantisme a pris sur terre vaudoise un caractère double, pour
ainsi dire ; cette hybridité, qui lui confère un aspect particulier, aurait
pu être plus souvent signalée par l'historien. Mais il faut se féliciter de

posséder enfin sur notre pays une œuvre libre de toute amertume à

l'égard de Berne, et qui souligne même la valeur de son action.
Cette préface, on le voit, a le mérite assez rare d'instruire vraiment

le lecteur sur l'inspiration même de l'œuvre qu'elle introduit ; elle

nous a permis d'en relever déjà quelques-uns des caractères principaux.
Mais c'est l'œuvre même qu'il nous faut aborder sans plus tarder.
Qu'on me permette cependant encore un mot au sujet de l'étude qu'on
en va lire. Dans cette Revue où Henri Vuilleumier a fait paraître tant
d'analyses d'ouvrages historiques, toutes éclairées de sa vaste érudition,
il eût été normal, semble-t-il, que son œuvre fût soumise à une critique
aussi clairvoyante et compétente que l'était la sienne. En s'adressant
à quelqu'un qui n'était un spécialiste ni d'histoire vaudoise, ni d'histoire

ecclésiastique, le comité de rédaction a prévu que ce ne serait
pas le cas ; sans doute a-t-il souhaité que cet ouvrage y fût apprécié,
pour ainsi dire, du dehors. Qu'on veuille donc bien ne pas chercher ici
cette « critique détaillée » que, dans un de ses remarquables articles
de la « Gazette de Lausanne », M. Philippe Bridel semblait annoncer.

C'est à exposer L'âge de la Réforme que sont consacrées les sept
cent cinquante pages du premier volume. Bien qu'aucune comparaison
avec les autres ne soit pour le moment possible, on peut inférer de deux
indications données par la préface qu'il sera, dans l'ensemble de l'œuvre,
la partie la plus achevée, puisque c'est la seule que les circonstances
ont amené l'auteur à enseigner deux fois, et par conséquent à retoucher
lui-même ; et d'autre part qu'il nous révélera moins de choses incon-



304 DAVID LASSERRE

nues que les volumes suivants : la période de la Réforme était en effet,
« dans ce vaste champ d'étude encore presque inexploré » que constituait

l'histoire religieuse du Pays de Vaud, l'époque qui avait le plus
attiré déjà l'attention des historiens, et où l'œuvre à accomplir était
donc surtout de composition, d'architecture. Il ne faut pas exagérer
toutefois la portée de cette observation : Vuilleumier a été l'un des
chercheurs qui ont le plus contribué à la connaissance des personnes,
des événements, des pensées de l'âge de la Réforme ; si donc, pour
construire cet édifice, il n'a guère eu qu'à se servir de matériaux déjà
amassés antérieurement, c'est que depuis plus de trente ans il en
avait fait une abondante provision personnelle, dont les multiples
publications déjà mentionnées ne représentent qu'une partie seulement ;

on s'en rend compte en voyant, les constantes références aux Notes
manuscrites que dès 1874 l'auteur avait compulsées. Et il suffit de

comparer la façon dont il parle de Viret dans son grand ouvrage avec son
Notre Pierre Viret de 1911 pour mesurer le renouvellement qu'il a fait
subir à ses précédents travaux en en introduisant la matière dans ce

nouveau cadre. Toujours est-il que dans ce volume ce n'est pas avant
tout ce qu'il contient d'inédit qui importe : il va de soi que Vuilleumier,
non seulement «n'a ignoré aucun renseignement capital », comme il en
exprimait lui-même le sentiment, mais qu'il n'a négligé, dans son récit,
aucun fait pouvant instruire sur les temps dont il parle. Il est possible,
et même probable, que la lecture et la publication qui se poursuivent
sans cesse des textes contenus dans nos archives cantonales et communales

enrichiront et peut-être même modifieront sur quelque point la
connaissance qu'en donne l'ouvrage de Vuilleumier (1) ; mais pour le

moment on peut bien dire qu'il condense tout ce que l'état de la science

historique lui fournissait sur son sujet. C'est donc plutôt dans la façon
de traiter cette matière ou de la concevoir que l'historien a fait œuvre
personnelle : et c'est par conséquent là ce qui doit surtout retenir notre
attention. Deux remarques générales liminaires me mettront plus à

mon aise pour cet examen.
Tout d'abord la grande érudition de Vuilleumier, en particulier en

ce qui concerne la vie des hommes qui ont joué un rôle marquant dans

(1) Relevons ici par exemple la correction que M. Piaget a faite, dans la
Revue historique vaudoise de juillet dernier, de l'opinion admise par tout le
monde jusqu'ici, entre autres Vuilleumier, concernant les Mémoires dits de

Pierre/leur ; il faut cependant remarquer que si dorénavant on doit rayer
Pierre de Pierrefleur de la liste des écrivains delà Suisse romande, les Mémoires
n'en gardent pas moins exactement la même portée historique, et même dans
le portrait que Vuilleumier fait de l'auteur (p. 20-21), c'est à peine si quelques

détails doivent être modifiés parce que le banneret témoin de toutes les

scènes racontées n'est qu'une statue dressée sur la grand'place d'Orbe.



L'HISTOIRE DE l'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 305

la Réforme vaudoise, l'a entraîné, me semble-t-il, à leur faire parfois
une place disproportionnée avec leur action sur les destinées de l'Eglise
vaudoise. Certes ces multiples biographies, par l'exactitude de leurs
renseignements comme par l'esprit à la fois bienveillant et clairvoyant
qui les inspire, révèlent une grande maîtrise, comme l'a reconnu un
historien aussi compétent que M. Febvre dans la Revue historique ;

or étant donnée la valeur de beaucoup de ces hommes qui avaient
souffert pour leurs convictions, on se félicite de faire la connaissance
détaillée des destinées de tant de granos caractères et d" hautes intelligences

qui ont, plus ou moins longuement, pris contact avec notre
peuple ; et quand un index permettra de retrouver rapidement tous les

passages forcément dispersés concernant ces personnages, l'ouvrage
de Vuilleumier fournira une collection d'esquisses biographiques
d'hommes la plupart inconnus de ceux qui ne sont pas spécialistes en
ia matière. Il n'en reste pas moins que, si l'historien avait publié lui-
même son cours, il aurait probablement quelque peu écourté ces

développements biographiques, dont quelques-uns, par exemple à propos de

Caroli, deviennent de véritables digressions presque étrangères au sujet.
En second lieu, l'intérêt de Vuilleumier, je l'ai dit, allait essentiellement

à la vie de l'Eglise. Quelque variée et riche que celle-ci lui soit
apparue, quelque divers par conséquent que soient les sujets qu'elle l'a
incité à aborder, cette spécialisation a peut-être ici ou là limité tout de

même son horizon et fait négliger certains aspects sociaux, juridiques,
économiques de la transformation opérée dans le peuple vaudois par
la Réforme. Préoccupé avant tout de l'histoire des individus et des

institutions ecclésiastiques, et soucieux de ne raconter que des faits
précis, il a trop laissé dans l'ombre les formes anonymes et collectives
de la vie religieuse et morale. Peut-être est-ce là un dompine que les

historiens ont en général insuffisamment fouillé, et pour en parler avec
la même maîtrise que des autres, il eût fallu que notre auteur entreprît
des recherches considérables et particulièrement difficiles ; mais
évidemment son intérêt ne s'orientait guère de ce côté, même si
exceptionnellement il y fait quelque allusion. Un exemple me suffira pour
légitimer cette observation. Quand il s'agit de porter un jugement
d'ensemble sur l'action exercée par la Réforme sur les mœurs, Vuilleumier

s'est contenté de résumer, en s'y référant explicitement, les
affirmations Jaudatives que Vulliemin, dans le Chroniqueur publié en
1836, avait exprimées sur ce même sujet : « Rappelons... le fait que les

mœurs tendent à s'épurer et à s'adoucir, soit au foyer domestique,
soit dans les relations sociales ; que le travail est plus honoré, le sol

cultivé avec plus de soin parce qu'avec plus de sécurité ; que le niveau
intellectuel se relève en même temps que le niveau moral » (p. 552) ;

mais ni l'un ni l'autre ne donne un seul exemple, une seule preuve à

l'appui de ce jugement général qui ne paraît peut-être pas à tout le



306 DAVID LASSERRE

monde aussi incontestable qu'à nous autres protestants et dont on
voudrait être sûr qu'il est autre chose qu'un préjugé traditionnel. Je
sais bien que si l'on tient compte de divers incidents racontés par
Vuilleumier, entre autres le triomphe remporté par Viret sur la très dissipée
Abbaye des Nobles Enfants de Lausanne, ou des nombreux édits sur
les mœurs émis par un gouvernement qui n'admettait guère que ses
ordres restassent lettre morte, on peut inférer que la préoccupation
morale qui a été l'un des principaux traits du protestantisme et surtout,
dit notre auteur, du protestantisme suisse, avait peu à peu pénétré le
peuple vaudois ; mais on voudrait quelques précisions. Ainsi au sujet
de l'esprit familial. Dans son livre sur le moyen âge, M. Funck Brentano
affirme que ce qui caractérise la société médiévale c'est la force du lien
familial ; au contraire Mlle Denzler conclut son étude si documentée
sur la protection de l'enfance en Suisse par l'observation que les
cantons protestants, dès le milieu du XVIe siècle, réagirent fortement
contre la négligence du moyen âge dans ce domaine ; on aurait aimé
apprendre quel effet la Réforme a produit chez nous sur ce point.

Vuilleumier déclare, il est vrai, que les documents font défaut pour
apprécier les transformations morales de cette époque ; mais il ne pense
qu'aux procès-verbaux des Classes, aux Actes synodaux ou aux comptes
rendus des Chapitres généraux ; or à côté de ces sources purement
ecclésiastiques, et peut-être plus instructives encore que celles-ci sur
l'évolution réelle ou supposée des mœurs, il y a toutes celles qui
concernant les affaires judiciaires ; un examen comparatif détaillé des

procès criminels, des affaires de police, de leur fréquence ou des pénalités

encourues, permettrait sans doute de sortir des affirmations générales

dont on s'est jusqu'ici contenté.
Reconnaissons sans tarder que la préoccupation dominante de

Vuilleumier, si elle a peut-être un peu rétréci son champ d'investigation,
nous vaut en revanche une information très détaillée sur tout ce qui
concerne la vie de l'Eglise. En un temps comme le nôtre où les formes
du culte, la question de la prédication, du chant, de la cène ou du
baptême préoccupent ceux qui ont le souci des valeurs spirituelles et
de l'efficacité des institutions ecclésiastiques, il est d'un grand intérêt
de voir comment, après avoir fait litière des cérémonies cultuelles
entachées à leurs yeux d'idolâtrie ou de superstitions magiques, les
réformateurs et les autorités politiques ont peu à peu recréé les cadres
extérieurs du culte (t) et de l'Eglise, tantôt en se frayant des voies nou-

(1) Pour ceux qui ont pris quelque intérêt aux discussions récentes sur les
recueils de cantiques, je relève deux faits signalés par notre auteur : c'est à
Orbe, en 1540, que, pour la première fois dans le canton, el peut-être dans toute
la Suisse romande, le chant religieux, en l'espèce les psaumes de Marot, fit son
apparition ; et c'est dès le début que les Eglises de la Suisse romande se donnèrent

des psautiers particuliers, qui différaient pour la musique tout au moins.



L'HISTOIRE DE l'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 307

velles, tantôt en se laissant de nouveau inspirer par les pratiques de

l'Eglise catholique. Les essais de cette période de tâtonnements mériteraient,

par leur originalité et par leur spiritualité parfois révolutionnaire
d'être plus connus ; qu'on me permette d'en donner ici un exemple
auquel, je ne puis comprendre pourquoi, Vuilleumier n'a pas fait la
moindre allusion, et qui m'a toujours paru, parmi tous ceux de cette
époque mouvementée, l'épisode le plus émouvant par sa simplicité,
comme par la sobriété du récit qu'en fait le catholique qui a rédigé les

Mémoires dits de Pierrefleur sous le titre: De la première cène faite par
les predicants luthériens en la ville d'Orbe.

« Le jour de Pentecoste, qui fust le 28e jour du dit mois de may, fust
faite par le predicant Farel la premiere cene en la ville d'Orbe, en la
sorte qui sensuit : premièrement, le dit Farei prescha à six heures de

matin ; estre presche, ils estendirent une toile sus un banc et y mirent
sus des oublies ou osties et du vin ; lors le dit Farel alla d'un costé à

genoux, puis Farel leur dit : « Pardonnez-vous tous les uns aux
autres » et ils dirent « que ouy ». Lors le dit Farel leur donna à chascun

un loppin, disant quii «leur donnait en memoire de la passion de
Christ » et puis leur donnoit à boire. Le nombre de ceux qui prindrent
la ditte cene furent sept... Estre cela fait, nos dits luthériens se

retirèrent ; lors l'on commença à chanter la messe, »

Qu'on songe au service de cène de nos Eglises protestantes et l'on
mesurera toute la distance qui sépare l'esprit premier de la Réforme et
celui de l'Eglise qui en est issue. Berne, je veux dire les forces d'ordre et
d'organisation, contribua sans doute à cette évolution, mais des

préoccupations de discipline morale ont également poussé à cet abandon de
la simplicité et de la liberté primitives ; c'est ce qui apparaît au cours
du récit de Vuilleumier, en particulier dans le chapitre sur L'exécution
de l'Edit général de reformation (pp. 241 à 361). Il est intéressant d'y
suivre les heurts entre les tendances anti-ritualistes des predicants
weiches, et même de leurs paroissiens, et l'esprit plus conservateur ou plus
constructeur des autorités bernoises, ne serait-ce qu'à cause de l'argument

qu'ils fournissent contre l'allégation, aussi courante que superficielle,

que les Vaudois laissés à eux-mêmes ne demandaient qu'à rester
de bons catholiques et que la Réforme ne fut qu'une importation étrangère

contraire à leur génie et à leur tempérament. Quand on constate
que, malgré les instructions réitérées des Bernois, les fonts baptismaux
ne purent être réinstallés dans beaucoup de nos églises et finirent par
disparaître de celles où l'on avait d'abord obéi, on se rend compte que
le spiritualisme réformé a tout de suite poussé de profondes racines
dans notre peuple, ou tout au moins dans une partie de notre peuple ; c'est
donc que les Vaudois ont collaboré dès l'origine à leur nouveau culte.

Comment du reste en eût-il été autrement Justement parce que la
Réforme- se présentait au début comme un mouvement absolument



308 DAVID LASSERRE

original, libérateur des formes et des croyances condamnées par les

esprits les plus éclairés, et avec des exigences morales approuvées par
les consciences les plus sévères, elle attirait et attachait à son programme
à la fois destructeur et constructeur toute cette portion du « moi » vaudois

qui aspire à un progrès, à une ascension, qui a soif d'absolu et de
sacrifice ; et l'on sait comme cette portion est importante. Or cette
aspiration, le catholicisme du XVIe siècle était impuissant à la satisfaire,

comme le prouve, entre autres, la déchéance des monastères et la
diminution des vocations monastiques.

Dans l'article déjà cité, M. Bridel a souligné la facilité avec laquelle
la Réforme a été acceptée. A côté d'une certaine passivité, peut-être
congénitale, et d'une non moins certaine indifférence dont Vuilleumier
donne des exemples typiques et qui n'est point à l'éloge des guides
spirituels que le peuple avait eus jusqu'alors, l'historien nous fait voir
une autre cause qui explique l'accueil favorable fait en plusieurs
endroits à la Réforme : c'est la présence d'individus ou de groupes
d'individus qui, précédant puis soutenant l'action de Berne, avaient d'eux-
mêmes changé de camp, constituant ainsi par avance les points d'appui
de la transformation générale qui allait s'accomplir. Le cas le plus
connu, grâce au récit si pittoresque du mémorialiste et à la célébrité de

Pierre Viret, c'est naturellement celui de ce petit cercle d'Urbigènes
réformés où, à côté de maître Romain, on trouve dès 1531 les noms,
devenus dès lors considérables dans le protestantisme, de Viret, de

Secrétan, ds Hollard. Il y en avait ailleurs aussi, à Aigle, Grandson,
Avenches, Payerne, etc., partout où la protection de Berne leur
permettait de s'affirmer sans risquer d'être « branles » (1) par quelque
fonctionnaire savoyard. Et s'il est difficile d'évaluer le nombre des
Lausannois et la force de leurs convictions «luthériennes », n'est-ce pas, de

la part de Vuilleumier, un excès de prudence que de laisser entendre

que personne, à Lausanne, n'était avant 1536 réellement gagné à la
Réforme L'accueil fait à Viret lors de sa première mission permet de

supposer que les esprits étaient déjà bien travaillés, peut-être par ces

écrits « luthériens » contre la lecture desquels les Etats de Vaud avaient
dès 1525 émis des « estâtuts et ordonnances » particulièrement violents.
Quoi qu'il en soit on no pourra jamais expliquer par la seule pression
bernoise la force du sentiment protestant qui s'exprime sous tant de

formes, ecclésiastiques, intellectuelles, politiques, morales, dès les

premières années de la Réforme vaudoise.
Mais je m'aperçois qu'en développant une observation liminaire j'ai

été amené à traiter dans son ensemble l'un des sujets que notre auteur
expose avec prédilection. Passons donc aux autres, dans l'ordre où ils

apparaissent au cours de son œuvre.

(1) C'est-à-dire soumis à l'estrapade.



l'histoire de l'église du pays de vaud 309

Dans le premier chapitre, Le Pays de Vaud à la veille de la Réformation,
est dressée une carte très claire de l'état politique et de l'état ecclésiastique

de notre histoire ; j'en détache ce renseignement de statistique
qu'il y avait cent soixante cures, avec leurs vicariats, une trentaine de
maisons conventuelles d'hommes et quatre de femmes, ce qui faisait
un nombre d'ecclésiastiques supérieur, peut-être même de beaucoup, à

cinq cents. Quant à la valeur morale de ce clergé, Vuilleumier ne l'examine

qu'au travers de témoignages émanant de catholiques : lettres de

Sébastien de Montfalcon, plaintes des Lausannois sur les chanoines,
Mémoires dits de Pierrefleur, etc.; fait avec la volonté de ne rien outrer,
ce tableau ne présente en effet rien d'extraordinaire, mais on ne
s'étonne pas, en le lisant, que le peuple vaudois n'ait pas fait preuve de

plus d'attachement envers une Eglise qu'incarnait à ses yeux un clergé
aussi médiocre et aussi mercantile.

Le deuxième chapitre, La Réformation avant la conquête de 1536, se

ressent spécialement de la pauvreté des sources personnelles, je veux
dire les mémoires, chroniques, lettres ; sauf quelques décisions assez
obscures des Etats de Vaud ou quelques vagues indices d'une prédication

réformée à Lausanne en 1522, on en est réduit à des suppositions.
Aussi est-ce surtout à examiner l'attitude, en face de la Réforme, des

deux villes qui avaient étendu déjà leur domination sur quelques parties
du territoire vaudois, c'est-à-dire de, Berne et Fribourg, que s'applique
notre historien ; ce qui l'introduit du reste dans le récit des premiers
efforts et succès de l'infatigable missionnaire de notre pays, Farel. Je

n'entreprendrai pas de donner un aperçu de ce premier établissement,
pas plus que des autres événements racontés dans cet ouvrage, car c'est
le détail tout autant que les grandes lignes qui font l'intérêt d'un pareil
exposé ; du reste la préoccupation dominante de l'auteur, pour des

raisons déjà indiquées, tend à montrer, au travers des événements,
quels principes ont dirigé le gouvernement bernois dans son œuvre
religieuse et surtout ecclésiastique, à faire comprendre pourquoi et
comment s'est opérée l'union, qui caractérise cette œuvre, de la politique
ecclésiastique et de la politique tout court.

On sait que le père de Henri Vuilleumier a été l'un des principaux
théologiens restés fidèles à l'Eglise nationale vaudoise lors de la crise
de 1845, et l'un de ceux qui travaillèrent le plus à la réorganisation
qui suivit la séparation. Le problème des rapports de l'Eglise et de

l'Etat a donc été, on peut le penser a priori et la lecture de son cours
corrobore cette supposition, un des objets préférés des réflexions de

son fils, et par suite de ses recherches historiques. En effet l'exposé de

l'attitude des autorités bernoises en face du problème religieux et les

considérations dont il l'accompagne sont parmi les pages les plus
intéressantes et les plus importantes de son ouvrage. On pourra toujours
attribuer, sans doute, aux idées personnelles de l'auteur les conclu-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 69, 1928). 20



310 DAVID LASSERRE

sions de son analyse de la politique bernoise ; mais à qui ne se place
qu'à un point de vue historique cette analyse apparaît bien clairvoyante
et judicieuse, et M. Bridel n'a pas hésité lui-même à rendre hommage
à l'œuvre accomplie par messieurs de Berne pour « assurer au peuple
les lumières de l'Evangile ». Ce qui frappe entre autres c'est de découvrir
parmi ces Bernois que les expressions courantes de « Messeigneurs » ou
de « baillis » évoquent toujours plus ou moins armés du sceptre
gouvernemental, et appliqués avant tout à agrandir leur autorité au détriment
de leurs subordonnés, une pléiade d'hommes, et des magistrats aussi
bien que des théologiens, chez lesquels les préoccupations spirituelles
et morales apparaissent déterminantes ; or ces hommes ont eu leur
part, et souvent très grande, dans la politique bernoise. On pénètre
donc avec eux jusqu'au foyer même où celle-ci s'élaborait. Il est vrai
que l'intérêt que l'historien porte aux individus, qui nous vaut cette
série d'évocations sympathiques, se double d'une bienveillance qui
confine à la partialité ; ainsi, tout en reconnaissant que les Zurkinden,
Watteville, Diesbach, Àugsbourgcr, Graffenried, Zyro, Manuel, etc., ne
constituaient pas tout le personnel politique bernois, Vuilleumier ne
mentionne que rarement, et jamais avec détails, les magistrats moins
dévoués à la cause de la Réforme. Mais on s'est tellement habitué à

n'attribuer au gouvernement bernois, et à ses baillis du Pays de Vaud,
que des préoccupations politiquement et financièrement égoïstes, que
la réaction de l'historien s'explique ; il lui importe surtout de montrer
qu'il y avait aussi des hommes animés d'un autre esprit.

Bien que l'action de Berne apparaisse presque à chaque page de

l'ouvrage, c'est surtout les sections n, ni et iv du chapitre II. exposant
l'appui donné par les Bernois à la propagande protestante à Aigle et
dans les bailliages administrés en commun avec Fribourg, puis les
Considérations générales sur la manière dont la Réformation a été établie
dans le Pays de Vaud (ch. IV, sect, ii), où l'on voit comment s'est élaboré
le système bernois d'Eglise d'Etat, puis les deux paragraphes du chapitre

V sur les autorités civiles et ecclésiastiques bernoises, enfin le
récit des controverses dogmatiques et des conflits d'ordre ecclésiastique,

au chapitre VII, qui nous font le mieux connaître les côtés

théorique et pratique de cette action.
On ne peut s'empêcher de se demander dans quelle mesure le peuple

a été affecté par la politique de Berne dans les questions religieuses ;

car ce serait une erreur de penser que les mesures ou la manière autoritaires

du souverain, qui ont si souvent blessé les autorités civiles ou
ecclésiastiques vaucloises, ont dû également l'irriter ou le gêner.
Prenons par exemple la crise de 1559, la plus grave par la notoriété de ses
victimes — Théodore de Bèze, Viret et une trentaine de pasteurs et
professeurs, qui quittèrent leurs postes plutôt que d'accepter la
subordination du spirituel au temporel qu'impliquait le césaro-papisme ber-



l'histoire de l'église du pays de vaud 311

nois — et par l'appauvrissement qu'en éprouva l'Académie de Lausanne

qui perdit de ce fait son rôle de foyer supérieur des études de théologie

dans les pays de langue française. Dans cette lutte, qui est
essentiellement celle entre les doctrines de Calvin et le système zwinglien
renforcé encore par l'esprit gouvernemental de Berne, le Pays de Vaud
fait l'effet d'un champ clos et l'Eglise vaudoise d'un enjeu, plutôt que
de participants actifs. Sans doute le Vaudois Viret est à la tête des

protagonistes du système calviniste ; mais ce sont des huguenots réfugiés
occupant les principales chaires ecclésiastiques et académiques, et non
des Vaudois, qui se solidarisèrent avec lui dans son opposition. Si

notre historien a bien fait état de toutes les sources disponibles, rien ne

prouve que le peuple vaudois, même dans les villes, ait été en général

pour le calvinisme contre le césaro-papisme. Du reste, l'Eglise vaudoise,
du fait de ses origines mi-politiques, mi-morales, n'était guère un milieu
favorable à l'éclosion d'une doctrine aussi radicalement spiritualiste
que celle de Calvin ; sans rester indifférent ni passif, le peuple, et même
son élite, devaient avoir quelque peine à prendre parti entre les deux
adversaires : l'un, le système bernois, répondait mieux à la docilité
extérieure traditionnelle du Vaudois et à son individualisme moral
foncier ; l'autre s'imposait aux consciences par son moralisme plus
conséquent.

Fidèle à sa méthode de laisser parler les faits, Vuilleumier s'est gardé
de porter sur ce sujet un jugement d'ensemble : on cherchera donc en
vain dans le dernier chapitre, La fin de l'âge de la Réformation, une sorte
de bilan de l'œuvre de Berne dans la Réforme vaudoise, mettant
en lumière ses effets heureux ou fâcheux. En revanche il nous fait
assister à la pacification progressive des esprits et à la conciliation,
dans la pratique, des deux tendances contraires : en principe et pour
l'essentiel, le gouvernement bernois resta le maître responsable du
spirituel comme du temporel, mais sur beaucoup de points de détail il
atténua certaines mesures prises, laissant plus d'autonomie aux consistoires

et stimulant les autorités civiles à soutenir toujours mieux la
discipline que l'Eglise s'efforçait d'établir parmi les fidèles. Et l'on a

bien l'impression que c'était là la solution normale, conforme au génie
du pays et aux circonstances de l'époque, à laquelle aurait abouti également

une Eglise vaudoise laissée libre de s'organiser elle-même, en
dehors de la contrainte bernoise et du prestige doctrinal de Calvin.

Ou je le grand problème des relations de l'Eglise avec l'Etat, tel qu'il
se présente dans le cadre de l'histoire ecclésiastique vaudoise, il est
encore d'autres sujets qui doivent retenir notre attention, et, que j'ai
momentanément laissés de côté. Je dois donc revenir en arrière pour
les signaler.

C'est à Aigle, donc dans le chapitre II, que nous faisons la connais-



312 DAVID LASSERRE,

sance de Farei, dont l'apostolat au travers de notre pays, et les multiples

incidents qu'il suscita, occupent le devant de la scène jusqu'à la
conquête de 1536. Rien ne révèle mieux le mélange de profonde piété,
d'entière consécration el de fougue agressive qui le caractérise, que le

rapport qu'il adressa en 1531 aux autorités bernoises pour légitimer
ses actes illégaux à Grandson, et pour inciter le gouvernement à mettre
l'avancement de l'Evangile au-dessus du respect des traités ; il faut
lire le résumé que Vuilleumier donne de ce rapport et le jugement
dont il l'accompagne, si l'on veut comprendre l'esprit des pionniers de

la Réforme, et combien sensationnelle devait être leur arrivée dans
une de nos paisibles bourgades.

Mais le préféré de notre auteur, ce n'est pas le bouillant méridional,
c'est naturellement Viret ; il ne se lasse pas d'en parler, sans du reste
le moindre aveuglement ni sur la valeur de ses écrits, ni sur l'opportunité

ou la prudence de tous ses actes et de toutes ses paroles. C'est
qu'en vérité il est impossible de ne pas vouloir du bien à cet homme si

largement et si harmonieusement doué, à la fois sensible, intelligent,
énergique, courageux ; cjui deux fois fut victime de tentatives d'assassinat

de la part des catholiques, et se contenta, comme représailles, de

sauver la vie à un Jésuite grand persécuteur de huguenots ; d'une
bonhomie souvent malicieuse, et en même temps d'un pessimisme parfois
douloureux ; intransigeant jusqu'à la révolte quand il s'agit de ses
responsabilités professionnelles ; et si humain, si débonnaire, si compréhensif que
toutes les Eglises le veulent comme pasteur; que Lausanne, Genève,
Orange, Nîmes, Toulouse, Lyon, puis la reine Jeanne d'Albret se l'arrachent,

que les foules accourent à ses sermons, que ses pamphlets et
dialogues connaissent de multiples éditions et se répandent des deux
côtés du Jura ; et n'oublions pas que les Académies de Lausanne et
Orthez lui durent leur premier enseignement de théologie. Bref, non
seulement en Suisse romande, mais dans les royaumes de France et de

Navarre, il n'y a pas eu, que je sache, de réformateur plus aimé, plus
populaire. Son rôle comme prédicateur et réformateur jusqu'en 1536,

comme pasteur et professeur à Lausanne, comme écrivain, comme
porte-parole de la Classe de Lausanne dans les conflits avec les autorités
bernoises, explique que nous le rencontrions à chaque page de ce volume;
peut-être rejette-t-il tout de même plus que de raison dans l'ombre les

autres ouvriers de la Réforme vaudoise, malgré l'effort de Vuilleumier
pour les évoquer tous. Grâce à sa correspondance avec Calvin, Farel et
d'autres réformateurs, grâce à ses nombreux écrits, grâce à ses conflits
avec Berne et aux documents qui nous les racontent, on le connaît
beaucoup plus en détail qu'aucun de ses collègues ; et je pense bien
qu'aucun d'eux ne peut lui être comparé, ni pour sa science théologique,
ni pour son autorité morale. Il ne semble pourtant pas que son expulsion
ait paralysé l'Eglise vaudoise au point où le laisse supposer la place



l'histoire de l'église du pays de vaud 313

qui lui est faite par l'historien, ce qui oblige à se demander s'il n'y a

pas là un certain manque de mesure. Mais ce qui me frappe davantage
encore c'est que, malgré tout l'intérêt qu'il porte à Viret et la compréhension

intime dont il fait preuve envers lui, Vuilleumier ne s'est pas
départi à son endroit de ses habitudes de narrateur : il nous le montre
dans l'action, il l'étudié comme écrivain — j'y reviendrai plus loin —,
il esquisse les principaux traits de sa doctrine ; mais nulle part il ne
nous parle de l'homme, il ne nous dépeint son caractère, sa vie
intérieure, sauf quelques traits isolés ici ou là ; il faut consulter Notre
Pierre Viret pour entrer un peu dans son intimité, et encore le portrait
synthétique y fait-il aussi défaut ; c'est au lecteur à l'extraire lui-même
du récit.

Des événements capitaux qui se déroulèrent au cours de l'année 1536,
la conquête de Vaud par les Bernois, la Dispute de Lausanne et les Edits de

réformation, Vuilleumier ne s'arrête naturellement qu'à ceux qui concernent

directement la Réforme. Son récit de la fameuse Dispute (chap. Ill)
jette bien des clartés sur l'attitude respective des deux confessions — et
à ce moment on peut bien parler des deux religions — aux prises: l'une
pleine d'une bouillante ardeur et entièrement confiante en ia vérité
de ses affirmations et la portée de sa méthode d'argumentation ; l'autre
douloureusement consciente de sa déchéance, de l'impuissance
intellectuelle de ses porte-parole attitrés, mais parfaitement au clair aussi

sur l'incompatibilité entre la méthode du libre-examen et l'esprit même
de son système, de sorte que non seulement la prudence, mais le principe

catholique lui-même lui faisaient un devoir de refuser toute
discussion théologique arbitrée par des laïques. On trouvera encore dans
ces pages quelles doctrines étaient à ce moment considérées comme
essentielles au catholicisme et au protestantisme, celles dont la discussion

passionnait le plus les esprits. Malgré tout, les quelque trente-cinq
pages consacrées à cette joute ne peuvent donner qu'un écho bien

pauvres des discussions aussi ardentes que substantielles qui remplissant
les quatre cents pages du volume des Actes de cette Dispute (1) ;

d'autant plus que Vuilleumier profite du rôle qu'il joua à cette occasion

pour nous renseigner longuement sur l'un des protagonistes de la
Réforme, Caroli. On n'a pas de peine pourtant à y discerner l'étonnante
culture théologique des réformateurs et à deviner l'impression qu'ils
durent faire sur leurs auditeurs.

Et maintenant que doit-on penser de cette Dispute Le récit de
Vuilleumier confirme ce que l'on savait déjà, que l'issue en était
d'avance certaine : les Bernois qui l'avaient voulue, qui en avaient

(1) Il convient de signaler en effet que cette année même ont paru, dans les
Mémoires de l'Université de Neuchâtel, les Actes de la Dispute de Lausanne 1536,
publiés par M. le professeur Piaget.



314 DAVID LASSERRE

fixé le programme, qui la présidaient en la personne de l'avoyer de
Watteville et qui s'en étaient réservé le jugement final, ne l'avaient
naturellement organisée qu'en vue d'y faire éclater aux yeux de tous
leurs sujets welches la vérité de leurs croyances ; si quelqu'un avait pu
ignorer ce but, les deux sermons de Farel et de Marcourt par lesquels
elle fut ouverte le dimanche 1er octobre, et celui de Farei qui la termina
le 8 octobre, ne pouvaient lui laisser aucun doute. Sûrs comme ils
l'étaient de la supériorité de leur foi et de ses champions, les Bernois
voulaient essentiellement, comme ils le laissaient entendre du reste dans
la convocation qui fut affichée dans tout le pays deux mois à l'avance,
donner au peuple vaudois encore catholique, et par conséquent confiant
en ses prêtres, le spectacle de la déroute intellectuelle de ses chefs
spirituels. Et ils y ont pleinement réussi, semble-t-il, car sur les trois cent
trente-sept ecclésiastiques convoqués, et sur les cent soixante-quatorze
présents, quatre seulement osèrent prendre la parole, qui furent du
reste faciles à confondre ; et de ces quatre, deux passèrent peu après à

la Réforme ; quelques laïques, il est vrai, tentèrent courageusement de
relever le drapeau de leur Eglise, mais que pouvaient-ils-contre des

théologiens et des orateurs de la taille de Viret, Farei, Caroli ou Calvin
Or si l'abstention principielle des théologiens catholiques pouvait être
comprise de quelques intellectuels, le peuple, on en a la preuve, comptait

sur eux pour la défense de ses croyances et de son culte traditionnels;
leur retraite ne pouvait lui apparaître que comme un aveu de faiblesse
et devait compromettre gravement sa confiance en la vérité catholique.

A côté de ce but négatif, les organisateurs se proposaient aussi une
action positive : enseigner à tous leurs nouveaux sujets les grandes
lignes de la doctrine protestante et amener par la discussion un certain
nombre de prêtres à en reconnaître ouvertement le bien-fondé. A cet
effet, et en organisateurs précautionneux, ils avaient exigé que toutes
les communes envoyassent un député à la conférence, et ils veillèrent à

ce qu'ils y assistent du commencement à la fin ; de cette façon on aurait
partout un récit, sinon fidèle, du moins direct de ce qui s'y était passé ;

et par ce seul coup le pays tout entier, des Alpes du Chablais jusqu'au
Vully, apprendrait le triomphe éclatant des docteurs réformés sur les

docteurs catholiques. Il est regrettable que presque aucun écho ne

nous soit parvenu de l'effet produit dans le pays ; mais on s'explique
sans peine l'agitation qui en résulta, paraît-il, à Lausanne, quand on
sait que pendant sept jours une foule compacte s'entassa de sept heures
du matin jusqu'au soir pour suivre ces débats. Quant aux ecclésiastiques,
on offrit à ceux qui se déclarèrent convaincus par l'argumentation
protestante de rentrer dans leur paroisse dès le quatrième jour ; on sait
qu'un certain nombre le firent, mais on ne sait combien.

Remarquons en outre que cette entreprise, et les édits qui en furent



L'HISTOIRE DE l'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 315

le complément prévu, caractérisent bien la méthode du gouvernement
bernois : dès l'origine il était résolu à « réformer » le Pays de Vaud ;

mieux que cela : tout était même déjà prêt à cette intention, on
n'attendait pour prendre les dernières décisions que de connaître les résultats

delà Dispute. Pourtant celle-ci n'est point une comédie bien montée,
destinée à dissimuler l'autoritarisme des nouveaux maîtres, comme on
est tenté de l'interpréter après coup. Le gouvernement bernois veut,
avant d'abolir le culte catholique, que ses sujets en aient compris
l'inanité, et, avant d'instaurer le culte réformé, qu'ils en aient reçu une
notion moins défavcrable que celle que leurs curés leur en avaient
donnée jusqu'ici ; il souhaite, avant de publier ses ordonnances et de

contraindre, que les esprits soient instruits et, si possible, convaincus,
et il prend ses mesures à cette fin. C'est ce qui explique qu'il ait tenu à

la présence des prêtres et se soit efforcé de les amener à changer
explicitement de confession ; ils seraient bien obligés ensuite de légitimer
leur apostasie devant leurs ouailles et par conséquent de se muer en
propagandistes de la Réforme. On voit que si Berne a agi d'après le
principe d'autorité, cet autoritarisme apparaît bien mêlé de libéralisme
quand on se reporte à l'époque. Sans recourir à la comparaison facile,
et du reste toujours pertinente, avec les procédés recommandés depuis
des siècles par l'Eglise aux gouvernements catholiques, pratiqués
depuis des siècles par les inquisiteurs là où le bras séculier se prêtait à

leurs désirs, et que déjà François Ier et bientôt Henri II, Charles Quint
ou Henri VIII appliquaient à ceux de leurs sujets qui se permettaient
de penser autrement qu'eux en matière de religion, il est nécessaire,

pour juger équitablement la politique bernoise, de se rappeler que les

réformateurs, et l'amène Viret aussi bien que le bouillant Farei, ne
concevaient pas qu'un gouvernement pût ne pas imposer à son peuple
le culte qui lui paraissait le seul vrai, le seul qui sauvait. Quand on lit
les objugations que Farei, à la fin de son discours de clôture, adressait
à « Messeigneurs de tâcher que Dieu purement soit servy et honoré de

vous es terres qu'il vous a commises, affin que l'ire de Dieu ne soit sur
vous ne sur le peuple », on en vient à trouver que les autorités bernoises
ont apporté à leur politique le maximum de modération compatible
avec l'esprit du temps, et que les clauses les plus rigoureuses des Edits
de réformation ont dû passer alors pour libérales ; tandis que, dix ans
avant la conquête, les Etats de Vaud menaçaient du bûcher celui qui
récidiverait l'acte impie d'à acheter ou garder un livre fait par Martin
Leuter », les Bernois ne recoururent qu'aux amendes et au bannissement
dans leur œuvre d'unification religieuse. Et dire que tout d'abord ils
avaient même songé à soumettre le changement de culte à une consultation

populaire, comme ils l'avaient fait en 1528 clans le territoire de

langue allemande
Ne me proposant pas de faire un résumé méthodique, ce que j'ai dit



316 DAVID LASSERRE

plus haut me dispense de parler des chapitres IV, Les Edits de

Reformation, et V, L'exécution de l'Edit général de Réformation ; sauf à indiquer

les titres des trois parties de ce dernier : La confiscation et l'emploi
des biens d'Eglise — L'organisation de l'Eglise du Pays de Vaud — Le
culte public et l'instruction de la jeunesse. Je ne dirai guère plus du
chapitre suivant, Consolidation et progrès de la Réforme, de 1536 à 1559,
où l'on voit la Réforme, malgré certaines difficultés et résistances
inévitables — attachement d'une partie de la population aux anciennes
formes du culte, hostilité de la noblesse et des prêtres soi-disant
convertis au protestantisme, indifférence religieuse de beaucoup de

baillis, etc.. — accomplir peu à peu une œuvre morale et intellectuelle
considérable ; en vingt ans l'ensemble du peuple était si bien conquis
au protestantisme que les Vaudois étaient devenus de fidèles et ardents
amis des huguenots persécutés, envers qui leur sympathie prit, souvent
la forme très concrète et symptomatique de secours en argent et en
soldats volontaires. C'est dans ce chapitre que Vuilleumier expose
l'œuvre scolaire de Berne, corrigeant l'opinion courante que les Bernois
auraient introduit l'école primaire en même temps que la Réforme ; ils
ont dès 1536 insisté sur la nécessité d'instruire la jeunesse dans la
religion, et exigé des pasteurs d'y consacrer un service spécial l'après-
midi du dimanche ; mais leur effort scolaire, remarquable du reste, s'est
limité à l'enseignement secondaire et supérieur, en particulier à

l'organisation de l'Ecole de Lausanne avec ses deux degrés bientôt distincts,
le Collège et l'Académie, et son internat. C'est aussi à ce chapitre que
l'auteur a rattaché, par le lien quelque peu artificiel du ministère
pastoral, une étude détaillée de la littérature religieuse ; elle mérite qu'on
la traite à part.

J'éprouve, je l'avoue d'emblée, quelque embarras à en parler : ses

cent pages en font certes l'un des principaux morceaux de l'ouvrage,
mais il m'est difficile de saisir le rapport entre les œuvres littéraires
qui y sont passées en revue et l'histoire, de l'Eglise vaudoise. Si je
comprends bien son intention, Vuilleumier a voulu y signaler toutes les

œuvres de caractère religieux, publiées par des pasteurs et professeurs
ayant appartenu, ne fût-ce qu'en passant, à l'Eglise vaudoise ; il a

cependant écarté la littérature spécifiquement théologique, tandis qu'il
s'est d'autre part arrêté spécialement sur quelques œuvres marquantes,

la Moralité de la maladie de Chrestiente de Malingre, des poésies et
surtout l'Abraham sacrifiant de Bèze, etc. ; enfin dans la moitié du
chapitre il analyse tous les écrits de Viret. Les recherches étendues qu'implique

cette étude lui mériteront l'attention et la reconnaissance des

spécialistes, d'autant plus qu'il y est question de livres parfois très
difficiles à découvrir dans les bibliothèques qui en ont conservé un
exemplaire peut-être unique. Cependant il est impossible de savoir
dans quelle mesure ont été lus par le peuple vaudois, et ont par consé-



L'HISTOIRE DE L'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 317

quent contribué à la formation de sa pensée religieuse ou de son caractère

moral, ces pamphlets, ces satires, ces chansons, ces œuvres de

polémique ou d'édification, la plupart imprimés hors du Pays de
Vaud et souvent par des hommes qui n'y vivaient pas encore ou qui
l'avaient déjà quitté. Dès lors, et pour tout ce qui ne provient pas de
la plume de Viret, il me semble que cette étude relève plutôt d'une
histoire de la littérature protestante de langue française. On ne s'étonnera
donc pas que je ne m'arrête qu'à l'œuvre de Viret ; et encore pour ne
relever de l'intéressante et copieuse analyse qui nous en est donnée,
mais dont un résumé ferait perdre toute la saveur, que la remarque
critique qui la termine : malgré les qualités littéraires nombreuses de

ce polémiste et moraliste si abondant et si goûté de ses contemporains
— plusieurs de ses écrits eurent même une vogue considérable — son
œuvre a très vite vieilli, par suite avant tout de la prolixité qui la
dépare ; et Vuilleumier de s'en affliger. Sans doute a-t-il raison du point
de vue littéraire ; mais si l'on pense à l'action que Viret désirait exercer
en écrivant et si l'on se demande quel résultat a eu son œuvre, il me
semble impossible, au risque de paraître plus royaliste que le roi en

prenant la défense de Viret contre l'auteur de Notre Pierre Viret, de

partager ce regret. Qu'importe en effet cpie les longueurs dont ils
abondent rendent actuellement illisibles les traités du réformateur
vaudois Ce n'est pas pour nous qu'il les a composés. Si les lettrés et
les théologiens font parfois encore leurs délices des écrits d'un style
plus serré et d'une langue plus châtiée d'un Calvin ou d'un Bèze,
ceux de Viret, malgré et peut-être à eause de leur prolixité, ont été plus
goûtés de notre peuple et même au delà du Jura. Quand on a le goût
des lectures graves — et on l'avait alors dans notre pays qui vit trois
éditions d'un commentaire sur l'Apocalypse s'épuiser en quatre ans —
et quand on a le temps de lire — et on devait l'avoir au XVIe siècle
chez nous comme ailleurs — on ne craint ni les longs récits ni les
explications détaillées, surtout quand elles sont assaisonnées des grains de
sel qu'y jette volontiers Viret ; Mme de Montolieu et Urbain Olivier
le savaient bien, qui n'ont pas été moins lus, au contraire, pour avoir
compté sur la patience de leurs lecteurs. Viret a dit lui-même cju'il s'était
efforcé d'avancer lentement dans ses démonstrations et ses enseignements

pour être plus sûr d'être suivi ; s'il a été prolixe par tempérament,
il l'a donc aussi été par art, ou, si l'on veut, guidé par un instinct littéraire

qui ne semble pas l'avoir trompé. La tâche qu'il a assumée comme
auteur était une tâche d'éducation populaire, : le peuple s'est nourri
de ses écrits. Qu'il combattît les croyances et les pratiques catholiques
ou qu'il encourageât les persécutés de France, c'était en outre une tâche
occasionnelle au premier chef qu'il accomplissait ; pourquoi dès lors
lui reprocher de ne pas se faire lire des lettrés du XXe siècle

Du chapitre VII, Controverses dogmatiques et conflits ecclésiastiques,



318 DAVID LASSERRE

j'ai déjà mis à profit la seconde partie qui aboutit à la crise de 1559.
Quant aux controverses dogmatiques, il ne faut pas que cette expression,

ni les sous-titres Controverses trinitaires, Controverses sur la cène,
Controverses sur la prédestination égarent le lecteur sur le contenu de

ces pages. Vuilleumiei n'est pas un esprit assez spéculetif pour se

complaire aux analyses et aux discussions doctrinales, quand elles ne
touchent pas directement à la vie de l'Eglise ; il esquisse donc en quelques

mots, avec une clarté qui ne laisse du reste rien à désirer, la position
dogmatique des adversaires, s'étend plus volontiers sur les raisons
psychologiques et pratiques de leur attitude — je signale à ce propos
l'intéressante explication de la conduite, si déconcertante à première
vue, de Calvin (1) sur la question trinitaire —, mais surtout narre les
incidents multiples suscités par ces controverses, qui entraînèrent des

destitutions, des -humiliations, même une exécution capitale, celle
d'un Italien réfugié à Genève et qui avait laissé entendre qu'un bailli
bernois approuvait ses idées anti-trinitaires ; saisi quelque temps après
et envoyé à Berne, il y fut condamné à l'échafaud comme hérétique.
Comme la plupart de ces controverses naissaient des différences entre
les doctrines des trois grands réformateurs, Calvin, Zwingli et Luther
— les Bernois hésitèrent parfois entre ces deux derniers guides
intellectuels — ou de leurs principaux lieutenants, Bullinger, Sulzer,
Megander, Bucer, etc., il est évident que le rôle des théologiens vaudois,
dont aucun n'avait une doctrine originale, y est fort réduit ; on assiste
dans ces pages à une mêlée qui met aux prises toutes les Eglises suisses,
mais l'Eglise vaudoise n'y apparaît qu'à cause de quelques débats
entre ses pasteurs ou de mesures prises et imposées par les autorités
bernoises. Il suffira donc de relever que la préoccupation essentielle de

l'historien, à côté du récit lui-même, va à montrer comment les principales

Eglises suisses, Zurich, Berne, Bâle et Genève, après avoir été

assez opposées les unes aux autres par les doctrines qui les dominaient,
en vinrent peu à peu à se rapprocher, grâce surtout à la tendance moins
doctrinaire et à l'esprit très « confédéral » du successeur de Zwingli.
C'est à Bullinger en effet que revient à deux reprises l'honneur d'avoir

(1) Comment, en revanche, faut-il expliquer que Vuilleumier, parlant de

Calvin, rappelle comme un opprobre le «bûcher» de Servet (p. 621) Les
historiens n'ont-ils pas prouvé, sources en mains, que si Calvin a voulu la

mort de l'anti-trinitaire espagnol, il a cherché à lui éviter le supplice du feu
Vuilleumier avait-il peut-être des arguments à leur opposer Sinon, et si ce

n'est par conséquent là qu'une façon rapide d'évoquer le fameux procès en
hérésie, il faut regretter que les éditeurs aient laissé subsister ce mot inexact :

à la rigueur on peut supposer que les étudiants faisaient d'eux-mêmes
l'interprétation juste, mais la plupart des lecteurs n'en seront que confirmés dans
la croyance habituelle en la cruauté de Calvin, déjà entretenue par les manuels
scolaires ; je ne puis m'empêcher de le regretter.



L'HISTOIRE DE l'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 319

trouvé les formules de conciliation : d'abord en 1549, le Consensus

Tigurinus, rédigé en collaboration avec Calvin à la suite de violentes
polémiques sur la cène ; puis en 1566 la Confession de foi Helvétique,
son œuvre tout à fait personnelle, et qui en quelques semaines rallia
les adhésions de tous les cantons réformés et de leurs alliés. Qu'on ne
s'attende pas à trouver une signature vaudoise au bas de cet acte ; en
effet l'Eglise vaudoise, comme telle, n'existait pas, il n'y avait que des

Eglises vaudoises, et celles-ci étaient membres de l'Eglise bernoise seule

compétente par conséquent pour en fixer les doctrines. Quand on
pense à l'importance de l'Académie de Lausanne, cette absence évoque
mieux que beaucoup d'instructions imperatives édictées par Berne la
subordination de la pensée vaudoise à la volonté de MM. de Berne.
Et ce n'est que par l'imagination que nous pouvons nous représenter
l'effet sur les Vaudois de la réconciliation des Eglises suisses autour de
la Confession Helvétique ; l'auteur ne nous en donne aucun écho, mais
il communie tellement par la pensée avec les pasteurs et les laïques de

l'époque qu'il étudie, que nous pouvons bien inférer de la joie qu'il
éprouve à raconter cet apaisement, à celle qu'en durent éprouver les

Vaudois, ceux du moins que préoccupaient les questions dogmatiques ;

ils étaient certainement plus nombreux alors qu'aujourd'hui.
La fin de l'âge de la Réformation, tel est le titre du dernier chapitre,

qui raconte les événements d'ordre très divers — réorganisation de

l'Eglise vaudoise, contre-coups des guerres de religion jusqu'à la Saint-
Barthélémy, détente des esprits en matière doctrinale, décès de
plusieurs des principaux ouvriers de la Béforme — qui se sont déroulés
chez nous entre 1560 et 1572 ; l'époque de création, avec toute la
passion, l'agitation et même les oppositions qui en étaient inséparables,
est terminée ; le morcellement s'arrête et le travail de rapprochement
commence ; les Eglises et les croyances se stabilisent : la Réformation
fait place aux Eglises réformées. Ce qui ressort le plus nettement de

ces dernières pages, ce sont les solidarités de fait comme de sentiment,
et politiques aussi bien que confessionnelles, qui liaient notre petit
coin de terre aux destinées des Etats voisins. Il faut savoir gré à

Vuilleumier de l'avoir si bien mis en évidence : au-dessus des crises

locales, et en déterminant le plus souvent la nature, l'issue et la portée,
il nous montre, en des raccourcis remarquablement suggestifs, les

graves événements qui se passaient en même temps en France, en
Savoie, en Suisse. Déjà la bataille de Cappel et les conventions qui
l'avaient suivie avaient permis d'expliquer la retenue de Berne dans

son appui aux protestants des bailliages communs ; puis ce fut la

conquête, donc la réformation du Pays de Vaud, accomplies à la faveur
des grandes guerres européennes ; c'est ensuite à la politique antiprotestante

de François Ier et surtout de Henri II que Vaud fut redevable
de cet afflux de réfugiés huguenots qui contribuèrent si efficacement



320 DAVID LASSERRE

à la pénétration de la Réforme. Mais c'est surtout à partir de 1560

que cette dépendance est sensible. Tantôt on voit les Bernois prendre
une attitude conciliante envers les Vaudois, au cours d'un de ces
différends qui constamment éclataient sur des questions de doctrine
ou d'organisation ecclésiastique : c'est qu'ils tiennent à s'assurer leur
fidélité contre la Savoie redevenue menaçante ; tantôt au contraire
ils brusquent leurs sujets et décommandent une conférence promise
depuis longtemps : c'est cjue les guerres de religion commencent en
France. Après la paix de Saint-Germain, de nombreux réfugiés français

des années 1568 et 1569, croyant la liberté de culte à peu près
assurée, retournent dans leur pays, pour refluer chez nous après
la Saint-Barthélémy ; les villes vaudoises voient ainsi leur population
croître et décroître dans une proportion considérable, en l'espace de

quelques mois. Qu'on imagine d'autre part l'impression d'horreur
que devaient produire sur les Vaudois les persécutions subies par
leurs coreligionnaires français, cjuand ils en recueillaient les échos

tout vibrants de la bouche de ceux qui y avaient échappé(1) : n'était-
elle pas propre à manifester à leurs yeux le prix de la sécurité qu'ils
devaient à la protection de Berne et leur rendre plus supportables
certaines des rudesses de leurs dominateurs Ainsi en de multiples
occasions et sous des formes diverses l'extérieur agissait sur l'état des

choses et des esprits à l'intérieur du pays.
Il faut du reste s'arrêter encore à l'influence dans notre histoire

religieuse des huguenots réfugiés ; pour peu que l'on fasse une gerbe
de tous les renseignements qui les concernent tout au travers de notre
volume, elle apparaît aussi considérable, bien que d'un autre ordre,
que celle de Berne ; il vaut la peine d'en rechercher le caractère et
l'efficacité. Ce premier «refuge », par quoi j'entends celui des quarante
premières années de la Réforme française, depuis la dispersion du
groupes des humanistes de Meaux jusqu'àla Saint-Barthélémy, présente
trois traits qui le distinguent de tout autre mouvement du même genre

D'abord le nombre des réfugiés. Vuilleumier ne précise rien à ce

sujet ; mais il rapporte le bruit, sans indiquer sa source, qu'au moment
de la rupture de 1559 entre le gouvernement bernois et les calvinistes,
un millier de Français quittèrent Lausanne et allèrent s'établir hors
du Pays de Vaud ; si Lausanne n'avait alors que sept mille habitants,
on devine l'action de cet élément, à l'esprit plus vif, à la culture plus
étendue, sur les mœurs et les idées du milieu qui l'accueillait.

(1) N'est-ce pas l'un de ces témoignages éloquents qu'on a retrouvé, au
XIXe siècle, dans le galetas de l'Hôtel de ville de Lausanne, sous la forme
d'un tableau évoquant les principales scènes de la Saint-Barthélémy, peint
vraisemblablement chez nous par un rescapé du terrible massacre, Fr.
Dubois



L'HISTOIRE DE L'ÉGLISE DU PAYS DE VAUD 321

En second lieu, ces réfugiés formaient une élite morale ; ayant tout
quitté pour sauver leur âme, ils étaient, acquis d'avance à toute
politique comme à toute doctrine qui se mettaient au service de l'idéal
moral de la Réforme. Berne dut leur apparaître longtemps — et
Vuilleumier n'insiste peut-être pas assez là-dessus, mais on en glane
ici ou là l'expression dans des lettres de Farel ou ailleurs — comme le

gouvernement chrétien par excellence, et cela en raison des mesures
qui irritèrent le plus une partie des Vaudois, en particulier ces mandats
de mœurs ou ordonnances somptuaires qui prétendaient faire pénétrer
la Réforme jusque dans le détail de la vie individuelle ; ils furent donc,
et dès la première heure, de précieux auxiliaires dans l'annexion
morale que le gouvernement bernois poursuivit déjà avant la conquête.
C'est ce qui explique la sollicitude particulière dont Farel le premier,
mais tant d'autres après lui, furent l'objet de sa part, jusqu'à nommer
comme premier titulaire au poste de « premier pasteur » de Lausanne
non pas \iret, un fils du pays déjà depuis plusieurs mois à l'œuvre dans
la cité episcopale, mais Caroli, l'étranger proscrit, que son brillant passé
avait mal préparé à la tâche délicate qui lui était confiée. Mais en revanche,

quand Berne se refusa à aller jusqu'aux dernières conséquences de

sa politique religieuse et maintint la domination du temporel sur le

spirituel, les huguenots n'hésitèrent pas à rompre avec ce gouvernement

qui trahissait à leurs yeux sa fonction suprême j et ce fut l'exode
de 1559 et 1560.

Enfin ces réfugiés fournirent à l'Eglise vaudoise en formation la
plupart de ses premiers pasteurs, et, sauf quelques exceptions, ses plus
dévoués et ses plus précieux. Vuilleumier affirme qu'ils furent en général
très supérieurs aux ministres du nouveau culte qui lui arrivaient du
clergé catholique vaudois, et nous n'avons pas de peine à Je croire.
Supériorité de culture intellectuelle : beaucoup avaient été des universitaires

et avaient participé au mouvement humaniste français, entre
autres ces anciens disciples de Lefèvre d'Etaples, Le Comte. Caroli,
Marcourt, etc. ; supériorité morale également : ces pasteurs, anciens

juristes, médecins, professeurs, avaient derrière eux des expériences
qui forgent les caractères, ils avaient fait à leurs convictions le sacrifice
de leur carrière, de leur sécurité, de leur patrie. Et alors quand on sait

que des hommes de cette valeur et de cette trempe dirigèrent bientôt
et jusqu'à la crise de 1559 la plupart des paroisses les plus importantes
du pays — Lausanne, où à côté de Viret il y eut au bout de peu d'années
trois autres pasteurs, tous trois français, Cully, Vevey, Montreux,
Aigle, Moudon, Lucens, Payerne, Yverdon, Grandson, Cossonay,
Morges, Gex, Thonon, d'autres encore — on mesure facilement le

prestige acquis par eux sur des populations qui ne connaissaient jusque-
là, en fait de guides spirituels, que ces curés dont nous avons vu la
piteuse figure à la Dispute de Lausanne. Que souvent leurs paroissiens



322 DAVID LASSERRE

aient été un peu accablés de l'ardeur bouillonnante de certains de ces

Français, surtout des méridionaux, et qu'il y ait eu de ce fait de

fréquentes difficultés, nul n'en doute ; que les discussions théologiques qui
surgirent dans les synodes, dans les réunions des Classes pastorales
ou dans les colloques, si âpres que les Bernois en arrivèrent à interdire
d'y traiter des questions dogmatiques, aient été essentiellement le fait
de ces intellectuels férus d'idées et passionnés à les défendre, cela est
certain ; qu'à la suite du départ d'une trentaine d'entre eux. en 1559,
le protestantisme vaudois ait pu se développer selon un rythme plus
conforme au tempérament indigène et que l'élan premier se soit par là
même ralenti, il faut probablement s'en féliciter. Toujours est-il que
sans ce levain, soigneusement répandu par les Bernois sur tout le pays,
la pâte n'aurait pas levé d'une façon si homogène. Si les Vaudois n'ont,
dans l'ensemble, plus regardé vers le passé et sont si vite devenus de

résolus défenseurs du protestantisme, c'est entre autres et peut-être
avant tout parce que les hommes qui l'avaient incarné tout d'abord
sous leurs yeux leur en avait inculqué le respect et l'admiration.
N'oublions pas tout ce que nous leur devons, et la solidarité féconde

qui par eux s'est établie dès l'origine entre les deux fractions du
protestantisme français, celle d'au delà du Jura et celle d'en deçà, celle

qui n'a grandi qu'au travers de la souffrance et celle qui, grâce aux
Bernois, a pu s'épanouir dans la sécurité.

C'est avec l'arrivée des réfugiés de la Saint-Barthélémy que se clôt
le volume. Je me suis efforcé, non pas encore une fois de le résumer,
mais d'en faire ressortir les éléments les plus saillants et de transmettre
aux lecteurs de cette Revue une partie du profit que j'ai trouvé à sa

lecture. II va de soi que j'ai dû négliger une multitude d'intéressants
renseignements, observations, jugements, recueillis au cours de ces

pages, jiaree qu'ils auraient surchargé de digressions cette analyse
déjà trop copieuse ; pourtant je voudrais en indiquer quelques-uns,
sans développements ni commentaires, avec la seule intention de

montrer combien divers sont les points d'histoire vaudoise sur lesquels
cet ouvrage répand quelque lumière :

la coïncidence, et même la connexion en tre le mouvement réformé, d'une

part, et l'ascension de la bourgeoisie clans nos petits bourgs vaudois ;

l'absence, chez nous, de cette préparation intellectuelle à la Réforme

que la Renaissance aveit accomplie en Allemagne, en France, ailleurs
encore, ce qui donne aux fondations scolaires des Bernois et de Viret
une valeur d'autant plus grande ;

le grand essor dont Lausanne fut redevaole à la Réforme, essor
intellectuel tout d'abord, puis économique par cela même, par l'afflux
des élèves — jusqu'à un millier vers 1550 ¦— que le Collège et l'Académie
y attirèrent ;



l'histoire de l'église du pays de vaud 323

le soin méthodique de Berne, après avoir si bien su se servir de la
Réforme pour affermir son autorité sur le pays, et si bien fait servir
son pouvoir à y faire pénétrer et mûrir le protestantisme, d'empêcher

que ce même protestantisme, et la vie ecclésiastique qui en résultait,
ne devinssent un ferment d'indépendance et une cause d'union entre
leurs sujets ; de là, comme dans son administration politique, sa

répugnance pour les colloques locaux et pour les synodes généraux.

Y a-t-il lieu, en terminant, de conclure cette étude Il suffit de lire
quelques-unes des pages de l'Histoire de la Réformation, de Ruchat,
se rapportant à l'Eglise vaudoise, pour apprécier le grand service
rendu par Vuilleumier et ses éditeurs. Quelque détaillé et scrupuleux
que soit le récit de l'historien du XVIIIe siècle, Vuilleumier a

naturellement bénéficié des nombreuses publications de sources faites au
XIXe siècle ; il n'est que de citer la Correspondance des Réformateurs,
d'Herminjard, pour rappeler combien son information a été plus
étendue. Pourquoi cependant a-t-il été si chiche de citations et a-t-il
préféré nous renvoyer à celles de Ruchat, aux œuvres de Calvin ou à

telle autre de ses sources, que d'en citer lui-même des fragments et
nous apporter un écho, personnel et contemporain, des événements
dont il parle La plupart des lecteurs ne peuvent profiter de ces

références bibliographiques, de sorte que le contact direct de la réalité
que leur procureraient ces documents leur est par là refusé. L'exposé
de Vuilleumier se distingue encore de celui de Ruchat par la variété
des sujets abordés et leur heureuse ordonnance ; le plan général, la
distribution des matières, et partout cette clarté de la pensée et cette
limpidité du discours cjui mettent si bien en valeur tous les éléments
de la narration, parce que chacun prend exactement la place qui lui
revient, tout cela est la marque d'un esprit qui non seulement possède
admirablement, mais domine entièrement son sujet.

Or quand on pense à la difficulté d'écrire l'histoire d'une Eglise
dont les destinées sont constamment influencées par des circonstances
ou des forces extérieures, de sorte qu'il faut à chaque instant mêler
au récit des faits locaux celui d'événements qui se déroulent ailleurs,
à Berne, à Zurich, en France ou en Savoie, et mesurer la valeur
respective de ces deux ordres de matériaux, on est pris d'admiration
pour la lucidité de l'intelligence qui a mené à chef ce récit. Surtout
que, comme l'histoire vaudoise elle-même, l'histoire de l'Eglise vaudoise

manque de ce caractère précieux entre tous pour l'historien, un centre
de rayonnement ou de convergence, un principe d'unité évident : ni
un homme, ni un groupe d'hommes, dont la pensée et l'action résument
toute la vie de la collectivité ; ni un lieu servant de berceau inspirateur
et de centre de ralliement à un mouvement historique ; ni un événement
capital résultant de tout le passé et expliquant tout l'avenir ; ni une



324 DAVID LASSERRE

tâche spéciale à accomplir orientant et déterminant la pensée et la
volonté des dirigeants. C'est le peuple vaudois, avec ses diversités
psychologiques et ses multiples centres régionaux, qui seul fait l'unité
de cette histoire ; et l'on sait combien il est difficile de rendre vivante
l'évolution d'un peuple dans sa collectivité anonyme. Sans prétendre
que notre historien y ait toujours parfaitement réussi, on peut et
on doit célébrer le succès de son entreprise.

Si je ne me trompe, ce succès, elle le doit à ce que Vuilleumier,
instinctivement ou volontairement peu importe, a considéré, et par
conséquent raconté toute cette histoire à un point de vue particulier,
ce qui lui a fourni l'élément de coordination nécessaire. Sauf quelques
exceptions, qui m'ont d'autant plus frappé qu° le reste donnait davantage

l'impression de cohérence, il s'est proposé de montrer les étapes
et les modes de l'établissement du protestantisme dans le pays vaudois,
en insistant partout sur le rôle joué par les magistrats bernois dans
cette grande et décisive transformation. Soit que les sources utilisables
mettent surtout en relief cette action gouvernementale, soit que les

préoccupations personnelles de l'auteur le portassent à s'y intéresser
particulièrement, soit qu'il y ait bien là le trait le plus original de la
Reformation vaudoise, c'est cette tutelle spirituelle, faite à la fois de

sollicitude morale et d'utilitarisme politique, à laquelle ses nouveaux
maîtres ont soumis le peuple vaudois, qui a fourni le jirincipe d'unité
du récit. Il est possible, il est fatal même qu'il en soit résulté quelques
pertes ou quelques disproportions ; mais l'intelligence de l'ensemble

y a si évidemment gagné, chaque événement en acquiert des contours
tellement plus nets, qu'il faut se féliciter de ce que l'historien ait
ainsi éclairé son œuvre d'un côté spécial, au lieu de la baigner dans

une lumière diffuse. Peut-être un jour les publications de documents
et les études des chercheurs permettront-elles d'ordonner les faits
d'après un point de vue plus intérieur au sujet ; dans l'état actuel
des investigations il ne semble pas qu'on pût en trouver un meilleur

que celui qu'a choisi Vuilleumier.
Le second volume de cette œuvre magistrale est sous presse et

paraîtra sous peu ; dès maintenant, et avec les lecteurs unanimes du

premier, je remercie les éditeurs de ne pas faire attendre la continuation

d'une lecture aussi suggestive : si le travail dont ils se sont chargés
à notre profit est considérable, qu'ils soient assurés que nombreux

sont, dans le Pays de Vaud comme au dehors, ceux qui leur en

savem gré.
David Lasserre.


	Étude Critique : l'histoire de l'église réformée du Pays de Vaud sous le régime bernois : par Henri Vuilleumier

