Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Revue Générale : ouvrages récents sur Calvin
Autor: Centlivres, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN

En Allemagne, comme en France, nous assistons a une renaissance
calviniste ; le mouvement théologique qui a pour centre le professeur
Barth se réclame de Calvin, a tort ou a raison. A Paris, le pasteur et
professeur Lecerf a fondé une «Société calviniste » qui travaille a
restaurer la théologie méme du réformateur. Celui-ci devient donc
a la mode un peu partout.

L’article qu’on va lire se propese de présenter aux lecteurs de la
Reyue quelques ouvrages caractéristiques et de donner par la une idée
du genre des problémes qui préoccupent les historiens modernes de
la pensée de Calvin.

I. OUVRAGES CONCERNANT L’'ENSEMBLE DU SYSTEME DE CALVIN.

Hermann BAuke. Die Probleme der Theologie Calvins. Leipzig, Hinrichs, 1922.
VIII-108 p.

Otto Ritscur. Dogmengeschichte des Protestantismus. 111. Band : Die refor-
mierte Theologie des 16. u. 17. Jhh. (les chap. 47 4 49, p. 156 & 242 concernent
Calvin). Géttingen, Vandenhcek u. Ruprecht, 1926.

Alfred pE Quervain. Calvin, sein Lehren und Kampfen. Berlin, Furche Verlag.
1925.

Pourquoi, se demande M. Bauke, y a-t-1l un tel désacord entre
les savants qui cherchent a comprendre Calvin ? Parce qu’on n’a pas
su distinguer entre la forme et le fond : sa spéculation est purement
formelle ; c’est une dialectique, une organisation de concepts, mais
qui ne touche pas le fond des choses. Les Allemands ont cru a tort
avolr 4 faire 4 un métaphysicien et le Francais Doumergue est celui



284 ROBERT CENTLIVRES

qui a le mieux compris Calvin parce qu’il est comme son héros «ein
franzosischer Orator ». Par le contenu de sa pensée, Calvin est trés
proche de Luther: il en différe par I'ordonnance du systéme et la
liaison des éléments. Il ne faut pas oublier, si 'on veut comprendre
Calvin, ce qu’il y a de frmel dans les trois caractéres de sa pensée :
son hiblicisme, son rationalisme et sa facon antithétique de s’exprimer
(complezxio oppositorum). La théologie de Calvin pose un certain nombre
de problémes ; ainsi, 1l y a déja pas mal de temps qu’on est en quéte
d’un principe fondamental, de 1'idée dont on pourra déduire tout le
systéme ; autant de savants, autant de solutions. Les historiens
modernes s’accordent & reconnaitre chez Calvin deux principes fonda-
mentaux ; d’une part la doctrine de la souveraineté de Dieu (élément
objectif de la piété), d’autre part, la doctrine de la justification par la
foi (élément subjectif). Il y a entre ces divers interpréies des nuances,
que signale M. Bauke. Mais pour lui, il n’y a pas de principe matériel
de la théologie calviniste, car elle n’est pas une métaphysique : elle
a plutét un grand nombre d’éléments isolés, égaux en importance,
souvent opposés et dont Calvin, grace a sa dialectique, construit un
systéme. L’effort des historiens consistera donc a déterminer ces
éléments, & rechercher leur origine et leur place dans la construction
(p. 31).

D’autres questions d’ordre formel se posent: Calvin est-il théolo-
gien ou philosophe ? De quelle nature est son biblicisme ? Quel est
le fondement de la foi ? etc. Questions auxquelles M. Bauke veut qu’on
réponde en distinguant soigneusement entre la forme dialectique et le
contenu religieux.

Puis 'auteur examine quelques-unes des doctrines essentielles :
théologie proprement dite, sotériologie, docirine de la prédestination,
ecclésiologie. Prenons trois exemples :

D’abord la notion de Dieu: Le Dieu de Calvin est-il celui des nomi-
nalistes, un Dieu métaphysique ? Il faut distinguer entre la forme
juridique de la notion calviniste de Dieu, et son contenu, qui vient
de la Bible et de Luther. Il ne faut pas se laisser tromper par cet
appareil juridique : Calvin n’a pas réfléchi en méthaphysicien sur
I'’dée de Dieu, i1l n’a pas distingué entre la voluntas Dei revelata et la
voluntas abscondita, ou entre la potentia ordinata et la potentia absoluta.

Un autre exemple: la doctrine de la justification. M. Liittge (Die
Rechtfertigungslehre Calvins und thre Bedeutung fiir seine Frem-
migkeit, 1909) tente de montrer I’accord de Calvin et de Luther, et M.
Lang le conteste. D’ou vient cette divergence ? Nil’un ni I’autre n’ont
vu que Luther et Calvin sont d’accord sur le fond de la doctrine
la différence réside en ceci, que Calvin voit autrement que Luther
le rapport entre la justification et la sanctification ; pure différence
dialectique, formelle, dit M. Bauke.



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 285

A propos de la doctrine de la prédestination, on s’est demandé :
est-ce la doctrine centrale de la dogmatique calviniste, ou est-elle
une partie secondaire du systéme, un accessoire dont on pourrait se
passer (A. Ritschl) ? Avec raison, M. Doumergue y voit la clef de
voiite, piéce essentielle de 1’édifice, mais pas fondamentale. Cette doc-
trine n’est pas une explication du fond des choses, mais une construc-
tion dialectique insérée dans le systéme, faisant corps avec ’ensemble.

La théologie de Calvin est-elle originale ? se demande I’auteur dans
son dernier chapitre. Oui, elle I’est par son ordonnance ; méme si tout
le contenu, toute la matiére du systéme venait de Luther, la place
que Calvin assigne aux éléments leur donne une valeur et une signi-
fication originales. En outre, I'originalité de Calvin réside en ceci:
1l a étudié et tenté de résoudre, en les faisant rentrer dans le cadre
de sa dogmatique, les problémes pratiques (ecclésiastiques et politiques)
que posent les relations de I’Evangile et du monde, de 'Eglise et
de ’Etat. Car si1 Calvin s’est assimilé la conception luthérienne du
christianisme, il a, ce que n’a pas Luther, le souci de 'ensemble, du
Royaume de Dieu ; de la son intérét pour les problémes politiques et
ecclésiastiques.

L’ceuvre de M. Bauke contient beaucoup de remarques intéressantes ;
on regrette qu’il n’ait pas démontré davantage. Son exposé est un peu
boiteux : il y a des répétitions, des idées abandonnées en cours de route,
et quelques contradictions, du moins apparentes. C’est ainsi que durant
tout son exposé, 1l sépare, arbitrairement, la forme et le fond, comme
s1 Pordonnance des matiéres et la liaison des éléments n’exprimaient
pas une position religieuse originale ; et ce n’est qu’a la fin de son livre
qu’il reconnait I'importance de la forme. Mais ¢’est avec raison qu’il
signale un grand nombre de problémes en suspens, par exemple tous
ceux concernant la philosophie de la religion, I'ontologie et la psy-
chologie de Calvin.

La Dogmengeschichte des Protestantismus du professeur Otto
Ritschl, de Bonn, est une ceuvre remarquable, pleine d’érudition et
de finesse. Les deux premiers volumes (1908 et 1912) traitent de Luther
et de la théologie luthérienne jusqu’a la Formula Concordiae (1577) 5
le troisieme (1926) étudie la théologie réformée (Zwingli, Bucer, Calvin
et le calvinisme jusqu’a la révocation de I’Edit de Nantes). Enfin,
le dernier volume, paru en 1927, est consacré a la théologie luthérienne
au dix-septiéme siécle. Malheureusement, la langue de M. Ritschl est
obscure, compacte et ses phrases interminables : c’est 1a un obstacle
trés réel a la diffusion de cet ouvrage dans les pays de langue francaise.

Dans le tome troisiéme, quatre-vingt six pages sont consacrées &
Calvin : c’est peu et il faut admirer la maitrise de I’auteur qui a su voir
les grandes lignes du systéme calviniste.



286 ROBERT CENTLIVRES

On a dit de Calvin qu’il était un génial organisateur d’idées : deés
I’abord, M. Ritschl lui reproche le plan de I’ Institution. En effet, comme
il parle du Dieu créateur avant de traiter du Dieu rédempteur, il est
obligé de séparer les chapitres sur la providence de ceux traitant de
la prédestination j la trinité est étudiée au chapitre 13 du livre I puis
reprise au livre II, Pourquoi, demande M. Ritschl, ces exposés sur le
Dieu de la religion naturelle ? Ce sont des frigide speculationes.

D’accord avec les récents historiens, 'auteur voit chez Calvin une
tendance religieuse, subjective, qui vient de Luther, et que M. Wernle
a étudiée dans son beau livre j lui s’attachera a l'aspect objectif,
systématique de cette pensée, et montrera surtout chez Calvin le
constructeur (p. 165 note et p. 166).

La doctrine de la justification garde pour le réformateur francais
une trés grande importance religieuse, mais elle n’a plus la place unique
qu’elle occupait chez Luther; elle dépend de 'élection, qui est a
I’origine de notre salut. M. Ritschl pense que ¢’est son biblicisme qui a
dicté a Calvin cette modification. Ne serait-ce pas son zéle pour I’hon-
heur de Dieu ? C’est 4 Lui seul qu'appartient 'initiative du salut.
En effet, Calvin est jaloux pour son Dieu: il a le souci de son « pres-
tige » (1) ; ce prestige que le Francais revendique pour sa nation,
I’exilé le veut pour son Dieu. Cette «sublimation» du seniiment
patriotique étonne un peu.

La doctrine de la prédestination est bien décrite et mise en rapport
avec la doctrine de D'Esprit commune a Bucer et a Calvin. Clest
Varcana Dei inspiratio qui dirige le monde entier, les élus et les ré-
prouvés ; mais les élus sont en plus lluminati ; eux seuls comprennent
la Parole et ont la fo1, ¢’est-a-dire la ferme assurance que les promesses
de la Parole les concernent personnellement.

Le but final de I’élection est le salut éternel, la glorificatio, partici-
pation a la gloire de Dieu, il se réalise par la vecation, la justification,
et la sanctification qui sont des cause inferiores, des moyens, des
échelons ; Rom. vir, 30.

Le generale fidev objectum est la Parole de Dieu, qui contient la
vérité: le proprium fidei objectum est la promesse, la bienveillance
de Dieu a notre égard.

L’auteur examine ensuite les doctrines de la chute, de la rédemp-
tion, de la pénitence. Pour Calvin, la pénitence est la conversion de
notre vie 4 Dieu. La loi a pour lul une importance permanente et
comme pour Mélanchthon un triple usage : ellerévéle le péché, maintient
les réprouvés dans I'obéissance extérieure et reste pour les fidéles un
aiguillon qui les pousse & suivre la volonté de Dieu. Tandis que, pour

(1) C’est ainsi qu’avec beaucoup de bonheur M. Ritschl traduit I’expres-
sion gloria Dei. '



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 287

Luther, la fo1 consiste dans la possession dés ici-bas de certains biens
spirituels, pour Calvin elle n’est que I’attente de notre félicité dans
Pau-dela ; elle s’oppose a la vue.

Aprés cet exposé général, M. Ritschl reprend la doctrine de la
justification et I’examine dans ses rapports avec les ceuvres des croyants.
Pour Luther, avons-nous vu, la justification occupe une place unique ;
Calvin dit de cette doctrine qu’elle est le preecipuus sustinendz
religionis cardo; mais 1l lul donne cependant dans son systéme un
role plus humble : elle est un moyen dont Dieu use en corrélation avec
d’autres pour parvenir a ses fins ; un autre de ces moyens est la sanc-
tification, c’est-a-dire les progrés de la vie morale du chrétien; de
14 I'importance des ceuvres dans la doctrine calviniste. Notre vie a
aux yeux de Calvin une importance trés réelle, elle est un de ces
«moyens » qu’ll se garde bien de négliger et que Dieu ne méprise point
non plus, encore qu’il s’en puisse passer. C’est ainsi que le fidéle peut
en considérant ses ceuvres confirmer espérance qu’il a d’hériter la
gloire. Et c’est ainsi que Calvin postule des degrés dans la félicité.
Dieu donne a nos ceuvres une compensation : mais il ne faut pas oublier
qu’il le fait par grace pure.

Cette importance donnée a la vie présente est caracténstique de
la p1été réformeée ; elle est & Iorigine du moralisme et du puritanisme.
Chez Calvin, ce ne sont que des tendances, toujours trés nettement
limitées, et corrigées, tempérées par d’autres considérations opposées.
D’ailleurs, il ne faut pas oublier 'autre aspect, 1’élément subjectif.
Dans cet ordre de considérations, la justification gratuite est & la
place d’honneur, de méme le role du Christ. Les ceuvres n’ont aucune
vertu pour nous mériter le salut ou le pardon ; par elles nous devons
glorifier Dieu. M. Ritschl fait ces réserves, mais, parce qu'il songe
constamment a Luther, chez qui la justification est au centre de la
vie et de la pensée religieuses, il n’arrive pas a comprendre Calvin et
lui fait tort. En volci deux exemples :

Luther n’admettait d’autre garantie du salut que la certitude
intérieure de sa justification ; Calvin use en plus du syllogismus prac-
ticust les bonnes ceuvres sont une garantie de l’élection. M. Ritschl
trouve que ces deux méthodes se contredisent (p. 208); oui bien si
I’on parlait de Luther mais chez Calvin, elles sont parfaitement compa-
tibles I'une avec 'autre. Et d’ailleurs, que de réserves prudentes em-
péchent tout abus de ce syllogismus practicus! (cf. Institution, I1I,
xrv, 18).

M. Ritschl écrit, p. 217 : « Dans ces conditions, la décision définitive
concernant ’admission des élus a la gloire éternelle ne peut coincider
qu’avec leur glorification..» Il semble admettre que pour Calvin le fidéle
meérite son salut par ’ceuvre de sa sanctification ; or il n’en est rien
la sanctification est un moyen compris dans la grice de I’élection, un



288 ROBERT CENTLIVRES

intermédiaire par lequel Dieu fait passer le fidéle ; mais Lui reste maitre
de ce moyen et, 'on peut dire, seul actif, par I'efficace du Saint-Esprit.

M. Ritschl consacre un paragraphe au donum perseverantie indis-
pensable aux élus. Dieu donne a certains la foi temporaire qui a toutes
les apparences de la vraie foi, sans en avoir la durée ; mais n’est-ce pas
mettre en question la véracité de Dieu, qui se plairait & tromper les
réprouvés ? Calvin a voulu par la expliquer comment certains hommes
ont pu perdre une fo1 qui avait tous les dehors de I’authenticité (Bolsec,
Ochino).

Le troisieme chapitre traite de I'Eglise et des sacrements. L’Eglise
catholique invisible est composée de ’ensemble des élus ; mais nous
avons & nous rattacher a I’Eglise visible, ol sont mélés electi et reprobi.
Elle existe partout ou la Parole est préchée et les sacrements distri-
bués. L’importance de la discipline ecclésiastique vient du devoir
qu’ont les élus membres de I’église de promouvoir la gloire de Dieu.
Il faut les y contraindre, comme 1l faut exhorter le magistrat a accom-
plir cette partie de son devoir : travailler & augmenter ’honneur de Dieu.

En ce qui concerne le sacrement, I'exposé de M. Ritschl s’accorde
avec celul de M. Beckmann que nous étudierons plus loin. La double
nature de l'eucharistie est bien saisie: « Il y a deux choses dans la
céne : la participation & une action sacramentelle terrestre et la cer-
titude quintérieurement uni au Christ on peut jouir de la bénédiction
de cette communion spirituelle» (p. 240). Le baptéme est toujours
difficile & expliquer dans la doctrine calviniste : ¢’est en se rappelant
la promesse qui y est attachée qu’on s’en assimile le bénéfice.

Dans son étude, M. Ritschl n’a considéré que la premiére et la der-
niére édition de 1'Institution. Son exposé aurait gagné en précision
et surtout en nuances, s’il avait tenu compte des écrits polémiques
qui n’ajoulent rien, mais montrent avec plus de netteté les contours
et le relief de la doctrine. L’auteur a bien montré ce qui vient de
Bucer et de Luther, soit directement, soit par I'intermédiaire de Mé-
lanchthon ; la doctrine du triplex usus legis se trouve déja chez Me-
lanchthon, qui donne aussi une importance aux ceuvres dans la vie
chrétienne, quoique dans un autre sens que Calvin. Naturellement,
tous les problémes concernant l'origine des divers éléments de la
doctrine calviniste ne sont pas résolus : d’ou vient par exemple cette
préoccupation du prestige de Dieu ?

On sent que M. Ritschl connait admirablement Luther et la théo-
logic luthérienne ; constamment Calvin est comparé aux réformateurs
allemands, et parfois un peu injustement y il le juge du dehors (quoique
Pensemble de sa doctrine soit parfaitement saisi). Mais cette compa-
raison est extrémement riche, pleine de vues intéressantes et suggestives.
Dans ces quatre vingt six pages comme dans toute l'ceuvre de
M. Ritschl, 11 y a des trésors, dont, hélas, extraction est malaisée.



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 289

A la premiére lecture, Ie petit volume de M. de Quervain semble
mériter un «méné, méné, thékel »; mais on se rend bientdt compte
qu'll y a beaucoup de substance dans ces cent pages. Le malheur est que
Pauteur ne s’est pas toujours exprimé trés clairement, et pour com-
prendre telle de ses pages, il faut déja connaitre Calvin. Pour un
ouvrage qui s’adresse au grand public et doit lul révéler la valeur
actuelle du réformateur, ce manque de clarté est regrettable. Mais
cela n’enléve rien aux qualités de profondeur et de perspicacité dent
fait preuve M. de Quervain. Soulignons entre autres 'idée trés heu-
reuse de saisir la pensée de Calvin dans sa polémique. Nous sul-
vrons, dans I’étude de son travail, lordre des chapitres qu’il nous
propose.

Le catholicisme. Le premier chapitre est consacré a l'étude de la
polémique de Sadolet et de Calvin: I'idée est intéressante, car ces
documents contiennent presque tous les éléments des controverses
postérieures.

Pour Sadolet, le péché des réformateurs consiste moins dans les
nouvelles 1dées qu’ils ont exprimées, que dans leur refus de se sou-
mettre a I’Eglise. Quant a Calvin, voici comment M. de Quervain
caractérise son attitude : Retour a la Bible, interprétée par 1’Esprit, et
conirdle de I’Esprit par la Bible. « Ou I’'Esprit n’est plus 11é 4 la Parole
de Dieu, a la révélation, 1l perd son caractére divin ; il n’est plus grace,
don gratuit ; il n’a plus son action libératrice dans le sens del’Evangile.»
(p- 21) « Quand Calvin parle de la Parole de Dieu, i1l n’entend pas un
systéme de vérités religieuses... Dieu agit, Dieu se révéle ; les paroles
de Dieu sont des actes, non des vérités générales. »

Il me parait utile de présenter a ce propos quelques remarques.
M. de Quervain a introduit dans son exposé des termes et des inter-
prétations modernes qui ne contribuent pas a sa clarté ; par exemple,
p. 25: « Glaube ist Gehorsam gegen Gottes Ruf, vst Entscheidung » ;
on préférerait un exposé plus littéral de la controverse.

L’auteur s’en est tenu a un seul point de la lettre a Sadolet : la
corrélation de I'Esprit et de la Parole ; 1l est vrai que Calvin y insiste
beaucoup (cf. Cale. Op., 111, 393-394, 405 ; Opera selecta, 1, 465-466
et 478). Mais ce principe est trop étroit et ne rend pas compte de la
richesse de la lettre de Calvin. Puis, s’arréter 1a, c’est suggérer la
question : Comment I’Esprit interpréte-t-il la Parole ? De sorte qu’il
nous parait plus utile de se demander ce que Calvin trouve dans la
Bible et ce qu’il reproche aux catholiques de n'y pas voir. Calvin
veut sauvegarder notre rédemption; d'une part en maintenant
Phumanité (et la divinité) du Christ, d’autre part en veillant sur la
sécurité des pauvres consciences. De 14 les critiques adressées a 1'Eglise
catholique : Dans I’eucharistie, elle adore les éléments au lieu du Christ
et fait également tort 4 I’humanité et a la divinité du Christ. Les



290 ROBERT CENTLIVRES

satisfactions font oublier la seule victime expiatoire ; I'intercession
des saints détourne les Ames de songer a I'intercession du Christ ;
la confession auriculaire plonge les pauvres consciences” dans d’hor-
ribles tourments ; la hiérarchie s’attribue une autorité qui ne revient
gu’au Christ, chef unique de I'Eglise (voir Cale. op., III, 400, 401,
403 ; Op. sel., 1, 472, 473 passim).

La rédemption, nous ‘devons nous l’assimiler, la saisir par la fo1.
Sadolet avait employé 'expression « fide sola », en précisant qu’il ne
s’agissait pas, comme le veulent «isti novarum rerum repertores »,
de fiducia et de credulitas, mais aussi de charité et d’ceuvres (Calp.
Op., 111, 374 ; Op. sel., 1, 446). Calvin a une notion toute différente
de la foi, qui est celie de Luther, et que Sadolet, ni aucun catholique
ne pouvait comprendre (1). Pour tous les réformateurs, la foi est
d’abord le témoignage du Saint-Esprit dans nos consciences, puis
« quoties justificandr facultatem e tribuit», elle appréhende Christ,
qui est en méme temps justification et sanctification. (Cale. Op.,
IT1, 405, 406, 398. Op. sel., 1, 478, 479, 470).

Calvin adresse encore au catholicisme une critique qu’il edt valu
la peine de signaler: Il I'accuse d’avoir empiété sur le domaine de
I’Etat, d’avoir usurpé le jus gladit, le droit de juridiction, etc. Il
faut rendre méme a I’Etat D’administration des biens temporels de
I’Eglise,

L’individualisme religieuz. Calvin lutta longtemps contre cette
tendance (anabaptistes, libertins, Servet).

Les anabaptistes semblent a beaucoup de modernes les vrais réfor-
mateurs, les seuls conséquents. Au nom de I'Ecriture, 1ls rejettent le
baptéme des enfants ; ils veulent une Eglise pure, oi I’on n’entre que
converti ; ils sont indifférents, sinon hostiles a I’Etat non chrétien.
Admirateurs du Sermon sur la montagne, ils négligent saint Paul.
Calvin, refuse énergiquement de faire dépendre 'appartenance a
I’Eglise d’un effort vers un ideal ; il ne veut pas anéantir la commu-
nauté des saints, des «in Christo», pour faire de ’Eglise une com-
munauté des purs... L’Eghse n’est pas une communauté d’hommes
unis par le méme idéal et qui se dissoudrait quand s’évanouirait cet
1déal commun. L’Eglise n’est pas un 1déal, elle est un fait, un don de
Dieu, antérieur aux hommes qui la composent. La majesté de la
Parole et des sacrements suffit pour constituer une Eglise, malgré
toutes les fautes et les erreurs (cf. Calp. Op., VII, 68). C’est ains1 que

se justifie le baptéme des enfants : la grace prévient ’homme. La dis-

(1) La question de la foi se retrouve dans toutes les discussions, dans tous
les ouvrages de controverse ; jamais on ne put se comprendre. Voir, dans les
Actes de la Dispute de Lausanne publiés par M. Piaget, p. 132-137, un exemple
entre mille.



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 291

cipline ecclésiastique n’est pas le premier acte de la conquéte du
monde par Dieu, mais une faible démonstration a la gloire de Dieu,
sans valeur en soi. Calvin prend la défense de I’Etat pour deux raisons :
10 Il s’oppose & toute confusion entre le domaine religieux etle domaine
politique : « Il est ennemi de cette sorte de pacifisme qui veut étre
une religion, pour qui la défense de répandre le sang, la suppression
de la guerre est une loi absolue » (p. 36) ; il écrit : « Le tout est que
nous sachions l'office de notre Seigneur Jésus-Christ. Son office est
de pardonner les péchés et d’adresser la Parole aux consciences ; de faire
des punitions corporelles, il ne se méle pas». En se retirant de I’Etat
et en donnant a I’Eglise les taches de I’Etat on tombe dans le moralisme,
confusion de la religion et de la morale. Ainsi, 'Eglise et les ecclé-
siastiques n’ont pas 4 se méler des affaires du Magistrat, 20 D’autre
part, ’Etat a une mission divine : « La principale fin des magistrats
n’est pas d’entretenir leurs sujets en paix selon la chair, mais plutét
de procurer que Dieu soit servi et honoré dans leur pays.» En refusant
leur collaboration, les anabaptistes sont « ennemis de Dieu et du genre
humain ».

Les «spirituels » sont plus dangereux : ils ne veulent rien savoir
de I’église visible, a laquelle tient Calvin. Dieu connaissant la vraie
nature de ’homme (qui, dans sa faiblesse, a besoin d’aides extérieures)
a institué I'Eglise avec ses docteurs et ses pasteurs et lu1 a confié
I’administration des sacrements. C’est par elle que Dieu se révéle
aux hommes, et c’est par elle que nous devenons participants du Christ,
chef de I’Eglise. Non pas qu’elle ait sa valeur en elle-méme : elle est
un organe, dont Dieu dispose librement. Cf. Institution 1560, IV, 1, 5,
M. de Quervain discerne trés bien du pantheisme, derriére la doctrine
des spiritualistes: I’Esprit, partout agissant et seul actif dans le monde.
En défendant les organes de la Révélation, Calvin veut sauvegarder
la transcendance de Dieu.

Servet incarnait pour Calvin toutes les erreurs des anabaptistes
et des spirituels ; 'aiguillon venimeux de sa doctrine, M. de Quervain
le voit dans sa christologie ; bien loin d’étre un simple homme, le Christ
est le fils de Dieu matériellement ; 1l n’est pas 'incarnation, dans la
nature humaine, de la seconde personne de la trinité, mais 1l est la
substance méme de Dieu devenue créature : I’ame du Christ et sa chair
sont Dieu. Il y a 14 un double danger :

La nature du Christ est alors totalement différente de la nétre. Or
la rédemption a pour condition que le Christ ait souffert dans une
chair absolument identique a la ndtre. Servet «nous arrache notre
Rédempteur, et nous nous tairions ! » (cf. Cale. Op., VIII, 595).

En admettant que la nature humaine puisse devenir substance
divine, Servet s’avére panthéiste ; et, de fait, il enseigne qu’une par-
celle de la Divinité existe dans chaque homme ; 'esprit des fidéles



292 ROBERT CENTLIVRES

est conssubstantiel a Dieu, ce qui, en plus, anéantit I'ccuvre de la
grace (cf. Cale. Op., VIII, 606 et 607).

Autorité et liberté. Ce chapitre est moins clair que le précédent, et
il et mieux valu P'intituler simplement : la ikerté. Qu’est-ce que la
liberté ? Ce n’est pas une puissance de la nature, le mouvement vers
Dieu dont parle la théologie catholique, le libre arbitre de ’homme
qui accepte ou repousse l'appel de Dieu; elle n’est pas davantage
I’agent du libre développement de I’homme. (Non que Calvin nie
ce développement, & la maniére des pessimistes modernes ; mais il
n’est pas la vole qui méne a la vie éternelle.)

La liberté dont Calvin parle n’existe que pour les élus. Elle réside
d’abord en ce que rous sommes libérés de la loi, ou plutét de sa malé-
diction, car le commandement garde son autorité pour les fidéles,
mais 1l a perdu sa rigueur. Ensuite, la liberté consiste en ceci, que nous
n’obéissons plus servilement a la loi, mais avec joie et confiance,
parce que nous savons que Dieu acceptera nos ceuvres, méme impar-
faites. Enfin, la liberté est notre indépendance & I’égard des cérémonies,
et des hommes en général ; ce qui ne signifie pas a 'égard de Dieu ;
ils se trompent, ceux qui croient pouvoir s’abandonner a leurs passions
ou, sous couleur de liberté, négligent le devoir de charité. « La liberté
chrétienne dans toutes ses parties est chose spirituelle, de laquelle
toute la force git & pacifier envers Dieu les consciences timides.»
(cf. Institution, 1560, 111, xix, 14.)

Calvin polémise contre Osiander qui songe a une justification sub-
stantielle, & des ceuvres qui deviennent bonnes (cf. Niesel, Zeitsch.
f. K. G., 1927). Pour lui nos services restent imparfaits, défectueux,
et sont regus par pure grice. Luther, dans le traité de la Liberté
chrétienne, fait plutdt de la reconnaissance le motif de vivre chré-
tiennement : « Aus dem Glauben die Lust und Liebe zu Gott» (Clemen,
I1, 25; W. A., VII, 36). Calvin rapporte tout a la gloire de Dieu, &
Vobéissance qui lui est due (cf. Institution 1560, 111, vii, 1).

Le dernier chapitre, consacré & I’Eglise, traite de la discipline ecclé-
siastique, de I’Eglise invisible, de la combinaison de ces deux autorités :
I’élection, qui fonde I’Eglise et maintient immédiat le rapport du
croyant avec Dieu, et 'Eglise visible, avec sa discipline, instrument
de Dieu sur la terre, armée d’un pouvoir réel, mais toujours subor-
donnée a la volonté souveraine de Dieu. La plupart des idées traitées
dans ce dernier chapitre ont été déja exprimées au chapitre deuxiéme.



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 293

II, OUVRAGES CONCERNANT DES POINTS PARTICULIERS
DE LA PENSEE DE CALVIN

Peter BrRun~er. Vom Glauben bei Calvin. Tiibingen, Mohr 1925,
Joachim Beckmann. Vom Sakrament bet Calvin. 1d. 1926.

C. Friernorr O. P. Die Pradestinationslehre bet Thomas von Aquin und
Calvin. Freiburg 1. d. S, 1926.

M. Peter Brunner part de deux remarques: Calvin est sobre dans
ses expressions, trés peu psychologique, trés rationnel ; sa description
du phénomeéne religieux fait penser & un dessin d’architecte, et la foi
n’a chez lui rien de sensible, Seconde remarque : 1l parle par antithésey
mais tandis que M. Bauke voyait 1a un caractére extérieur et purement
formel, M. Brunner pense que ces deux observations nous renseignent
sur le fond méme de la pensée calvinienne. En effet, la fo1, du point
de vue de la psychologie n’est rien de positif, rien qu’une « vacuité »
(eine Leere), qu'un récipient ; mais en tant qu’elle est quelque chose
de positif, elle ne peut se deéfinir que par allusions opposées, para-
doxales.

Pour comprendre ce qu’est la foi, il faut savoir dans quelle situation
elle intervient dans ’homme : elle est la solution de la « Krists», par
quoi 1l faut entendre la condamnation absolue que I’homme prononce
sur lul-méme lorsqu’il se regarde devant Dieu. Cette condamnation
est rendue plus compléte par le sentiment de la miséricorde de Dieu.
C’est ’ceuvre de la foi de saisir cette miséricorde, mais en méme temps
elle reste consciente de la condamnation qui pése sur I'’homme (« das
Ja und das Nein des Glaubens»). Par elle-méme, la foi n’est rien;
elle est le passage de la détresse au salut, le pas qui conduit d’un pays
dans I’autre ; elle n’est pas un pays, elle n’est pas un état psychologique.

Mais la foi se dirige vers un objet qui lui donne sa valeur. Cet objet,
c’est Dieu, numen incompréhensible et transcendant ; on ne peut le
saisir ni par l'intelligence, ni par les sens ; I'injure supréme qu’on puisse
faire au vrai Dieu, est de se le représenter, de lui préférer des idoles,
fruits de notre imagination ou de notre esprit (ingenium). De Dieu,
nous ne pouvons savoir que ce qu’il nous a révelé. Toute déviation
vient de ce que les hommes parlent de Dieu de leur point de vue et
tentent de le trouver par eux-mémes au lieu de s’en tenir a la révéla-
tion. L’objet de la foi est plus spécialement la miséricorde de Dieu,
que nous saisissons en Christ. Le Christ ne révéle pas seulement la bien-
veillance de Dieu, il voile encore sa Majesté terrible. C’est dans le
Christ mourant et ressuscité que nous avons la plénitude de la grace.
C’est parce que la fol nous unit & lui qu’elle nous sauve. Nous sommes
entés en Christ, mais ce n’est pas par un procédé empirique, psycho-

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. s., {. XxvI (N0 69, 1928). 19



294 ROBERT CENTLIVRES

logique, cette union est fondée par I’élection ; ce lien de la fo1 n’a rien
de sensible, de concret, 1l est transcendant (Calvin s’oppose a la crassa
miztura d’Osiander).

La base objective donnée a notre foi, c’est la propre révélation de
Dieu par sa Parole ; le moindre doute sur 'authenticité de cette révé-
lation est interdit et aucune apologétique n’est capable de persuader
Phomme qui n’est pas instruit du Saint-Esprit. Dans I’ensemble de
la Parole, la promesse est plus particuliérement I'objet de la foi.

La fides qua creditur, I’élément subjectif dans la fo1 n’a pas d’im-
portance : toute sa valeur luil vient non de sa qualité psychologique,
mais de la vérité et de la réalité de son objet. C’est pourquoi la fides
implicita n’est pas admissible : la fo1 est une connaissance, et la seule
possible dans le domaine religieux, car pour saisir Dieu, le « ganz
Andere», n1la mystique ni 'intelligence ne sont compétentes. «Finitum
non capax infinitt. »

Enfin, pour Calvin la fol n’est pas une possession, mais seulement
une promesse ; elle regarde ailleurs ; elle croit et ne voit pas ; elle est
accomplie dans la vie future.

Des six ouvrages que nous résumons dans cette étude, celul de
M. Brunner est le plus intéressant et le plus vivant (1). Ce livre est’ceuvre
d’un systématicien, qui va chercher dans Calvin des directions pour
I’élaboration de sa propre dogmatique, ou peut-étre aussi la justi-
fication de son systdme. Calvin est isolé de tout rapport historique
(Zusammenhang) ; on ne cherche 4 le comprendre ni par ses prédé-
cesseurs, n1 par son milieu ; I'idée d’une évolution de sa pensée n’eflleure
pas lesprit de M. Brunner.

Un coup d’ceil sur la table des matiéres nous avertit que M. Brunner
appartient a ’école de Barth. Et voila Calvin obligé de se plier a la
« Dialektik ». Cette exigence parait parfois arbitraire. C’est se laisser
tromper par des oppositions de mots que de dire que le Christ non
seulement révéle ce qu’il y a de caché en Dieu : sa miséricorde, mais
voile par sa révélation la Majesté divine (p. 68). Voici qui est
plus grave : «Diese Kundmachung [durch das Wort] bedeutet gleich-
zeitig ewne Verhillung» (p. 93). Calvin a simplement dit que Dieu
se met a notre portée pour que nous le comprenions, comme une nour-
rice parle a son poupon par monosyllabes, non pour voiler sa pensée,
mais pour étre saisie. Il n’est pas permis de parler ici de Verhidlung !
Signalons encore une exagération : Calvin n’a pas été si indifférent

(1) L’auteur est au courant des problémes de la dogmatique actuelle, et il
y fait intervenir Calvin ; p. ex. : p. 38 : « La pleine coincidence de la révélation
de Dieu avec le fait historique Christ est affirmée »; p. 79 4 80 : « Les faits du
salut ne sont pas admis comme d’autres faits historiques ; la foi saisit le sens
de ces faits pour nous. »



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 295

qu’on le dit a la description psychologique de la fo1, lorsqu’il la dépeint
comme une certitude. On sent 1c1 I'influence de la construction systé-
matique de Karl Barth, pour qui I'action de Dieu en nous échapperait
a toute perception de notre part, se produirait sur je ne sais quel
plan apsychologique. M. Doumergue (IV, 278 s.) consacre un délicieux
alinéa aux dogmaticiens qui veulent apprendre a Calvin — ou luifaire
dire, ce qui est pire — ce qu’il aurait did penser pour avoir raison et
étre logique, et qui inventent un trés beau Calvin, qui n’a jamais
existé.

M. Beckmann veut démontrer que la notion calviniste du sacrement
est trés voisine (sinon identique) de la notion augustinienne.

Calvin sans cesse s’en référe au « Pére » de I’Eglise ; a bon droit
selon M. Beckmann. Y a-t-1l dépendance ? Calvin a-t-1l repris dans
ses grandes lignes la pensée augustinienne ? Ou bien, partant des
mémes prémisses, I’a-t-il retrouvée de lui-méme ? Une réponse caté-
gorique & ces questions est impossible (p. 164). Chez les deux théo-
logiens, on distingue la méme notion du sacrement qui est double
en sa nature ; le sacrement est a la fois une obsignatio gratie, acte
terrestre et visible, paralléele & un acte divin invisible. Parallélisme
platonicien, dit M. Beckmann. _ ’

Pour comprendre la doctrine calvinienne du sacrement, 1l faut
Popposer au matérialisme catholique et luthérien et au spiritualisme
zwinglien.

Dans sa polémique contre les luthériens et contre les cathohques,
Calvin refuse d’attribuer aux signes une efficacité indépendante qui
n’appaertiendrait pas au Saint-Esprit ; les signa ne sont pas la realité,
ils la représentent, ils la préchent comme la Parole, ils sont comme
elle un moyen de grice, pas le moyen. Mais la réalité, la res sacra
mentt, la grace contenue dans le sacrement (qui est la méme que celle
contenue dans la Parole) 1l faut la foi pour y participer, la foi,
c’est-a-dire une compréhension spirituelle qui est ’cuvre du Saint-
Esprit. Et la foi ne s’arréte pas aux éléments, qui ne sont rien,
mais s’adresse a la Parole de la promesse (Verbum fidei insculptum
est sacramentis).

Contre les Zuricois, Calvin fait valoir que le sacrement n’est pas
qu’un symbole, mais un instrumentum gratiz dont Dieu, certainement,
aurait pu se passer, mais dont, en fait, il ne se passe pas. User du sacre-
ment est un ordre de Dieu. Il est (‘esse) quelque chose d’objectif, encore
qu’il ne soit utile (prodesse) que par la foi. Telle est la nature du sacre-
ment : il n’est pas la substance de la grice, ni un pur symbole ; mais
la foi fait de 'ezhibitio gratiz une réalité subjective, une sorte de
prédication psychologique. En outre, il était nécessaire, a coté de la
parole, a cause de la constitution de notre étre ; mais l'efficacité psy-



296 ROBERT CENTLIVRES

chologique n’appartient pas en propre aux éléments, elle leur est
conférée spécralement par Dieu (1).

En général la méme notion du sacrement se retrouve chez Augustin ;
les divergences viennent des autres doctrines en rapport avec celle
du sacrement, celle de 1’Eglise, par exemple.

Aprés cette étude générale, M. Beckmann expose la pensée de Calvin
sur le baptéme et la céne ; voyons ce qui concerne cette derniére.

Comment le sacrement de la céne est-1l une communicatio Christi?
Cette question se divise en trois :

10 Comment se représenter la présence du Christ dans la céne ?
Calvin combat la doctrine luthérienne selon laquelle la substance
de la divinité s'infiltre dans les éléments, ce qui est offensant pour la
majesté divine ; il repousse aussi I'ubiquité du corps du Christ, doc-
trine qui ne tient pas compte de la vraie nature humaine du Christ :
corporellement, le Christ est au ciel et ne saurait étre ailleurs ; selon la
majesté, 1l est partout. Il s’agit donc dans le sacrement, non d’une
présence substantielle, mais de la réalisation sacramentelle de la
présence spirituelle. Il faut défendre cette réalisation contre la con-
ception purement symbolique des zwingliens.

20 De quelle sorte est la manducatio Christi? Pour Zwingli, edere=
credere. Non, dit Calvin, edere est un fruit; la céne donne quelque
chose par la fo1; elle fait habiter le Christ en nous ; elle est une réalité
actuelle. Contre les luthériens, il définit le mode de cette manducaiio,
qui n’est pas oralis, mais substantialis (parce qu’elle est sacramentelle).
De méme que la fol qui vient & la rencontre de 'esprit et lui répond,
le Saint-Esprit est le trait d’union (vinculum conjunctionis) entre la
chair du Christ et 'homme.

3% En quoi consiste la grice de la céne ? Seule la communion avec
le Christ lui-méme nous donne la communion & sa rédemption :
communier a4 son Esprit ne peut avoir lieu sans communier a son
humanité. La vie vient de Dieu, mais c’est par I'intermédiaire de ’hu-
manité du Christ qu’elle se communique aux hommes. Cette commu-
nion 4 ’humanité du Christ est la promesse dont la céne est la raali-
sation (réalisation sacramentelle et qui s’opére par la fo1).

Ce qui ressort de I’étude excellente de M. Beckmann, c’est P'esprit
positif de la pensée de Calvin: Dieu a ordonné d’user de ces inter-
médiaires que sont les sacrements. Ceux-ci nous unissent au Christ

(1) C’est ainsi que Calvin dit dans son catéchisme que c’est Dieu qui
confére spécialement aux aliments la valeur nutritive qu’ils n’ont pas d’eux-
mémes. Il y a 1a une idée chére & Calvin ; les causes naturelles, inférieures,
sont des moyens dans la main de Dieu, des organes de sa grace et de sa puis-
sance, et comme tels ils ont une trés grande dignité ; mais par eux-mémes,
ils ne sont rien et Dieu en reste toujours le maitre. Il y a chez Calvin le double
souci de garder leur valeur aux intermédiaires et & Dieu la souveraineté.



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 297

terrestre et humain. La religion de Calvin est exempte de toute « dés-
incarnation », de toute «désacramentalisation » (sit venia verbo; ce
sont des expressions de M. Journet).

L’université d’Utrecht avait proposé comme sujet de concours
pour l'année 1924-1925 la doctrine de la prédestination chez saint
Thomas et chez Calvin. Le mémoire du R. P. C. Friethoff O. P, a
été primé et a paru a Fribourg. Nous ne nous arréterons pas longtemps
a cette étude et nous n'indiquerons que les conclusions de 'auteur.

Tandis que, pour Calvin, Dieu élit les uns a la gloire et destine les
autres a la mort, pour Thomas d’Aquin Dieu suscite chez ceux qu’il
a élus des ceuvres qui leur méritent la gloire. Calvin exclut toute
idée de mérite, et le «loyer» des élus est lui-méme pure grice. En
outre 1l n’y a pas de réprobation chez Thomas, mais simplement
omission ; Dieu n’élit pas tout le monde. Et les oubliés ? Dieu ne leur
donne pas la grice nécessaire et par conséquent, 1l sait d’avance
qu’ils pécheront. Et alors, par un acte de sa justice il les rejette, a
cause des fautes qu’ils commettront certainement (donc pas en vertu
de sa souveraineté absolue, comme pour Calvin).

La principale différence entre les deux doctrines réside dans la
notion du mal; 'un et l'autre en rendent ’homme responsable :
Dieu donne la force qui fait agir; mais le mal de 'action vient de
I’homme seul. Seulement pour saint Thomas, le mal n’est rien en lui-
méme, il n’est que privation de bien : une action est mauvaise dans
la mesure ou elle n’est pas ordonnée a Dieu. Pour Calvin, le mal est
quelque chose de positif et un acte mauvais contient une malitia,
un venin,

Un certain nombre d’expressions ont changé de sens entre le
treizieme et le seiziéme siécle. Ainsi le mot de mérite signifie chez
Thomas d’Aquin: ceuvre capable d’acquérir la wvie éternelle (peu
importe origine de 'acte) ; précisément, pour lui, le mérite ne peut
pas venir de 'homme naturel mais seulement de la collaboration de
la grice et de notre libre arbitre. Mais les nominalistes ont augmenté
énormément la part de ’homme et «mérite » s’est de plus en plus
Opposé a «grice », ce qui est un non sens pour saint Thomas.

Friethoff admet cette idée intéressante du Hollandais Dijk & propos
de la différence entre infra- et supralapsaires : la différence n’est pas
dans 'ordre des décrets: I’élection précéde-t-elle la chute (supralap-
sarisme) ou la suit-elle (infralapsarisme) ? Mais dans la réponse que
I’on donne & ces deux questions: @) la chute a-t-elle été voulue de Dieu
(supralapsarisme) ou simplement prévue (infralapsarisme)? b) la pré-
destination est-elle un acte de la souveraineté (supralapsarisme) ou
de la justice divines (infralapsarisme)? Dés lors, Calvin m1 Thomas
d’Aquin ne sont infralapsaires.



298 ROBERT CENTLIVRES

III, DIVERS,

Il est superflu de présenter aux lecteurs de la Revue le volume de
M. Eugéne Choisy, paru a la Cause en 1926 et intitulé: Calvin éducateur
des consciences. L’auteur y montre la personnalité religieuse de Calvin,
puis 1l déerit 'influence que cette personnalité exerga sur la vie et les
meeurs de ceux qui 'ont approchée.

Ausst a la Cause, et sous le titre: Etudes sur la pensée et I'ceuvre
de Calpin a paru a la fin de 1927 un petit volume réunissant divers
articles de feu Paul Lobstein. Cet ouvrage est destiné au public non
théologien ; 1l contient entre autres des fragments de I’étude parue
ici-méme en 1909 sur la connaissance religieuse d’apres Calvin et un

résumé de la thése de Lobstein, Die Ethik Calvins, 1877.

Il faut saluer avec respect et reconnaissance ’ceuvre monumentale
du doyen Emile Doumergue et rendre grices & Dieu qui en a permis
I’achévement. La quatriéme partie (tome VI et VII) a paru en 1926

et 1927 a la Cause. Le tome VI, intitulé: La lutte, montre Calvin aux

prises avec ses divers adversaires (Bolsee, Castellion, Servet); le der-
nier, Le triomphe, raconte la victoire définitive du calvinisme. On
retrouve dans ces volumes les mémes qualités que dans les précédents :
précision, souci du détail, beaucoup de vie, mais aussi cette tendance
continuelle a 'apologie qui lasse un peu.

Parmi les articles de revues intéressants a signaler, 1l faut mentionner
en premiére ligne larticle Calvin dans la deuxiéme édition de la
Religion in Gesch. u. Gegensvart, qui montre assez bien 1'état actuel
des problémes ; I'auteur en est M. Peter Barth, pasteur a Madiswil,
I’éditeur des Opera selecta. Selon lui, « Jeder Versuch Calyins Theologie
pon etnem einzelnen in thr enthaltenen Gedanken, sei es dem der Pre-
destination oder dem der Macht Gottes abzuleiten, ersweist sich als irre-

fithrend » (p. 1430).

Ce n’est pas le lieu de noter ici les critiques faites a M. Peter Barth
a propos du premier volume de I’édition d’ceuvres choisies de Calvin.
Le second se fait attendre, ce qui est bon signe. Nous signalons pour
mémoire I'article de M. Niesel dans les « Theologische Blaetter » de
janvier 1928, ou il cherche a prouver que I’édition de 1536 de I'Ins-
titution déja fut traduite en francais ; de cette traduction, nous n’aurions
conservé que I’Epitre & Frangois Ier,



OUVRAGES RECENTS SUR CALVIN 299

Le bulletin de la Société calviniste (n® 3, nov. 1927), a publié un
article trés intéressant de M. Lecerf, intitulé De Plautorité dans le
calvinisme.

L’auteur y définit 'autorité comme étant le droit d’obtenir 'assen-
timent de la fo1 et le consentement de la volonté. A Dieu appartient
cette autorité. Au-dessous, il y a les autorités dérivées; intérieures
(principes de la raison théorique et pratique, évidence sensible) ;
extérieures (autorités ecclésiastiques et politiques). M. Lecerf sou-
ligne que les principes de la raison «ne méritent notre créance que
parce quils sont congus comme des reflets de la lumiére du Verbe ».
D’autre part, 11 n’y a pas de raison «tirant d’elle-méme la matiére
de ses connaissances, pas de science indépendante de l'expérience...
Pexpérience sensible n’est que la perception de I'activité de Dieu dans
les causes secondes ». Dans le domaine moral, pas de morale indépen-
dante ; en politique, pas d’autorité absolue, ni d’anarchie, car toute
autorité vient de Dieu. Dans le domaine religieux, I'autorité est la
communication de la vérité par Dieu lui-méme ; 1l ne peut y en avoir
d’autre. En philosophie, le calvinisme ne saurait s’accommoder ni
du cartésianisme ni du kantisme. En dogmatique, 1l repousse le sym-
bolo-fidéisme qui ne croit qu'a un Dieu immanent.

L’intérét de cette étude est double : elle est un essai de tractation
philosophique du dogme calviniste ; en outre elle est écrite non par
un historien de la pensée de Calvin, mais par un fervent croyant
calviniste, doublé d’un philosophe et d’un théologien.

D’autres articles seraient & signaler, en particulier ceux de M. Jacques
Pannier dans la Revue d’histoire et de philosophie religieuses, de
Strasbourg (Recherches sur Uévolution religieuse de Calvin avant so
conversion; 3¢ année, 1923, n% 3 et 4) et Caloin et épiscopat (6©
année, 1926, n% 4 et 5). Mais 1l faut clore enfin cette trop longue étude,
en nous réjouissant de I'intérét suscité par la pensée de Calvin en Alle-

magne comme en France.
RosBert CENTLIVRES.



	Revue Générale : ouvrages récents sur Calvin

