
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Revue Générale : ouvrages récents sur Calvin

Autor: Centlivres, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GÉNÉRALE

OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN

En Allemagne, comme en France, nous assistons a une renaissance
calviniste ; le mouvement théologique qui a pour centre le professeur
Barth se réclame de Calvin, à tort ou à raison. A Paris, le pasteur et
professeur Lecerf a fondé une « Société calviniste » qui travaille à

restaurer la théologie même du réformateur. Celui-ci devient donc
à la mode un peu partout.

L'article qu'on va lire se propose de présenter aux lecteurs de la
Revue quelques ouvrages caractéristiques et de donner par là une idée
du genre des problèmes qui préoccupent les historiens modernes de
la pensée de Calvin.

I. OUVRAGES CONCERNANT L ENSEMBLE DU SYSTEME DE CALVIN.

Hermann Bauke. Die Probleme der Theologie Calvins. Leipzig, Hinrichs, 1922.
VIII-108 p.

Otto Ritschl. Dogmengeschickte des Protestantismus. III. Band : Die refor¬
mierte Theologie des 16. u. 17. Jhh. (les chap. 47 à 49, p. 156 à 242 concernent
Calvin). Göttingen, Vandenhœk u. Ruprecht, 1926.

Alfred de Quervain. Calvin, sein Lehren und Kämpfen. Berlin, Furche Verlag.
1925.

Pourquoi, se demande M. Bauke, y a-t-il un tel désacord entre
les savants qui cherchent à comprendre Calvin Parce qu'on n'a pas
su distinguer entre la forme et le fond : sa spéculation est purement
formelle ; c'est une dialectique, une organisation de concepts, mais
qui ne touche pas le fond des choses. Les Allemands ont cru à tort
avoir à faire à un métaphysicien et le Français Doumergue est celui



284 ROBERT CENTLIVRES

qui a le mieux compris Calvin parce qu'il est comme son héros « ein
französischer Orator ». Par le contenu de sa pensée, Calvin est très
proche de Luther : il en diffère par l'ordonnance du système et la
liaison des éléments. Il ne faut pas oublier, si l'on veut comprendre
Calvin, ce qu'il y a de firmel dans les trois caractères de sa pensée :

son biblicisme, son rationalisme et sa facon antithétique de s'exprimer
(complexio oppositorum). La théologie de Calvin pose un certain nombre
de problèmes ; ainsi, il y a déjà pas mal de temps qu'on est en quête
d'un principe fondamental, de l'idée dont on pourra déduire tout le

système ; autant de savants, autant de solutions. Les historiens
modernes s'accordent à reconnaître chez Calvin deux principes
fondamentaux ; d'une part la doctrine de la souveraineté de Dieu (élément
objectif de la piété), d'autre part, la doctrine de la justification par la
foi (élément subjectif). Il y a entre ces divers interprètes des nuances,
que signale M. Bauke. Mais pour lui, il n'y a pas de principe matériel
de la théologie calviniste, car elle n'est pas une métaphysique i elle
a plutôt un grand nombre d'éléments isolés, égaux en importance,
souvent opposés et dont Calvin, grâce à sa dialectique, construit un
système. L'effort des historiens consistera donc à déterminer ces

éléments, à rechercher leur origine et leur place dans la construction
(P- 31).

D'autres questions d'ordre formel se posent : Calvin est-il théologien

ou philosophe De quelle nature est son biblicisme Quel est
le fondement de la foi etc. Questions auxquelles M. Bauke veut qu'on
réponde en distinguant soigneusement entre la forme dialectique et le

contenu religieux.
Puis l'auteur examine quelques-unes des doctrines essentielles :

théologie proprement dite, sotériologie, doctrine de la prédestination,
ecclésiologie. Prenons trois exemples :

D'abord la notion de Dieu : Le Dieu de Calvin est-il celui des nomi-
nalistes, un Dieu métaphysique Il faut distinguer entre la forme
juridique de la notion calviniste de Dieu, et son contenu, qui vient
de la Bible et de Luther.' Il ne faut pas se laisser tromper par cet
appareil juridique : Calvin n'a pas réfléchi en méthaphysicien sur
l'idée de Dieu, il n'a pas distingué entre la voluntas Dei revelata et la
voluntas abscondita, ou entre la potentia ordinata et la potentia absoluta.

Un autre exemple : la doctrine de la justification. M. Lüttge (Die
Rechtfertigungslehre Calvins und ihre Bedeutung für seine Frcem-

migkeit, 1909J tente de montrer l'accord de Calvin et de Luther, et M.

Lang le conteste. D'où vient cette divergence Ni l'un ni l'autre n'ont
vu que Luther et Calvin sont d'accord sur le fond de la doctrine ;

la différence réside en ceci, que Calvin voit autrement que Luther
le rapport entre la justification et la sanctification ; pure différence
dialectique, formelle, dit M. Bauke.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 285

A propos de la doctrine de la prédestination, on s'est demandé :

est-ce la doctrine centrale de la dogmatique calviniste, ou est-elle
une partie secondaire du système, un accessoire dont on pourrait se

passer (A. Ritschl) Avec raison, M. Doumergue y voit la clef de

voûte, pièce essentielle de l'édifice, mais pas fondamentale. Cette
doctrine n'est pas une explication du fond des choses, mais une construction

dialectique insérée dans le système, faisant corps avec l'ensemble.
La théologie de Calvin est-elle originale se demande l'auteur dans

son dernier chapitre. Oui, elle l'est par son ordonnance ; même si tout
le contenu, toute la matière du système venait de Luther, la place
que Calvin assigne aux éléments leur donne une valeur et une
signification originales. En outre, l'originalité de Calvin réside en ceci :

il a étudié et tenté de résoudre, en les faisant rentrer dans le cadre
de sa dogmatique, les problèmes pratiques (ecclésiastiques et politiques)
que posent les relations de l'Evangile et du monde, de l'Eglise et
de l'Etat. Car si Calvin s'est assimilé la conception luthérienne du
christianisme, il a, ce que n'a pas Luther, le souci de l'ensemble, du
Royaume de Dieu ; de là son intérêt pour les problèmes politiques et
ecclésiastiques.

L'œuvre de M. Bauke contient beaucoup de remarques intéressantes ;

on regrette cju'il n'ait pas démontré davantage. Son exposé est un peu
boiteux : il y a des répétitions, des idées abandonnées en cours de route,
et quelques contradictions, du moins apparentes. C'est ainsi que durant
tout son exposé, il sépare, arbitrairement, la forme et le fond, comme
si l'ordonnance des matières et la liaison des éléments n'exprimaient
pas une position religieuse originale ; et ce n'est qu'à la fin de son livre
qu'il reconnaît l'importance de la forme. Mais c'est avec raison qu'il
signale un grand nombre de problèmes en suspens, par exemple tous
ceux concernant la philosophie de la religion, l'ontologie et la
psychologie de Calvin.

La Dogmengeschichte des Protestantismus du professeur Otto
Ritschl, de Bonn, est une œuvre remarquable, pleine d'érudition et
de finesse. Les deux premiers volumes (1908 et 1912) traitent de Luther
et de la théologie luthérienne jusqu'à la Formula Concordiae (1577) ;

le troisième (1926) étudie la théologie réformée (Zwingli, Bucer, Calvin
et le calvinisme jusqu'à la révocation de l'Edit de Nantes). Enfin,
le dernier volume, paru en 1927, est consacré à la théologie luthérienne
au dix-septième siècle. Malheureusement, la langue de M. Ritschl est
obscure, compacte et ses phrases interminables : c'est là un obstacle
très réel à la diffusion de cet ouvrage dans les pays de langue française.

Dans le tome troisième, quatre-vingt six pages sont consacrées à

Calvin : c'est peu et il faut admirer la maîtrise de l'auteur qui a su voir
les grandes lignes du système calviniste.



286 ROBERT CENTLIVRES

On a dit de Calvin qu'il était un génial organisateur d'idées : dès

l'abord, M. Ritschl lui reproche le plan de l'Institution. En effet, comme
il parle du Dieu créateur avant de traiter du Dieu rédempteur, il est
obligé de séparer les chapitres sur la providence de ceux traitant de
la prédestination ; la trinité est étudiée au chapitre 13 du livre I puis
reprise au livre II. Pourquoi, demande M. Ritschl, ces exposés sur le
Dieu de la religion naturelle Ce sont des frigidse speculationes.

D'accord avec les récents historiens, l'auteur voit chez Calvin une
tendance religieuse, subjective, qui vient de Luther, et que M. Wernle
a étudiée dans son beau livre ; lui s'attachera à l'aspect objectif,
systématique de cette pensée, et montrera surtout chez Calvin le
constructeur (p. 165 note et p. 166).

La doctrine de la justification garde pour le réformateur français
une très grande importance religieuse, mais elle n'a plus la place unique
qu'elle occupait chez Luther ; elle dépend de l'élection, qui est à

l'origine de notre salut. M. Ritschl pense que c'est son biblicisme qui a

dicté à Calvin cette modification. Ne serait-ce pas son zèle pour l'hon-
heur de Dieu C'est à Lui seul qu'appartient l'initiative du salut.
En effet, Calvin est jaloux pour son Dieu : il a le souci de son « prestige

» (1) ; ce prestige que le Français revendique pour sa nation,
l'exilé le veut pour son Dieu. Cette «sublimation» du sentiment
patriotique étonne un peu.

La doctrine de la prédestination est bien décrite et mise en rapport
avec la doctrine de l'Esprit commune à Bucer et à Calvin. C'est
l'arcana Dei inspiratio qui dirige le monde entier, les élus et les

réprouvés ; mais les élus sont en plus illuminati ; eux seuls comprennent
la Parole et ont la foi, c'est-à-dire la ferme assurance que les promesses
de la Parole les concernent personnellement.

Le but final de l'élection est le salut éternel, la glorificatio, participation

à la gloire de Dieu, il se réalise par la vocation, la justification,
et la sanctification qui sont des causse inferiores, des moyens, des

échelons ; Rom. vm, 30.
Le generale fidei objectum est la Parole de Dieu, qui contient la

vérité ; le proprium fidei objectum est la promesse, la bienveillance
de Dieu à notre égard.

L'auteur examine ensuite les doctrines de la chute, de la rédemption,

de la pénitence. Pour Calvin, la pénitence est la conversion de

notre vie à Dieu. La loi a pour lui une importance permanente et
comme pour Mélanchthon un triple usage : elle révèle le péché, maintient
les réprouvés dans l'obéissance extérieure et reste pour les fidèles un
aiguillon qui les pousse à suivre la volonté de Dieu. Tandis que, pour

(1) C'est ainsi qu'avec beaucoup de bonheur M. Ritschl traduit l'expression

gloria Dei.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 287

Luther, la foi consiste dans la possession dès ici-bas de certains biens

spirituels, pour Calvin elle n'est que l'attente de notre félicité dans
l'au-delà ; elle s'oppose à la vue.

Après cet exposé général, M. Ritschl reprend la doctrine de la
justification et l'examine dans ses rapports avec les œuvres des croyants.
Pour Luther, avons-nous vu, la justification occupe une place unique ;

Calvin dit de cette doctrine qu'elle est le prsecipuus sustinendas

religionis cardo, mais il lui donne cependant dans son système un
rôle plus humble : elle est un moyen dont Dieu use en corrélation avec
d'autres pour parvenir à ses fins ; un autre de ces moyens est la
sanctification, c'est-à-dire les progrès de la vie morale du chrétien ; de
là l'importance des œuvres dans la doctrine calviniste. Notre vie a

aux yeux de Calvin une importance très réelle, elle est un de ces
« moyens » qu'il se garde bien de négliger et que Dieu ne méprise point
non plus, encore qu'il s'en puisse passer. C'est ainsi que le fidèle peut
en considérant ses œuvres confirmer l'espérance qu'il a d'hériter la
gloire. Et c'est ainsi que Calvin postule des degrés dans la félicité.
Dieu donne à nos œuvres une compensation : mais il ne faut pas oublier
qu'il le fait par grâce pure.

Cette importance donnée à la vie présente est caractéristique de

la piété réformée ; elle est à l'origine du moralisme et du puritanisme.
Chez Calvin, ce ne sont que des tendances, toujours très nettement
limitées, et corrigées, tempérées par d'autres considerations opposées.
D'ailleurs, il ne faut pas oublier l'autre aspect, l'élément subjectif.
Dans cet ordre de considérations, la justification gratuite est à la

place d'honneur, de même le rôle du Christ. Les œuvres n'ont aucune
vertu pour nous mériter le salut ou le pardon ; par elles nous devons

glorifier Dieu. M. Ritschl fait ces réserves, mais, parce qu'il songe
constamment à Luther, chez qui la justification est au centre de la
vie et de la pensée religieuses, il n'arrive pas à comprendre Calvin et
lui fait tort. En voici deux exemples :

Luther n'admettait d'autre garantie du salut que la certitude
intérieure de sa justification ; Calvin use en plus du Syllogismus prac-
ticus i les bonnes œuvres sont une garantie de l'élection. M. Ritschl
trouve que ces deux méthodes se contredisent (p. 208) ; oui bien si
l'on parlait de Luther mais chez Calvin, elles sont parfaitement compatibles

l'une avec l'autre. Et d'ailleurs, que de réserves prudentes
empêchent tout abus de ce Syllogismus practicus (cf. Institution, III,
xiv, 18).

M. Ritschl écrit, p. 217 : « Dans ces conditions, la décision définitive
concernant l'admission des élus à la gloire éternelle ne peut coïncider

qu'avec leur glorification...» Il semble admettre que pour Calvin le fidèle

mérite son salut par l'œuvre de sa sanctification ; or il n'en est rien ;

la sanctification est un moyen compris dans la grâce de l'élection, un



288 ROBERT CENTLlVRES

intermédiaire par lequel Dieu fait passer le fidèle ; mais Lui reste maître
de ce moyen et, l'on peut dire, seul actif, par l'efficace du Saint-Esprit.

M. Ritschl consacre un paragraphe au donum perseverantise
indispensable aux élus. Dieu donne à certains la foi temporaire qui a toutes
les apparences de la vraie foi, sans en avoir la durée ; mais n'est-ce pas
mettre en question la véracité de Dieu, qui se plairait à tromper les
réprouvés Calvin a voulu par là expliquer comment certains hommes
ont pu perdre une foi qui avait tous les dehors de l'authenticité (Bolsec,
Ochino).

Le troisième chapitre traite de l'Eglise et des sacrements. L'Eglise
catholique invisible est composée de l'ensemble des élus ; mais nous
avons à nous rattacher à l'Eglise visible, où sont mêlés electi et reprobi.
Elle existe partout où la Parole est prêchée et les sacrements distribués.

L'importance de la discipline ecclésiastique vient du devoir
qu'ont les élus membres de l'église de promouvoir la gloire de Dieu.
Il faut les y contraindre, comme il faut exhorter le magistrat à accomplir

cette partie de son devoir : travailler à augmenter l'honneur de Dieu.
En ce qui concerne le sacrement, l'exposé de M. Ritschl s'accorde

avec celui de M. Beckmann que nous étudierons plus loin. La double
nature de l'eucharistie est bien saisie : « Il y a deux choses dans la
cène : la participation à une action sacramentelle terrestre et la
certitude qu'intérieurement uni au Christ on peut jouir de la bénédiction
de cette communion spirituelle » (p. 240). Le baptême est toujours
difficile à expliquer dans la doctrine calviniste : c'est en se rappelant
la promesse qui y est attachée qu'on s'en assimile le bénéfice.

Dans son étude, M. Ritschl n'a considéré que la première et la
dernière édition de VInstitution. Son exposé aurait gagné en précision
et surtout en nuances, s'il avait tenu compte des écrits polémiques
qui n'ajoutent rien, mais montrent avec plus de netteté les contours
et le relief de la doctrine. L'auteur a bien montré ce qui vient de

Buci-r et de Luther, soit directement, soit par l'intermédiaire de

Mélanchthon ; la doctrine du triplex usus legis se trouve déjà chez Mé-
1 anchthon, qui donne aussi une importance aux œuvres dans la vie

chrétienne, quoique dans un autre sens que Calvin. Naturellement,
tous les problèmes concernant l'origine des divers éléments de la
doctrine calviniste ne sont pas résolus : d'où vient par exemple cette
préoccupation du prestige de Dieu

On sent que M. Ritschl connaît admirablement Luther et la théologie

luthérienne ; constamment Calvin est comparé aux réformateurs
allemands, et parfois un peu injustement ; il le juge du dehors (quoique
l'ensemble de sa doctrine soit parfaitement saisi). Mais cette comparaison

est extrêmement riche, pleine de vues intéressantes et suggestives.
Dans ces quatre vingt six pages comme dans toute l'œuvre de

M. Ritschl, il y a des trésors, dont, hélas, l'extraction est malaisée.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 289

A la première lecture, le petit volume de M. de Quervain semble
mériter un « mené, mené, thékel » ; mais on se rend bientôt compte
qu'il y a beaucoup de substance dans ces cent pages. Le malheur est que
l'auteur ne s'est pas toujours exprimé très clairement, et pour
comprendre telle de ses pages, il faut déjà connaître Calvin. Pour un
ouvrage qui s'adresse au grand public et doit lui révéler la valeur
actuelle du réformateur, ce manque de clarté est regrettable. Mais
cela n'enlève rien aux qualités de profondeur et de perspicacité dont
fait preuve M. de Quervain. Soulignons entre autres l'idée très
heureuse de saisir la pensée de Calvin dans sa polémique. Nous

suivrons, dans l'étude de son travail, l'ordre des chapitres qu'il nous

propose.
Le catholicisme. Le premier chapitre est consacré à l'étude de la

polémique de Sadolet et de Calvin : l'idée est intéressante, car ces

documents contiennent presque tous les éléments des controverses
postérieures.

Pour Sadolet, le péché des réformateurs consiste moins dans les

nouvelles idées qu'ils ont exprimées, que dans leur refus de se

soumettre à l'Eglise. Quant à Calvin, voici comment M. de Quervain
caractérise son attitude : Retour à la Bible, interprétée par l'Esprit, et
contrôle de l'Esprit par la Bible. «Où l'Esprit n'est plus lié àia Parole
de Dieu, à la révélation, il perd son caractère divin ; il n'est plus grâce,
don gratuit ; il n'a plus son action libératrice clans le sens de l'Evangile.»
(p. 21) « Quand Calvin parle de la Parole de Dieu, il n'entend pas un
système de vérités religieuses... Dieu agit, Dieu se révèle ; les paroles
de Dieu sont des actes, non des vérités générales. »

Il me paraît utile de présenter à ce propos quelques remarques.
M. de Quervain a introduit dans son exposé des termes et des

interprétations modernes qui ne contribuent pas à sa clarté ; par exemple,

p. 25 : « Glaube ist Gehorsam gegen Gottes Ruf, ist Entscheidung » ;

on préférerait un exposé plus littéral de la controverse.
L'auteur s'en est tenu à un seul point de la lettre à Sadolet : la

corrélation de l'Esprit et de la Parole ; il est vrai que Calvin y insiste
beaucoup (cf. Calv. Op., III, 393-394, 405 ; Opera selecla, I, 465-466

et 478). Mais ce principe est trop étroit et ne rend pas compte de la
richesse de la lettre de Calvin. Puis, s'arrêter là, c'est suggérer la
question : Comment l'Esprit interprète-t-il la Parole De sorte qu'il
nous paraît plus utile de se demander ce que Calvin trouve dans la
Bible et ce qu'il reproche aux catholiques de n'y pas voir. Calvin
veut sauvegarder notre rédemption ; d'une part en maintenant
l'humanité (et la divinité) du Christ, d'autre part en veillant sur la
sécurité des pauvres consciences. De là les critiques adressées à l'Eglise
catholique : Dans l'eucharistie, elle adore les éléments au lieu du Christ
et fait également tort à l'humanité et à la divinité du Christ. Les



290 ROBERT CENTLIVRES

satisfactions font oublier la seule victime expiatoire ; l'intercession
des saints détourne les âmes de songer à l'intercession du Christ ;

la confession auriculaire plonge les pauvres consciences' dans d'horribles

tourments ; la hiérarchie s'attribue une autorité qui ne revient
qu'au Christ, chef unique de l'Eglise (voir Calv. op., III, 400, 401,
403 ; Op. sel., I, 472, 473 passim).

La rédemption, nous devons nous l'assimiler, la saisir par la foi.
Sadolet avait employé l'expression « fide sola », en précisant qu'il ne
s'agissait pas, comme le veulent « isti novarum rerum repertores »,

de fiducia et de credulitas, mais aussi de charité et d'œuvres (Calv.
Op., III, 374 ; Op. sel., I, 446). Calvin a une notion toute différente
de la foi, cjui est celle de Luther, et que Sadolet, ni aucun catholique
ne pouvait comprendre (1). Pour tous les réformateurs, la foi est
d'abord le témoignage du Saint-Esprit dans nos consciences, puis
« quoties justificandi facultatem ei tribuit », elle appréhende Christ,
qui est en même temps justification et sanctification. (Calv. Op.,
III, 405, 406, 398. Op. sel, I, 478, 479, 470).

Calvin adresse encore au catholicisme une critique qu'il eût valu
la peine de signaler : Il l'accuse d'avoir empiété sur le domaine de

l'Etat, d'avoir usurpé le jus gladii, le droit de juridiction, etc. Il
faut rendre même à l'Etat l'administration des biens temporels de

l'Eglise.
L'individualisme religieux. Calvin lutta longtemps contre, cette

tendance (anabaptistes, libertins, Servet).
Les anabaptistes semblent à beaucoup de modernes les vrais

réformateurs, les seuls conséquents. Au nom de l'Ecriture, ils rejettent le

baptême des enfants ; ils veulent une Eglise pure, où l'on n'entre que
converti ; ils sont indifférents, sinon hostiles à l'Etat non chrétien.
Admirateurs du Sermon sur la montagne, ils négligent saint Paul.
Calvin, refuse énergiquement de faire dépendre l'appartenance à

l'Eglise d'un effort vers un idéal ; il ne veut pas anéantir la communauté

des saints, des « in Christo », pour faire de l'Eglise une
communauté des purs... L'Eglise n'est pas une communauté d'hommes
unis par le même idéal et qui se dissoudrait quand s'évanouirait cet
idéal commun. L'Eglise n'est pas un idéal, elle est un fait, un don de

Dieu, antérieur aux hommes qui la composent. La majesté de la
Parole et des sacrements suffit pour constituer une Eglise, malgré
toutes les fautes et les erreurs (cf. Calv. Op., VII, 68). C'est ainsi cpie
se justifie le baptême des enfants : la grâce prévient l'homme. La dis-

(1) La question de la foi se retrouve dans toutes les discussions, dans tous
les ouvrages de controverse ; jamais on ne put se comprendre. Voir, dans les
Actes de la Dispute de Lausanne publiés par M. Piaget, p. 132-137, un exemple
entre mille.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 291

cipline ecclésiastique n'est pas le premier acte de la conquête du
monde par Dieu, mais une faible démonstration à la gloire de Dieu,
sans valeur en soi. Calvin prend la défense de l'Etat pour deux raisons :

1° Il s'oppose à toute confusion entre le domaine religieux et le domaine

politique : « Il est ennemi de cette sorte de pacifisme qui veut être

une religion, pour qui la défense de répandre le sang, la suppression
de la guerre est une loi absolue » (p. 36) ; il écrit : « Le tout est que
nous sachions l'office de notre Seigneur Jésus-Christ. Son office est
de pardonner les péchés et d'adresser la Parole aux consciences ; de faire
des punitions corporelles, il ne se mêle pas ». En se retirant de l'Etat
et en donnant à l'Eglise les tâches de l'Etat on tombe dans le moralisme,
confusion de la religion et de la morale. Ainsi, l'Eglise et les

ecclésiastiques n'ont pas à se mêler des affaires du Magistrat. 2° D'autre
part, l'Etat a une mission divine : « La principale fin des magistrats
n'est pas d'entretenir leurs sujets en paix selon la chair, mais plutôt
de procurer que Dieu soit servi et honoré dans leur pays.» En refusant
leur collaboration, les anabaptistes sont « ennemis de Dieu et du genre
humain ».

Les « spirituels » sont plus dangereux : ils ne veulent rien savoir
de l'église visible, à laquelle tient Calvin. Dieu connaissant la vraie
nature de l'homme (qui, dans sa faiblesse, a besoin d'aides extérieures)
a institué l'Eglise avec ses docteurs et ses pasteurs et lui a confié
l'administration des sacrements. C'est par elle que Dieu se révèle
aux hommes, et c'est par elle que nous devenons participants du Christ,
chef de l'Eglise. Non pas qu'elle ait sa valeur en elle-même : elle est

un organe, dont Dieu dispose librement. Cf. Institution 1560, IV, i, 5.
M. de Quervain discerne très bien du panthéisme, derrière la doctrine
des spiritualistes: l'Esprit, partout agissant et seul actif dans le monde.
En défendant les organes de la Révélation, Calvin veut sauvegarder
la transcendance de Dieu.

Servet incarnait pour Calvin toutes les erreurs des anabaptistes
et des spirituels ; l'aiguillon venimeux de sa doctrine, M. de Quervain
le voit dans sa christologie ; bien loin d'être un simple homme, le Christ
est le fils de Dieu matériellement ; il n'est pas l'incarnation, dans la
nature humaine, de la seconde personne de la trinité, mais il est la
substance même de Dieu devenue créature : l'âme du Christ et sa chair
sont Dieu. Il y a là un double danger :

La nature du Christ est alors totalement differente de la nôtre. Or
la rédemption a pour condition que le Christ ait souffert dans une
chair absolument identique à la nôtre. Servet « nous arrache notre
Rédempteur, et nous nous tairions! » (cf. Calv. Op., VIII, 595).

En admettant que la nature humaine puisse devenir substance
divine, Servet s'avère panthéiste ; et, de fait, il enseigne qu'une
parcelle de la Divinité existe dans chaque homme ; l'esprit des fidèles



292 ROBERT CENTLIVRES

est conssubstantiei à Dieu, ce qui, en plus, anéantit l'œuvre de la
grâce (cf. Calv. Op., VIII, 606 et 607).

Autorité et liberté. Ce chapitre est moins clair que le précédent, et
il eût mieux valu l'intituler simplement : la liberté. Qu'est-ce que la
liberté Ce n'est pas une puissance de la nature, le mouvement vers
Dieu dont parle la théologie catholique, le libre arbitre de l'homme
qui accepte ou repousse l'appel de Dieu ; elle n'est pas davantage
l'agent du libre développement de l'homme. (Non que Calvin nie
ce développement, à la manière des pessimistes modernes ; mais il
n'est pas la voie qui mène à la vie éternelle.)

La liberté dont Calvin parle n'existe que pour les élus. Elle réside
d'abord en ce que nous sommes libérés de la loi, ou plutôt de sa
malédiction, car le commandement garde son autorité pour les fidèles,
mais il a perdu sa rigueur. Ensuite, la liberté consiste en ceci, que nous
n'obéissons plus servilement à la loi, mais avec joie et confiance,

parce que nous savons que Dieu acceptera nos œuvres, même imparfaites.

Enfin, la liberté est notre indépendance à l'égard des cérémonies,
et des hommes en général ; ce qui ne signifie pas à l'égard de Dieu ;

ils se trompent, ceux qui croient pouvoir s'abandonner à leurs passions

ou, sous couleur de liberté, négligent le devoir de charité. « La liberté
chrétienne dans toutes ses parties est chose spirituelle, de laquelle
toute la force gît à pacifier envers Dieu les consciences timides. »

(cf. Institution, 1560, III, xix, 14.)
Calvin polémise contre Osiander qui songe à une justification

substantielle, à des œuvres qui deviennent bonnes (cf. Niesel, Zeitsch.
f. K. G., 1927). Pour lui nos services restent imparfaits, défectueux,
et sont reçus par pure grâce. Luther, dans le traité de la Liberté
chrétienne, fait plutôt de la reconnaissance le motif de vivre
chrétiennement : « Aus dem Glauben die Lust und Liebe zu Gott» (Clemen,
II, 25 ; W. A., VII, 36). Calvin rapporte tout à la gloire de Dieu, à

l'obéissance qui lui e=t due (cf. Institution 1560, III, vu, 1).
Le dernier chapitre, consacré à l'Eglise, traite de la discipline

ecclésiastique, de l'Eglise invisible, de la combinaison de ces deux autorités :

l'élection, qui fonde l'Eglise et maintient immédiat le rapport du

croyant avec Dieu, et l'Eglise visible, avec sa discipline, instrument
de Dieu sur la terre, armée d'un pouvoir réel, mais toujours
subordonnée à la volonté souveraine de Dieu. La plupart des idées traitées
dans ce dernier chapitre ont été déjà exprimées au chapitre deuxième.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 293

H. OUVRAGES CONCERNANT DES POINTS PARTICULIERS

DE LA PENSÉE DE CALVIN

Peter Brunner. Vom Glauben bei Calvin. Tübingen, Mohr 1925.
Joachim Beckmann. Vom Sakrament bei Calvin. Id. 1926.
C. Friethoff 0. P. Die Prsedeslinationslehre bei Thomas von Aquin und

Calvin. Freiburg i. d. S. 1926.

M. Peter Brunner part de deux remarques : Calvin est sobre dans

ses expressions, très peu psychologique, très rationnel ; sa description
du phénomène religieux fait penser à un dessin d'architecte, et la foi
n'a chez lui rien de sensible. Seconde remarque : il parle par antithèse)
mais tandis que M. Bauke voyait là un caractère extérieur et purement
formel, M. Brunner pense que ces deux observations nous renseignent
sur le fond même de la pensée calvinienne. En effet, la foi, du point
de vue de la psychologie n'est rien de positif, rien qu'une « vacuité »

(eine Leere), qu'un récipient ; mais en tant qu'elle est quelque chose
de positif, elle ne peut se définir que par allusions opposées,
paradoxales.

Pour comprendre ce qu'est la foi, il faut savoir dans quelle situation
elle intervient dans l'homme : elle est la solution de la « Krisis », par
quoi il faut entendre la condamnation absolue que l'homme prononce
sur lui-même lorsqu'il se regarde devant Dieu. Cette condamnation
est rendue plus complète par le sentiment de la miséricorde de Dieu.
C'est l'œuvre de la foi de saisir cette, miséricorde, mais en même temps
elle reste consciente de la condamnation qui pèse sur l'homme (« das

Ja und das Nein des Glaubens »). Par elle-même, la foi n'est rien ;

elle est le passage de la détresse au salut, le pas qui conduit d'un pays
dans l'autre ; elle n'est pas un pays, elle n'est pas un état psychologique.

Mais la foi se dirige vers un objet qui lui donne sa valeur. Cet objet,
c'est Dieu, numen incompréhensible et transcendant ; on ne peut le
saisir ni par l'intelligence, ni par les sens ; l'injure suprême qu'on puisse
faire au vrai Dieu, est de se le représenter, de lui préférer des idoles,
fruits de notre imagination ou de notre esprit (ingenium). De Dieu,
nous ne pouvons savoir que ce qu'il nous a révélé. Toute déviation
vient de ce que les hommes parlent de Dieu de leur point de vue et
tentent de le trouver par eux-mêmes au lieu de s'en tenir à la révélation.

L'objet de la foi est plus spécialement la miséricorde de Dieu,
que nous saisissons en Christ. Le Christ ne révèle pas seulement la
bienveillance de Dieu, il voile encore sa Majesté terrible. C'est dans le
Christ mourant et ressuscité que nous avons la plénitude de la grâce.
C'est parce que la foi nous unit à lui qu'elle nous sauve. Nous sommes
entés en Christ, mais ce n'est pas par un procédé empirique, psycho-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 69, 1928). 19



294 ROBERT CENTLIVRES

logique, cette union est fondée par l'élection ; ce lien de la foi n'a rien
de sensible, de concret, il est transcendant (Calvin s'oppose à la crassa
mixtura d'Osiander).

La base objective donnée à notre foi, c'est la propre révélation de
Dieu par sa Parole ; le moindre doute sur l'authenticité de cette
révélation est interdit et aucune apologétique n'est capable de persuader
l'homme qui n'est pas instruit du Saint-Esprit. Dans l'ensemble de

la Parole, la promesse est plus particulièrement l'objet de la foi.
La fides qua creditur, l'élément subjectif dans la foi n'a pas

d'importance : toute sa valeur lui vient non de sa qualité psychologique,
mais de la vérité et de la réalité de son objet. C'est pourquoi la fides
implicita n'est pas admissible : la foi est une connaissance, et la seule

possible dans le domaine religieux, car pour saisir Dieu, le « ganz
Andere», ni la mystique ni l'intelligence ne sont compétentes. «Finitum
non capax infiniti. »

Enfin, pour Calvin la foi n'est pas une possession, mais seulement
une promesse ; elle regarde ailleurs ; elle croit et ne voit pas ; elle est
accomplie dans la vie future.

Des six ouvrages que nous résumons dans cette étude, celui de
M. Brunner est le plus intéressant et le plus vivant (1). Ce livre est l'œuvre
d'un systématicien, qui va chercher dans Calvin des directions pour
l'élaboration de sa propre dogmatique, ou peut-être aussi la
justification de son système. Calvin est isolé de tout rapport historique
(Zusammenhang) ; on ne cherche à le comprendre ni par ses

prédécesseurs, ni par son milieu ; l'idée d'une évolution de sa pensée n'effleure

pas l'esprit de M. Brunner.
Un coup d'œil sur la table des matières nous avertit que M. Brunner

appartient à l'école de Barth. Et voilà Calvin obligé de se plier à la
«Dialektik ». Cette exigence paraît parfois arbitraire. C'est se laisser

tromper par des oppositions de mots que de dire que le Christ non
seulement révèle ce qu'il y a de caché en Dieu : sa miséricorde, mais
voile par sa révélation la Majesté divine (p. 68). Voici qui est
plus grave : « Diese Kundmachung [durch dus Wort] bedeutet gleichzeitig

eine Verhüllung » (p. 93). Calvin a simplement dit que Dieu
se met à notre portée pour que nous le comprenions, comme une nourrice

parle à son poupon par monosyllabes, non pour voiler sa pensée,
mais pour être saisie. Il n'est pas permis de parler ici de Verhüllung
Signalons encore une exagération : Calvin n'a pas été si indifférent

(1) L'auteur est au courant des problèmes de la dogmatique actuelle, et i]
y fait intervenir Calvin ; p. ex. : p. 38 : « La pleine coïncidence de la révélation
de Dieu avec le fait historique Christ est affirmée » ; p. 79 à 80 : « Les faits du
salut ne sont pas admis comme d'autres faits historiques ; la foi saisit le sens
de ces faits pour nous. »



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 295

qu'on le dit à la description psychologique de la foi, lorsqu'il la dépeint
comme une certitude. On sent ici l'influence de la construction
systématique de Karl Barth, pour qui l'action de Dieu en nous échapperait
à toute perception de notre part, se produirait sur je ne sais quel
plan apsychologique. M. Doumergue (IV, 278 s.) consacre un délicieux
alinéa aux dogmaticiens qui veulent apprendre à Calvin — ou lui faire
dire, ce qui est pire — ce qu'il aurait dû penser pour avoir raison et
être logique, et qui inventent un très beau Calvin, qui n'a jamais
existé.

M. Beckmann veut démontrer que la notion calviniste du sacrement
est très voisine (sinon identique) de la notion augustinienne.

Calvin sans cesse s'en réfère au « Père » de l'Eglise ; à bon droit
selon M. Beckmann. Y a-t-il dépendance Calvin a-t-il repris dans
ses grandes lignes la pensée augustinienne Ou bien, partant des

mêmes prémisses, l'a-t-il retrouvée de lui-même Une réponse
catégorique à ces questions est impossible (p. 164). Chez les deux
théologiens, on distingue la même notion du sacrement qui est double
en sa nature ; le sacrement est à la fois une obsignatio gratise, acte
terrestre et visible, parallèle à un acte divin invisible. Parallélisme
platonicien, dit M. Beckmann.

Pour comprendre la doctrine calvinienne du sacrement, il faut
l'opposer au matérialisme catholique et luthérien et au spiritualisme
zwinglien.

Dans sa polémique contre les luthériens et contre les catholiques,
Calvin refuse d'attribuer aux signes une efficacité indépendante qui
n'appartiendrait pas au Saint-Esprit ; les signa ne sont pas la realité,
ils la représentent, ils la prêchent comme la Parole, ils sont comme
elle un moyen de grâce, pas le moyen. Mais la réalité, la res sacra
menti, la grâce contenue dans le sacrement (qui est la même que celle
contenue dans la Parole) il faut la foi pour y participer, la foi,
c'est-à-dire une compréhension spirituelle qui est l'œuvre du Saint-
Esprit. Et la foi ne s'arrête pas aux éléments, qui ne sont rien,
mais s'adresse à la Parole de la promesse (Verbum fidei insculptum
est sacramentis).

Contre les Zuricois, Calvin fait valoir que le sacrement n'est pas
qu'un symbole, mais un instrumentum gratise dont Dieu, certainement,
aurait pu se passer, mais dont, en fait, il ne se passe pas. User du sacrement

est un ordre de Dieu. Il est (esse) quelque chose d'objectif, encore
qu'il ne soit utile (prodesse) que par la foi. Telle est la nature du sacrement

: il n'est pas la substance de la grâce, ni un pur symbole ; mais
la foi fait de l'exhibitio gratise une réalité subjective, une sorte de

prédication psychologique. En outre, il était nécessaire, à côté de la
parole, à cause de la constitution de notre être ; mais l'efficacité psy-



296 ROBERT CENTLIVRES

chologique n'appartient pas en propre aux éléments, elle leur est
conférée spécialement par Dieu(l).

En général la même notion du sacrement se retrouve chez Augustin ;

les divergences viennent des autres doctrines en rapport avec celle
du sacrement, celle de l'Eglise, par exemple.

Après cette étude générale, M. Beckmann expose la pensée de Calvin
sur le baptême et la cène ; voyons ce qui concerne cette dernière.

Comment le sacrement de la cène est-il une communicatio Christi?
Cette question se divise en trois :

1° Comment se représenter la présence du Christ dans la cène
Calvin combat la doctrine luthérienne selon laquelle la substance
de la divinité s'infiltre dans les éléments, ce qui est offensant pour la
majesté divine ; il repousse aussi l'ubiquité du corps du Christ,
doctrine qui ne tient pas compte de la vraie nature humaine du Christ :

corporellement, le Christ est au ciel et ne saurait être ailleurs ; selon la
majesté, il est partout. Il s'agit donc dans le sacrement, non d'une
présence substantielle, mais de la réalisation sacramentelle de la
présence spirituelle. Il faut défendre cette réalisation contre la
conception purement symbolique des zwingliens.

2° De quelle sorte est la manducatio Christi? Pour Zwingli, edere
credere. Non, dit Calvin, edere est un fruit ; la cène donne quelque
chose par la foi ; elle fait habiter le Christ en nous ; elle est une réalité
actuelle. Contre les luthériens, il définit le mode de cette manducatio,
qui n'est pas oralis, mais substantialis (parce qu'elle est sacramentelle).
De même que la foi qui vient à la rencontre de l'esprit et lui répond,
le Saint-Esprit est le trait d'union (vinculum conjunctionis) entre la
chair du Christ et l'homme.

3° En quoi consiste la grâce de la cène Seule la communion avec
le Christ lui-même nous donne la communion à sa rédemption :

communier à son Esprit ne peut avoir lieu sans communier à son
humanité. La vie vient de Dieu, mais c'est par l'intermédiaire de

l'humanité du Christ qu'elle se communique aux hommes. Cette communion

à l'humanité du Christ est la promesse dont la cène est la ràali-
sation (réalisation sacramentelle et qui s'opère par la foi).

Ce qui ressort de l'étude excellente de M. Beckmann, c'est l'esprit
positif de la pensée de Calvin : Dieu a ordonné d'user de ces
intermédiaires que sont les sacrements. Ceux-ci nous unissent au Christ

(1) C'est ainsi que Calvin dit dans son catéchisme que c'est Dieu qui
confère spécialement aux aliments la valeur nutritive qu'ils n'ont pas d'eux-
mêmes. Il y a là une idée chère à Calvin ; les causes naturelles, inférieures,
sont des moyens dans la main de Dieu, des organes de sa grâce et de sa

puissance, et comme tels ils ont une très grande dignité ; mais par eux-mêmes,
ils ne sont rien et Dieu en reste toujours le maître. Il y a chez Calvin le double
souci de garder leur valeur aux intermédiaires et à Dieu la souveraineté.



OUVRAGF.S RÉCENTS SUR CALVIN 297

terrestre et humain. La religion de Calvin est exempte de toute « dés-

incarnation », de toute « désacramentalisation » (sit venia verbo; ce

sont des expressions de M. Journet).

L'université d'Utrecht avait proposé comme sujet de concours

pour l'année 1924-1925 la doctrine de la prédestination chez saint
Thomas et chez Calvin. Le mémoire du R. P. C. Friethoff O. P., a
été primé et a paru à Fribourg. Nous ne nous arrêterons pas longtemps
à cette étude et nous n'indiquerons que les conclusions de l'auteur.

Tandis que, pour Calvin, Dieu élit les uns à la gloire et destine les

autres à la mort, pour Thomas d'Aquin Dieu suscite chez ceux qu'il
a élus des œuvres qui leur méritent la gloire. Calvin exclut toute
idée de mérite, et le «loyer» des élus est lui-même pure grâce. En
outre il n'y a pas de réprobation chez Thomas, mais simplement
omission ; Dieu n'élit pas tout le monde. Et les oubliés Dieu ne leur
donne pas la grâce nécessaire et par conséquent, il sait d'avance
qu'ils pécheront. Et alors, par un acte de sa justice il les rejette, à

cause des fautes qu'ils commettront certainement (donc pas en vertu
de sa souveraineté absolue, comme pour Calvin).

La principale différence entre les deux doctrines réside dans la
notion du mal ; l'un et l'autre en rendent l'homme responsable :

Dieu donne la force qui fait agir ; mais le mal de l'action vient de
l'homme seul. Seulement pour saint Thomas, le mal n'est rien en lui-
même, il n'est que privation de bien : une action est mauvaise dans
la mesure où elle n'est pas ordonnée à Dieu. Pour Calvin, le mal est

quelque chose de positif et un acte mauvais contient une malitia,
un venin.

Un certain nombre d'expressions ont changé de sens entre le
treizième et le seizième siècle. Ainsi le mot de mérite signifie chez
Thomas d'Aquin : œuvre capable d'acquérir la vie éternelle (peu
importe l'origine de l'acte) ; précisément, pour lui, le mérite ne peut
pas venir de l'homme naturel mais seulement de la collaboration de

la grâce et de notre libre arbitre. Mais les nominalistes ont augmenté
énormément la part de l'homme et « mérite » s'est de plus en plus
opposé à « grâce », ce qui est un non sens pour saint Thomas.

Friethoff admet cette idée intéressante du Hollandais Dijk à propos
de la différence entre infra- et supralapsaires : la différence n'est pas
dans l'ordre des décrets : l'élection précède-t-elle la chute (supralap-
sarisme) ou la suit-elle (infralapsarisme) Mais dans la réponse que
l'on donne à ces deux questions : a) la chute a-t-elle été voulue de Dieu
(supralapsarisme) ou simplement prévue (infralapsarisme) b) la
prédestination est-elle un acte de la souveraineté (supralapsarisme) ou
de la justice divines (infralapsarisme) Dès lors, Calvin ni Thomas
d'Aquin ne sont infralapsaires.



298 ROBERT CENTLIVRES

III. DIVERS.

Il est superflu de présenter aux lecteurs de la Revue le volume de

M. Eugène Choisy, paru à la Cause en 1926 et intitulé : Calvin éducateur
des consciences. L'auteur y montre la personnalité religieuse de Calvin,
puis il décrit l'influence que cette personnalité exerça sur la vie et les

mœurs de ceux qui l'ont approchée.

Aussi à la Cause, et sous le titre : Etudes sur la pensée et l'œuvre
de Calvin a paru à la fin de 1927 un petit volume réunissant divers
articles de feu Paul Lobstein. Cet ouvrage est destiné au public non
théologien ; il contient entre autres des fragments de l'étude parue
ici-même en 1909 sur la connaissance religieuse d'après Calvin et un
résumé de la thèse de Lobstein, Die Ethik Calvins, 1877.

Il faut saluer avec respect et reconnaissance l'œuvre monumentale
du doyen Emile Doumergue et rendre grâces à Dieu qui en a permis
l'achèvement. La quatrième partie (tome VI et VII) a paru en 1926

et 1927 à la Cause. Le tome VI, intitulé: La lutte, montre Calvin aux
prises avec ses divers adversaires (Bolsec, Castellion, Servet) ; le

dernier, Le triomphe, raconte la victoire définitive du calvinisme. On

retrouve dans ces volumes les mêmes qualités que dans les précédents :

précision, souci du détail, beaucoup de vie, mais aussi cette tendance
continuelle à l'apologie qui lasse un peu.

Parmi les articles de revues intéressants à signaler, il faut mentionner
en première ligne l'article Calvin dans la deuxième édition de la

Religion in Gesch. u. Gegenwart, qui montre assez bien l'état actuel
des problèmes ; l'auteur en est M. Peter Barth, pasteur à Madiswil,
l'éditeur des Opera selecta. Selon lui, « Jeder Versuch Calvins Theologie
von einem einzelnen in ihr enthaltenen Gedanken, sei es dem der
Prädestination oder dem der Macht Gottes abzuleiten, erweist sich als
irreführend» (p. 1430).

Ce n'est pas le lieu de noter ici les critiques faites à M. Peter Barth
à propos du premier volume de l'édition d'œuvres choisies de Calvin.
Le second se fait attendre, ce qui est bon signe. Nous signalons pour
mémoire l'article de M. Niesel dans les « Theologische Blaetter » de

janvier 1928, où il cherche à prouver que l'édition de 1536 de
l'Institution déjà fut traduite en français ; de cette traduction, nous n'aurions
conservé que l'Epître à François Ier.



OUVRAGES RÉCENTS SUR CALVIN 299

Le bulletin de la Société calviniste (n° 3, nov. 1927), a publié un
article très intéressant de M. Lecerf, intitulé De l'autorité dans le
calvinisme.

L'auteur y définit l'autorité comme étant le droit d'obtenir l'assentiment

de la foi et le consentement de la volonté. A Dieu appartient
cette autorité. Au-dessous, il y a les autorités dérivées ; intérieures
(principes de la raison théorique et pratique, évidence sensible) ;

extérieures (autorités ecclésiastiques et politiques). M. Lecerf
souligne que les principes de la raison «ne méritent notre créance que
parce qu'ils sont conçus comme des reflets de la lumière du Verbe ».

D'autre part, il n'y a pas de raison «tirant d'elle-même la matière
de ses connaissances, pas de science indépendante de l'expérience...
l'expérience sensible n'est que la perception de l'activité de Dieu dans
les causes secondes ». Dans le domaine moral, pas de morale indépendante

; en politique, pas d'autorité absolue, ni d'anarchie, car toute
autorité vient de Dieu. Dans le domaine religieux, l'autorité est la
communication de la vérité par Dieu lui-même ; il ne peut y en avoir
d'autre. En philosophie, le calvinisme ne saurait s'accommoder ni
du cartésianisme ni du kantisme. En dogmatique, il repousse le
symbolo-fidéisme qui ne croit qu'à un Dieu immanent.

L'intérêt de cette étude est double : elle est un essai de tractation
philosophique du dogme calviniste ; en outre elle est écrite non par
un historien de la pensée de Calvin, mais par un fervent croyant
calviniste, doublé d'un philosophe et d'un théologien.

D'autres articles seraient à signaler, en particulier ceux de M. Jacques
Pannier dans la Revue d'histoire et de philosophie religieuses, de

Strasbourg (Recherches sur l'évolution religieuse de Calvin avant sa
conversion ; 3e année, 1923, n08 3 et 4) et Calvin et l'épiscopat (6e

année, 1926, nos 4 et 5). Mais il faut clore enfin cette trop longue étude,
en nous réjouissant de l'intérêt suscité par la pensée de Calvin en

Allemagne comme en France.
Robert Centlivres.


	Revue Générale : ouvrages récents sur Calvin

