Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: La religion manichéenne : d'aprés les découvertes de Tourfan
Autor: Gressmann, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RELIGION MANICHEENNE

D’APRES LES DECOUVERTES DE TOURFAN (1)

I. Lo Babylonie, foyer du manichéisme.

Le manichéisme a ses origines en Babylonie. C'est dans ce
pays que naquit Mani. Son pére Patek (Patticius, Fouttak)
venait de Hamadan, I’ancienne Ecbatane et appartenait a la
famille des Haskanides. Il avait épousé une princesse parthe, de
la maison royale des Arsacides et devait descendre lui-méme
d’une des familles les plus nobles de la Perse. Il est probable
qu'il fut chassé de son pays par les troubles qui éclatérent au
moment ou les Arsacides furent supplantés par les Sassanides.

Quoi qu’il en soit, c’est en Babylonie qu’il vint s’installer. 11
vécut d’abord 4 el-MadAin, ou plus exactement dans la partie de
cette ville qui avait été fondée par les Macédoniens, ¢’est-a-dire &
Ctésiphon sur le Tigre.

(1) M. Gressmann désirait ajouter quelques lignes a la traduction de son
¢tude, afin de rendre hommage au petit livre que son collégue de Cambridge,
M. F. Crawford Burkitt, a publié sur les Manichéens. :

Empéché de le faire avant son départ pour I’Amérique, ou il avait été
appelé a professer dans plusieurs universités, il remit la rédaction de cette
note au moment de son retour. Une maladie foudroyante I’a emporté pen-
dant son voyage, I’arrachant brusquement a sa famille et a la science théo-
logique, au sein de laquelle il occupait une place éminente.

Cet article est sans doute le dernier qui paraisse avec sa signature. Nous
le publions dans un sentiment de respectueuse gratitude envers I’ami et envers
le savant qui voulut bien, & plus d’une reprise, nous honorer de sa collabo-
ration aussi bienveillante que distinguée. (Réd.)

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. S., t. XvI (N® 69, 1928). 16



246 HUGO GRESSMANN

C’est en 216 aprés Jésus-Christ que naquit Mani, dans les envi-
rons de la ville probablement ; nous ignorons le lieu exact de sa
naissance. Le nom qu’on lui donna est un nom sémite, assez ré-
pandu parmi les Juifs de Babylonie; on en peut conclure que
Patek n’était pas sans éprouver quelque sympathie pour la eivi-
lisation sémitique telle qu’elle s’était développée dans les milieux
hellénistiques qui entouraient Ctésiphon; nous possédons du
reste des preuves de cette sympathie dans le domaine religieux :
car le « temple des idoles » auquel Patek fut fidéle pendant long-
temps était probablement un sanctuaire chaldéen. Peu de temps
avant la naissance de Mani, sa mére étant en espérance, une
transformation s’était produite dans la vie intime de Patek. Un
jour, il crut entendre, venant de l'intérieur méme du temple, une
voix qui lur disait : « Patek ! Ne mange pas de viande, ne bois
pas de vin et n’ale plus aucun commerce avec ta femme !» Cette
exhortation il I’entendit & plusieurs reprises dans I’espace des trois
jours qui suivirent. Aprés quoi Patek donna son adhésion 4 la
communauté des baptistes qui exigeait alors de ses fideles Nobser-
vation de ces trois veeux ascétiques. Et comme cette communauté
avait son siege & Meisdn, au confluent de 'Euphrate et du Tigre,
Patek y transporta son domicile. Il 'y installa seul tout d’abord ;
plus tard 1l prit avec lui son fils qui — les témoignages sont formels
sur ce point — fut élevé dans la religion paternelle.

(C’est dans cette communauté baptiste que Mani recut donc ses
premiéres impressions religieuses et c’est la également qu’il fut
l'objet des révélations personnelles, qui devaient plus tard le
séparer de la dite communauté. Il n’avail encore que douze ans
quand 1l eut 'apparition de I’ange « el-taum » (ou Eltawam), mes-
sager du « Rot du Paradis de la Lumiére », qui lui donna l'ordre
préalable de rompre avec les siens : « Ton devoir consiste a prati-
quer ’abstinence et & maitriser tes désirs. Mais, en raison de ta
jeunesse, le temps n’est pas encore venu de te manifester publi-
quement » L’ange attendit que Mani elit achevé sa vingt-quatriéme
année pour lui apparaitre une deuxiéme fois, et pour lui donner
I'ordre de proclamer publiquement sa doctrine. Il est probable
qu’ll commeng¢a son ministére dans sa patrie babylonienne, car
lorsqu’il parut pour la premiére fois dans la résidence des rois
de Perse et y fit des adeptes — c¢’était le 20 mars 242, le jour
méme du couronnement de Sapor Ier, date dont 'exactitude est



LA RELIGION MANICHEENNE 247

fixée avec précision par l’astronomie —, il était accompagnénon
seulement de son pére mais de deux disciples : Siméon et Zachée.

Le message qu’il apportait ne nous était connu jusqu’ici que
par le résumé trés abrégé du Fihrist, la principale source arabe
que nous possédions ; ce message aurait consisté essentiellement
en cecl: Mani est le Paraclet annoncé par Jésus. Le livre du
Shapourakin, qui nous a été conservé par al-Birouni, renferme
un résumé un peu plus détaillé: il nous apprend que Mani
regardait le Bouddha, Zarathoustra et Jésus comme ses précur-
seurs, chargés d’apporter & diverses époques la révélation a I’ Inde,
a la Perse et a I’Occident. « Aprés quoi, cette révélation (celle de
Mani) fut donnée et cette prophétie fut proclamée aux temps ac-
tuels par moi, Mani, I'envoyé du Dieu de vérité, au pays de Baby-
lonie. » Mais les récentes découvertes de Tourfan nous montrent
avec quelle insistance Mani a marqué son attachement i la Baby-
lonie, Dans une légende qui raconte la guérison d’une jeune
fille, le «Seigneur Mani» (Mdri Mani) répond & ceux qui lul
demandent qui il est : « Je suis un médecin du pays de Baby-
lone », Plus instructive encore est la chanson d’origine proba-

blement araméenne — on pourrait ’appeler le psaume mission-
naire de Mani — dont voici le texte d’aprés la traduction d’An-
dreas :

Je suls un disciple reconnaissant,
je suis né au pays de Babel.
C’est au pays de Babel que je suis né,
je me suis tenu devant la porte de la vérité.

Je suis un disciple qui proclame son message,
je viens du pays de Babel d’ou je suls sorti ;
Je suis sort1 du pays de Babel,
afin de crier a tous ceux qui sont venus sur la terre.

C’est vous, 0 Dieux, que je veux supplier :
vous tous, les dieux, remettez-moi
mon péché par votre pardon !

Lidzbarski a montré que la forme particuliére de ce psaume,
Panaphora, c’est-a-dire la répétition avec inversion de la phrase
centrale, était d’origine araméenne ; le jeu de mots Babel (« Porte
de Dieu») et « Porte de la vénté » est également de provenance
araméenne ; et I’on sait que pour les Sémites les jeux de mots



248 HUGO GRESSMANN

ont une grande importance, ils figurent toujours & une place
décisive du poéme, ici : 4 la fin d’une strophe. Pour qu’un diamant
brille de tous ses feux il faut qu’il soit parfaitement taillé et habi-

lement serti ; de méme, pour qu’une idée fixe ’attention elle doit

>
étre soulignée par un jeu de mots, et 'on dira : Babel, la porte de
Dieu, conduit au Dieu de vérité, C’est ainsi que, chez al-Birouni,
Mani s’appelle « 'Envoyé du Dieu de Vérité», et cette vérité
vient de Babylone.

Apreés la mort de Mani, Babylone est restée le centre de la reli-
gion manichéenne ; le « pape » des manichéens y résidait. Ce fut
seulement la secte des Dénavars (ce mot dérive de den, qui signifie :
religion) ou des «religieux» qui fit opposition a Dautorité
« papale » et, pour un temps du moins, refusa de s’y soumettre ;
cette attitude fut probablement déterminée par des considéra-
tions géographiques et politiques, car ces «religieux » habitaient
presque tous le Khorassan, ¢’est-d-dire 4 une grande distance de
Babylone.

Aprés ce que nous venons de voir, on ne saurait douter que
Mani ne considérdt que sa patrie spirituelle et religieuse était
Babylone et non pas la Perse. Cela explique comment il se fait
que des sept écrits principaux qui nous restent de lui, six sont
rédigés en langue araméenne et un seul en persan; on en peut
conclure que I’araméen — et plus exactement ’araméen de Baby-
lone — était sa langue maternelle. Mais quelque nombreuses
qu’aient été les trouvailles récentes, il n’a encore été découvert
aucun écrit manichéen en langue araméenne originale ; tous les
fragments retrouvés & Tourfan sont des traductions en langue
persane, turque ou chinoise. Lidzbarski a eu 1'idée intéressante
de retraduire en dialecte mandéen (araméen) le psaume mission-
naire de Mani que nous venons de citer, lui restituant ainsi a peu
prés sa forme originale,

Nous savions déja que les manichéens ne se servaient pas pour
écrire des lettres araméennes courantes, mais ce renseignement ne
nous apprend pas grand’chose en lui-méme. Il n’en est plus ainsi
aujourd’hui. Les fouilles de Tourfan ont mis sous nos yeux des
textes rédigés en caractéres manichéens et cela méme sous deux
formes différentes: une écriture soignée destinée aux ouvrages
littéraires et une écriture courante pour l’'usage quotidien. Nous



LA RELIGION MANICHEENNE 249

savons aussi aujourd’hur que D’écriture dite « manichéenne »,
n’était pas réservée aux seuls manichéens, qu’en conséquence 1l
ne saurait étre parlé d’une écriture secréte comme on le faisait
couramment jusqu’ici par erreur. Il est vrai cependant que la
différence existant entre les deux écritures limitait I’extension de
chacune d’entre elles, comme c¢’est le cas aussi pour les marcio -
nites et les manichéens, pour les Juifs et les Samaritains, qui tous
possédaient leur écriture a4 eux et en étaient trés fiers. L’écriture
« manichéenne » se retrouve dans diverses régions de ’antiquité :
tout d’abord en Babylonie, puis & Palmyre. Sa présence a Baby-
lone n’est pas autrement extraordinaire, car Mani a apporté cette
écriture avec lul ; on en trouve des vestiges jusqu’aux environs de
I’an 600 ap. J.-C. sur les ostraka magiques découverts dans les
fouilles de Nippour et que ’on déposait sur le sol pour conjurer
I’action des esprits (on les plagait I’'un sur I’autre afin de laisser
entre deux un espace vide). Les manichéens conservérent leur
écriture lorsqu’ils s’établirent a 1’étranger, car leurs hivres sacrés
étaient écrits dans cette langue. Il existait aussi une écriture
persane, mais ni Mani ni les siens n’ont jamais songé a s’en servir,
car la Babylonie était et resta toujours pour eux tous la terre
sainte, le berceau de la vérité, la patrie religieuse a laquelle leur
vénération allait sans réserve,

Une question se pose maintenant a nous: de quelle religion
Mani est-il issu ? La religion chaldéenne de son temps (qu’il ne
faut pas identifier avec ’antique religion babylonienne, pas plus
qu’avec la plus récente) ne nous est connue, outre quelques ren-
seignements provenant des auteurs classiques et des Péres de
I’Eglise, que par de rares graffit: difficiles 4 déchiffrer, provenant
de la wville d’Assour, du troisieme siécle ap. J.-C. et dont nous
devons le déchiffrement & la perspicacité de Jensen. Nous y trou-
vons, toujours vivace, une partie de ’antique panthéon assyro-
babylonien, associé a des divinités étrangeres: les dieux gréco-
romains {ont totalement défaut, mais on rencontre d’autre part le
Vohoumano iranien, «le bon esprit », venu sans doute a4 Assour
avec la religion de Mithra.

51 'on tient compte de tous les renseignements actuellement &
notre disposition, on est autorisé a formuler la conjecture que
voici: a4 1’époque de Mani régnait en Babylonie une religion
hybride, a4 la fois chaldéenne et iranienne; malgré les éléments



250 HUGO GRESSMANN

iraniens qui y avaient pénétré en assez grand nombre, le fond
méme de cette religion était constitué par les antiques et vénéra-
bles croyances astrales des Babyloniens qui, 4 cette époque,
avaient fait la conquéte de I’empire romain tout entier. Ce furent
sans doute ces croyances qui séduisirent Patek, esprit accueillant
et réceptif, et auxquelles il resta fideéle jusqu’au jour ou il passa
a la secte baptiste, dont nous avons A nous occuper maintenant.

II. Le baptisme pré-manichéen.

La religion baptiste qui a précédé 'apparition du manichéisme
est pour I’historien d’une trés grande importance, car ¢’est sous
son 1nfluence que Mani s’est formé et ¢’est d’elle qu’il est issu.

Ces «Baptistes » s’appellent en araméen Sabéens (du mot
sdba qui signifie baptiser), en arabe al-moughtazila (de gha-
zala = baptiser). Le baptéme a donc eu pour eux une impor-
tance capitale. Théodore bar-Khoni les appelle en araméen :
menaqgedé, c’est-a-dire les purs (équivalent de : puritains ou
cathares) ; on leur donnait ce nom parce qu’ils ne touchaient ni
a la viande, ni au vin et qu’ils s’abstenaient des rapports sexuels ;
apres la pratique du baptéme, ce triple renoncement constitue
done leur deuxiéme caractéristique.

La littérature arabe fait souvent mention de « baptistes », mais
comme ce mot comporte diverses acceptions dans la langue arabe,
1] ne faut en user qu’avec précaution. Dans la plupart des cas, ces
mentions concernent les habitants du Harran et les Mandéens ;
la seule qui puisse se rapporter au baptisme pré-manichéen est la
suivante, qui provient du Fihrist: « Ils enseignent que leurs
adhérents doivent étre baptisés et ils baptisent (c¢’est-a-dire ils
lavent) tout ce qui sert a leur nourriture. Leur chef supréme porte
le nom de el-Hasih (Elchasai), ¢’est lul qui a fondé la secte et qu
a déclaré qu’il y a deux especes d’étres, les males et les femelles, et
que les légumes ressortissent au genre méle, le gui au genre
femelle, tandis que les arbres en sont la racine. Leurs préceptes
sont rédigés en prose et ressemblent & des contes. El-Hasih avait
un éleéve du nom de Siméon, En ce qui concerne les deux prin-
cipes fondamentaux, ils étaient d’accord avec les manichéens ;



LA RELIGION MANICHEENNE 251

plus tard cependant leur communauté s’est divisée. Quelques-
uns des leurs ont vénéré les étoiles jusque de nos jours». Si ces
renseignements sont dignes de confiance — et nous n’avons pas
de raisons pour la mettre en doute — ils nous révélent un troisiéme
caractére du baptisme pré-manichéen : le dualisme, et un qua-
trieme aussi (bien que himité & une partie de la secte seulement) :
les croyances astrales.

De ces quatre traits caractéristiques, trois se retrouveront dans
le manichéisme. Et tout d’abord, I’ascése ; les trois sceaux de
la bouche, de la main et du ceeur (sigillum oris, manus et sinus) ;
les manichéens eux aussi, du moins les membres par excellence
de la secte (les electt), sont appelés «les purs», «les parfaits»,
Ensuite : le dualisme ; et’il est trés frappant de constater qu’en
opposition avec le parsisme ils s’accordent pour enseigner que le
principe du mal ¢’est I’élément féminin et que tout le péché de
ce monde procéde de l'instinet sexuel. En troisiéme lieu, la fol
astrale ; l’eschatologie manichéenne attribue une importance
décisive au soleil, & la lune et & I'ascension vers le ciel. Parmi
les divinités manichéennes, 1l semble qu’il soit fait une fois men-
tion de Sin (Siin) le dieu lunaire babylonien, dont le culte est
resté vivace jusqu’a ’époque la plus tardive de I'histoire de la
religion paienne.

Par contre le manichéisme a ignoré le caractére essentiel de la
religion baptiste : nous voulons dire le baptéme lui-méme. Il est
vrai que parmi les écrits de Mani on mentionne une « épitre sur
le baptéme », mais 1} est dit expressément que le pardon des péchés
du consolamentum y occupait la place du baptéme chrétien. Cela
explique pourquoi Mani a d se séparer des baptistes ; du moment
qu’il repoussait le baptéme qui était la cérémonie fondamentale de la
religion baptiste, il ne pouvait plus appartenir a cette derniére. Si
nous possédions encore 1'épitre dont i) vient d’8tre question, 1l est
probable que nous connaitrions Jes raisons de son attitude néga-
tive, sur laquelle nous n’avons pas le droit de formuler d’hypo-
théses, D’autre part, on constate avec étonnement que ce baptisme .
et le manichéisme étaient d’accord sur certains points essentiels :
ils avaient tous deux une cosmologie dualiste; ils s’accordalent
dans une méme croyance astrale (I’ascension de I’ame vers le ciel)
c’est-a-dire qu’ils avaient la méme sotériologie et la méme escha-
tologie; ils préconisaient enfin tous deux la méme doctrine ascé-



252 HUGO GRESSMANN

tique, ils s’accordaient donc dans une méme maniére de concevoir
la vie pratique. On comprendra dés lors qu’on puisse appeler le
fondateur de cette religion baptiste, el-Hasih, le précurseur de
Mani. L’on peut méme reconstituer la chaine compléte des per-
sonnalités qui unissent les deux religions; les voiei: tout d’abord
le fondateur: el-Hasih ; puis Siméon son éléve (on peut se demander
s1 ce Siméon doit étre identifié a celur qui fut disciple de Mani,
sans qu’il soit possible de rien affirmer et de rien nier, la question
se pose); puis Patek, pére de Mani (dont le nom figure dans la
formule grecque d’abjuration et ce qui explique qu’il puisse, comme
Siméon, étre considéré a la fois comme le précurseur et comme le
disciple de Mani); enfin Mani lui-méme.

Quelle était donc l'origine du baptisme pré-manichéen de el-
Hasih ? Avant de répondre a cette question, 1l nous faut examiner
quels élaient les rapports que ce baptisme entretenait avec la
religion mandéenne.

IT1. La religion mandéenne.

La religion mandéenne était, elle aussi, un baptisme, ce qui
explique pourquoi les noms de Sabir et de Moughtazila ont été
mis en relations avec les mandéens. Dans I’ouvrage le plus récent
que nous possédions sur la question, celmn d’Isidore Scheftelo-
witz (1), nous lisons : « Comme Mani a grandi dans ’ambiance
des conceptions religieuses des mandéens, celles-ci constituent,
ainsi que nous le développerons pius loin, le fondement de son
propre systéme », En identifiant ainsi les bapiistes pré-manichéens
et les mandéens, Scheftelowitz se met en opposition avec les deux
meilleurs connaisseurs du mandéismes, Brandt et Lidzbarski, les-
quels, a juste titre, contestent cette identification. Si Jes man-
déens, 1l esl vrai, pratiquent le baptéme et lavent Jeurs mets, 1ls
ignorent d’autre part les trois autres caractéres du baptisme
primmitif : le dualisme, ’ascétisme (jamais ils ne se donnent le
nom de « purs ») et les croyances astrales (ils en sont si loin, qu’ils
considérent les planétes comme des démons). Il faut relever enfin

(1) Die Entstehung der manichaischen Religion und des Erlesungsmyste-
riums (Giessen 1922), p. 6 s.



LA RELIGION MANICHEENNE 253

une dermére différence : I’écriture manichéenne n’a aucun rapport
avec celles des mandéens et ne peut pas en étre dérivée.

En conséquence, il faut le dire sans hésitation, Mani n’est pasissu
de la religion mandéenne. La religion manichéenne et la religion
mandéenne se séparent sur des points importants: ce qui pour les
mandéens est essentiel, le baptéme, n’existe pas chez les mani-
chéens, tandis que la doctrine fondamentale du manichéisme, le
dualisme et ’ascétisme, est absente de la religion mandéenne,

Il y a cependant Jieu d’introduire 1ci une réserve, qui complique
le probléme que nousavons a examiner, En effet, s1’on fait abstrac-
tion des doctrines essentielles, il se trouve que sur des points
secondaires 11 y a de nombreuses ressemblances entre les deux
religions que nous comparons ici. Comment ce fait s’explique-t-il ?
Il v a lieu de faire une distinction importante. Les ressemblances
dont 1l vient d’étre question procédent en réalité non pas du mani-
chéisme, mais du baptisme dualiste de el-Hasth qui a précédé le
manichéisme, c¢’est du moins ce qu’il est possible de prouver par
un exemple précis, L’ange révélateur qui a été envoyé a Mam
lur avait été adressé par le « Roi du Paradis de la Lumiére », que
nous pouvons considérer comme 1’é¢tre supréme du baptisme pré-
manichéen ; or, manichéens aussi bien que mandéens ont coutume
d’appeler leur principale divinité : le « Dieu de la lumiére ». Au
reste, abstraction faite de cet exemple, I’hypothese la plus vrai-
‘semblable, c’est que la religion mandéenne et le baptisme pré-
manichéen de el-Hasih avaient de nombreuses ressemblances ;
n’étaient-elles pas toutes deux des « baptismes » et leur patrie a
toutes deux n’était-elle pas la méme région de la Babylonie méri-
dionale? Cela dit, 1l faut se garder de les assimiler 'une & ’autre
et d’atténuer leurs diflférences. Comme nous ne savons rien du
baptisme pré-manichéen en dehors des traits que nous avons
esquissés plus haut, le mandéisme pourra nous rendre de grands
services pour en reconstituer I'image.

Il est de la plus haute importance, au point de vue scientifique,
de distinguer ces deux baptismes. |

Constatons tout d’abord que, deux cents ans aprés Jésus-Christ,
on rencontrait encore les derniers sectateurs d’'un mouvement
dont la premiére manifestation remontait & deux siécles plus haut,
dans la personne de Jean-Baptiste. Aux limites chronologiques
correspondent les frontiéres géographiques : Jean-Baptiste a vécu



254, HUGO GRESSMANN

dans le désert de Juda, lequel s’étend jusqu’aux rives de la Mer
Morte ; la rehigion des mandéens et celle de el-Hasth se sont épa-
nouies sur les bords du Golfe Persique. Mer Morte et Golfe Per-
sique marquent donc les deux limites extrémes de ’expansion
des communautés baptistes. Bien que nous ne puissions pas fixer
encore d’une maniére certaine le lieu d’origine du baptisme, on
peut dire cependant avec certitude que cette origine doit se
chercher sur le parcours du tracé des caravanes qui se rendaient
de I'une des mers sus-mentionnées a l’autre ; ou, mieux encore,
comme le baptisme ne se congoit que dans un pays d’eau courante :
sur la route qui longeait I’Euphrate et le Tigre d’une part, et le
Jourdain de 'autre.

Il est un autre point que nous pouvons préciser encore, Le
baptisme n’a pas élé un mouvement uniforme, il s’est divisé
d’emblée en sectes séparées, comme le gnosticisme auquel il est si
étroitement uni. A vol d’oiseau, les traits communs s’imposent &
I’attention ; mais s1 'on y regarde de plus prés on se trouve en
présence de variétés sans nombre. Presque toutes les communautés
baptistes ont leur propre fondateur, leurs rites et Jeurs doctrines
particuliéres. Le pullulement individualiste, tel est le caractére
commun & la gnose judéo-chrétienne et aux religions & mystéres.

Les relations entre la religion mandéenne et le baptisme pré-
manichéen restent obscures. L’historien se trouve en présence de
deux possibilités. Ou bien el-Hasth dépend directement de la
religion mandéenne, mais 1l I’a transformée en empruntant autre
part ses croyances astrales, son dualisme et sa mode ascétique.
Cu bien ces deux religions dérivent indépendamment ['une et
Pautre d’une religion plus ancienne de «gnostiques» baptistes.
En tout état de cause, Mani dépend de el-Hasih et non pas des
mandéens, avec lesquels 1l n’a qu'une parenté indirecte,

La religion d’el-Hasth était plus syncrétiste que celle des man-
déens. Ces derniers, qui avaient rabaissé les dieux astraux des
Chaldéens au rang de méchants démons, s’étaient de ce fait mis
en opposition avec la religion chaldéenne ; el-Hasih au contraire
avait repris 4 son compte les croyances astrales de la Chaldée. Les
mandéens, déja, avaient subi l'influence de Ja religion iranienne,
mais el-Hasth fit un pas de plus en s’assimilant le dualisme et
par conséquent toute la cosmologie iranienne. Quant a l’ascé-
tisme, dont les origines ne peuvent remonter ni a4 la Chaldée ni &



LA RELIGION MANICHEENNE 255

I'Iran, 1l est probable qu’il a été emprunté a la religion bouddhi-
que, dont !'influence s’est manifestée ici pour la premiere fois.
Cela parait d’autant plus vraisemblable que la division des mani-
chéens — et probablement aussi des baptistes pré-manichéens —
en electt et en auditores (ou du moins en deux classes dont les
noms ont pu varier) a son origine dans les « moines » et dans les
« laiques » des communautés bouddhiques.

De la comparaison que nous venons d'instituer il résulte que
dés la période pré-manichéenne il s’est produit dans les régions
méridionales de la Babylonie un mélange de religions des plus
curieux, syncrétisme dont nous retrouvons les traces évidentes
dans la religion des mandéens et dans celle de el-Hasth, qu
doivent &tre corsidérés comme les prédécesseurs 1mmeédiats
ou comme les plus proches parents du manichéisme. En consé-
quence, il n'y a pas lieu de considérer le syncrétisme de Mani
comme un élément secondaire dans ses conceptions religieuses,
lequel se serait formé aprés coup et graduellement, au cours de
ses voyages missionnaires en lointain pays ou lorsque le mani-
chéisme pénétra dans les contrées étrangéres — par qucl nous ne
prétendons pas dire que ces deux facteurs n’aient pas exercé d’in-
fluence sur le contenu de la doctrine manichéenne —. D’emblée,
la pensée et ’enseignement de Mani ont porté les traits d’une
religion syncrétiste. Et cela pose une nouvelle question : comment
expliquer ce syncrétisme babylonien et dans quelle mesure Mani
fut-1l déja syncrétiste dans sa propre patrie ?

IV. Le syncrétisme de Mana.

Les circonstances historiques et les conditions géographiques
du pays qui lui a donné naissance ont eu une influence décisive
sur la religion de Mani; il y a passé toutes les premiéres années
de sa vie. Quand il partit pour ’étranger, son «systéme » était
déja achevé dans ses grandes lignes.

Sa patrie, nous I’avons dit, s’appelait Meisan, en grec Meséngé,
au bord du golfe du méme nom (c’est ainsi que Joséphe appelle
I'angle extréme du Golfe Persique). Or, dans les contrées maréca-
geuses de Basra et de Wasit, qui sont formées 4 I’embouchure du
Tigre et de ’Euphrate par les eaux conjointes de ces deux fleuves,



256 HUGO GRESSMANN

il y avait encore aux dixiéme et onziéme siécles del’¢re chrétienne
quelques survivants de communautés « baptistes ».

Deux localités de 1a région ont laissé un nom : Forat et Charax
(c’est du nom de cette derniére localité que le pays porte aussi le
nom de Charakene). La classe dirigeante de la population était
formée par des Arabes parlant I’araméen comme les Nabatéens.
Un gouverneur arabe nommé Hyspaosines, profitant des troubles
qui agitérent le pays sous Antiochus VII Sidetes, vers ’an 125
av. J.-C., se proclama roi et fonda la ville de Charax, dont on
compléta le nom en Spasina, en I’honneur du souverain. Un des
successeurs de ce dernier fut Abinerglos (vers I’'an 9 av. J.-C.), qu
joua un certain role dans I’histoire des rois d’Adiabéne (= Assvrie);
¢’est &4 sa cour que grandit Izate, qui, gagné par un négociant
1sraélite, passa plus tard a la religion juive avec sa meére la reine '
Zaddan (= Héléne). Nous connaissons aujourd’huile nom de quinze
rois de Meisdn. Aux environs de ’an 225 ap. J.-C. le royaume
perdit son indépendance, ayant été conquis par Ardaschir Ier,
le fondateur du royaume sassanide. Ces événements se produi-
sirent donc une dizaine d’années aprés la naissance de Mani, soit
a époque ot 1l eut sa premiére révélation.

La coincidence de ces événements ést-elle fortuite ? Mani, de
race persane, voulut comme son pére étre Babylonien ; c’est
dire qu’ils ne se considéraient pas, I'un et autre, comme devant
étre «rachetés» au point de vue politique ; bien au contraire, ils
auront donc tous deux assisté avec amertume a la conquéte de la
Babylonie et & I’extension de I’empire sassanide. Parallélement &
ces bouleversements politiques dont Mani fut le spectateur, et
spécialement & la catastrophe qui s’abattit sur sa patrie babylo-
nienne, il se produisit un mouvement religieux de grande consé-
quence, car 1l réveilla dans les Ames une croyance ancienne déja,
qui joue un réle capital dans les religions « baptistes » de Jean-
Baptiste et du christianisme primitif, qui travailla sourdement un
peu partout la plupart des sectes baptistes, jusqu’au moment o,
sous la pression des événements politiques, elle se manifesta
clairement au jour dans la personne de quelques grandes person-
nalités religieuses. Cette croyance, qui a agi sur les hommes &
Pinstar d’un ressort puissant et qui est I'une des plus considérables
que fasse connaitre I’histoire des religions, est celle que, aprés les
prophétes et Jésus, Zarathoustra et Mahomet ont proclamée en



LA RELIGION MANICHEENNE 257

ces mots : La fin des temps est proche ! Mani vivait dans ’attente
de la fin du monde ; il avait la conviction d’étre le dernier des
prophétes, le « Paraclet » promis, celui qui inaugurerait la der-
piére période de 'histoire de ’humanité et qui mettrait le sceau
final & toutes les révélations antérieures. De la le cri qu’il a fait
entendre & toutes les créatures terrestres lorsqu’il les a appelées
4 la rédemption et a la pureté, de 14 ’allure de ses priéres, le réle
des jelines qu’il prescrit, de la enfin la rigueur de ses exigences

ascétiques.

L’importance de la ville de Meisdn provenait de son commerce.
C’est la que venaient se croiser les grandes routes d’échanges qui,
le long du Tigre et surtout de I’Euphrate et, & travers le désert,
conduisaient de la mer jusqu’a Palmyre, le plus grand entrepdt
de l'orient. C’est ce qui explique pourquoi on a retrouvé i Pal-
myre des inscriptions « manichéennes», ¢’est-a-dire en caractéres
de la Babylonie du Sud. Cette écriture suivit ainsi les marchands
babyloniens vers l'occident, de méme qu’en orient elle fut trans-
portée par Mani et par ses missionnaires — &4 moins que, dans
ces pays aussi, elle n’ait commencé par suivre les caravanes de
négociants. Quoi qu’il en soit, ces derniers ont transporté avec eux
dans les pays étrangers les grandes traditions spirituelles de la
Chaldée, sa science, son astrologie, ses conceptions religieuses,
exercant en particulier sur la religion palmyréenne une influence
profonde. Seulement, une réaction ne devait pas tarder & se pro-
duire : d’un peu partout, les négociants accouraient en Babylonie
méridionale, apportant leurs idées avec eux. On comprend dés
lors comment il se fait que la religion des plus puissants des voising
de la Babylonie, les Iraniens, se soit répandue avec tant d’am-
pleur vers le midi et comment elle s’est si intimement mariée &
celle des Chaldéens. On ne s’étonne pas non plus que des influences
bouddhiques se soient fait sentir & la méme époque dans ces
meémes pays, car on sait que depuis que Petra eut été conquise
par les Romains en 106 ap. J.-C. les relations commerciales entre
I’Inde et ’Europe ne prirent plus la route de 1’Arabie du sud, mais
passérent par la Babylonie méridionale et par Palmyre. Il n’est
pas probable qu’avant 1I’époque de Mani le bouddhisme ait fait
des conquétes en Babylonie, bien que la religion de el-Hasih
semble prouver le contraire ; mais 1l est incontestable que les



258 HUGO GRESSMANN

traits essentiels de la religion bouddhique ont été connus dans le
pays dés le deuxiéme siécle de notre ére et qu’ils ont pu attirer
en Inde un homme comme Mani.

Mais le tableau de la religion de la Babylonie du sud resterait
imcomplet, si ’on faisait abstraction du judaisme et du christia-
nisme, qui ont tous deux une part si importante dans le syncré-
tisme de cette religion. Les traces d’influences juives sont rares
dans le manichéisme ; elles ne manquent cependant pas complé-
tement. Il est bien remarquable que ces influences ne procédent
directement ni de la source chrétienne, ni de I’Ancien Testament ;
elles se sont produites d’une part par la transmission orale de
légendes amplifiées et d’autre part par le moyen du culte syna-
gogal, qui semble avoir fait grande impression sur Mani — car
1l est difficile d’admettre qu’il ait subi d’autres influences ulté-
rieures. Les fouilles de Tourfan nous ont appris que le mani-
chéisme connaissait quelques-unes des formules les plus authen-
tiquement originales du judaisme : gddésch, gddésch et dmén, dmén,
aussi bien que Adondi ; i1l a connu également les anges puissants
qu’étaient Raphaél, Michaél, Gabriel et Saraél et leur chef,
Jacob l'ancétre d’Israél. On trouve aussi parfois Bouddha,
Zarathoustra et Jésus et, d’aprés d’autres documents, Adam,
Seth et Noé, formant avec Mani une « septité » de prophétes. Pour
le reste, le judaisme est rejeté sans hésitation, Moise trés parti-
culiérement, qui est tenu pour un menteur. Les exceptions que
nous venons de citer — et on en pourrait augmenter le nombre —
sont d’autant plus frappantes, et trés particuliérement le role qui
est fait & Jacob dans les textes de Tourfan, ot 1l apparait comme
I’cange supréme». Ces faits s’expliquent cependant assez natu-
rellement. Il est probable, en effet, que les Juifs avec lesquels
Mani entra en relations étaient des apostats ou des fidéles assez
détachés de leur foi. L’histoire de la conversion d’lzate dont il
a été question plus haut, prouverait a elle seule déja que les Jufs
de Meisdn n’appartenaient pas a des groupes de rabbinisants
orthodoxes ; le négociant qui avait réussi & enthousiasmer Izate
s’étant abstenu de lui parler de circoneision, il fallut faire venir de
Galilée un Pharisien, du nom d’Eléazar, qui avait pour mission
de convaincre le roi de la nécessité non seulement de lire mais
d’observer la Loi et par conséquent de se soumettre & la circon-
cision. Les personnes qui appartenaient 4 ces cercles-la étaient



LA RELIGION MANICHEENNE 259

toutes prétes a comprendre le christianisme, et ce n’est pas for-
tuitement que la maison royale d’Edesse se convertit au chris-
tianisme, tandis que celle d’Adiabéne avait passé au judaisme ;
la plupart des chrétiens de Syrie, de Mésopotamie et de Baby-
lonie doivent avoir été des judéo-chrétiens. Et si, aprés la des-
truction de Jérusalem, les Juifs ne sont pas rentrés dans la com-
munauté chrétienne, la plupart d’entre eux ont adhéré 4 d’autres
religions parce que le judaisme orthodoxe insistait trop exclusive-
ment sur la loi et sur la circoncision. Le judaisme édulcoré, dont
nous ne pouvons suivre histoire que grice a certains faits 1solés,
dominait probablement dans les juiveries de la diaspora ; il a
certainement joué un rodle important au milieu des religions de
ce temps-la. Car les Juifs, dont le coeur s’ouvrait & toutes les nou-
veautés trés particulierement dans le domaine de la religion, ont
joué le rdle de levain non seulement dans le christianisme et dans
I’'Islam, mais encore dans plusieurs sectes gnostiques, parmiles man-
déens en particulier. Et 1l n’est pas interdit de supposer que Mani
— aussi bien que el-Hasth avant lu1 — a recruté ses premiers adhé-
rents dans les cercles de ces Juifs, qui, tout en vénérant Jacob
comme leur ancétre selon la chair et bien qu’ils I'eussent élevé a
la dignité de «prince des anges», ne voulalent cependant rien
savoir de Moise et de sa loi et le méprisaient comme s’il avait été
un faux prophéte. Il est trés significatif de constater que des deux
premiers disciples de Mani, I’un, Siméon, portait certainement un
nom juif, et I'autre, Zachée, trés probablement aussi, ce qui vou-
drait dire que ces deux apdtres du manichéisme étaient des Juifs.

Tel est le milieu, exceptionnellement riche au point de vue spiri-
tuel et religieux, dans lequel Mani s’est formé ; on ne s’étonnera
pas qu’il ait exercé sur son développement intérieur une influence
décisive, Il n’est pas rare dans I’histoire des religions de voir des
commercants dont I’ame était ouverte & la vie divine jouer un
role important ; le plus remarquable exemple qu’on en puisse
donner est celui de Mahomet. Il se peut que le pére de Mani
ait été un commercgant lui aussi. En outre, dans les pays et dans
les villes ou cohabitent des religions différentes, 1l régne habituel-
lement une vie religieuse intense, qu’entretient la concurrence
quotidienne,

Autrefois on tenait Mani pour le fondateur d’une secte chré-



260 HUGO GRESSMANN

tienne, ce qu’il n’a certainement pas été. Aujourd’hui on discute
pour savoir si ¢’est sous I'influence de la religion chaldéenne qu’il
a entrepris son ceuvre de réforme religieuse, ou bien s’il est un
héritier de la religion de I’Iran. Aucune de ces hypothéses n’est
exacte. Nous avons cherché & montrer que Mani dépend d’une reli-
gion baptiste syncrétiste provenant de la Babylonie méridionale,
religion dans laquelle étaient venus se fondre des éléments d’ori-
gine chaldéenne et iranienne et, probablement aussi, des influen-
ces judéo-chrétiennes et bouddhiques. En tous cas, toutes les
religions qui viennent d’&étre nommeées se retrouvent, dans des
proportions inégales 1] va sans dire, dans la religion de Mani ; la
seule question qui puisse se poser, c’est de savoir quelle a été
Iinfluence prépondérante. Mani, lui, voulait étre Babylonien ;
or quand un homme 1nsiste sur ce qu’il veut étre et non pas sur
ce qu’il est en réalité, c’est que la question est tranchée pour lui,
1l s’est décidé. D’autre part, 1l est indéniable que les influences
chaldéennes dans la religion de Mani n’ont pas 'importance de
celles qui lui viennent de 1’Iran : nous n’en voulons pour preuve
que le fait que Mani n’a retenu que quelques noms de dieux chal-
déens, tandis qu'on rencontre dans sa religion le panthéon iranien
presque au complet. En outre, la religion manichéenne a joué un
beaucoup plus grand role dans I'histoire des croyances iraniennes
que ce n’est le cas pour la religion chaldéenne ; car ¢’est par oppo-
sition au manichéisme que la religion de Zarathoustra s’est
organisée solidement en KEglise, comme la religion chrétienne
I’avait fait auparavant en réaction contre Marcion et contre le
gnosticisme,

Au reste, ce débat sur les origines du manichéisme nous parait
stérile, et nous en ferons maintenant abstraction. L’indiscutable
originalité de la religion de Mani, c¢’est son syncrétisme conscient ;
syncrétisme qu’il faut se garder de confondre avec un éclectisme
de fantaisie qui emprunterait arbitrairement et comme en se
jouant des éléments bigarrés 4 une bigarrure de croyances. Ses
adversaires donnent parfois, il est vrai, quand ils polémiquent
contre lui, une 1mage trés fausse de sa pensée, en relevant pour
les ridiculiser telles notions cosmologiques fantastiques, d’une
allure 1égendaire et incohérente, aussiincompréhensibles pour eux
du reste que pour nous, et qu’ils n’ont pas de peine & attribuer
arbitrairement 4 une religion comme & une autre, parce qu’ils les



LA RELIGION MANICHEENNE 2614

ont préalablement arrachées a l’ensemble dont elles font partie.
Il serait injuste et faux de juger Mam & la lumiére de ces témoi-
gnages trompeurs. Mani a agi, en créateur pwissant qu’il était, sous
I'influence d’une contrainte irrésistible. Une religion qui edit fait
abstraction du syncrétisme n’aurait pas répondu aux besoins reli-
gieux de son temps et des hommes au milieu desquelsil s’est trouvé
placé ; une telle religion serait du reste inconcevable et par consé-
quent 1mpossible. Ce syncrétisme inévitable, qui s’imposait
a lui, Mani l’a intégré dans sa religion, consciemment et avec
fierté. Le message qu’il a apporté, c’est celui de la religion univer-
selle ; ¢’est — si ’on veut bien nous permettre cette comparaison
arithmétique — le commun dénominateur auquel toutes les
autres grandes religions devaient se laisser réduire, celle des
Perses comme celle des chrétiens, celle des Chaldéens comme
celle des Indes. Sa religion, ce n’était pas un « systéme » soigneu-
sement ajusté, c’était une révélation. Personnellement appelé par
le Ro1 du paradis de la Lumiére, qui s’adressait & lui par 'organe
de son Ange, 1l était, pour employer une expression recueillie
dans une des légendes de Tourfan, « un apétre illuminé de la reli-
gion merveilleuse ». Les manichéens ont toujours été aussi pleins
d’enthousiasme pour la majestueuse beauté de leur religion que
les disciples de Zarathoustra pour la leur et ils lui sont restés
fidéles jusqu’a la mort sur la croix. Rien mieux que la puissance
missionnaire qu’elle a déployée et que les succes 1nouis qu’elle a
remportés, ne montre jusqu'a quel point la religion manichéenne
a répondu aux besoins les plus profonds de I’époque au sein de
laquelle elle est apparue. Religion syncrétiste universelle, le mani-
chéisme était plus propre qu’aucune autre religion de son temps
a répondre aux besoins religieux des peuples si divers qu’elle
s’efforca de gagner ; pour les Persans Mani s’est fait Persan,
il s’est fait bouddhiste pour les bouddhistes et chrétien pour les
chrétiens. Sa religion s’est montrée capable de modifier partout,
sinon son essence intime, du moins sa forme extérieure et de se
plier aux exigences des nations au sein desquelles elle ambition-
nait d’agir.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. XvI (N° 69, 1928). 17



262 HUGO GRESSMANN

V. L’expansion du manichéisme et les foutlles de Tourfan.

L’histoire de I’expansion de la religion manichéenne est obscure.

Sapor I€r, ro1 sassanide (241-272), semble pendant un temps
avoir eu des sympathies pour le manichéisme. On raconte que son
frére Peroz procura & Mani une audience auprés du roi et que la
personnalité du prophéte lui fit grande impression, 4 tel point
que le souverain se montra bienveillant jusqu’a satisfaire tous les
désirs de ce Mani que nagueére il avait voulu faire saisir et mettre
a mort,

Mais 1l arriva que, dix ans plus tard, le chef des prétres de la
religion persane ayant remporté la victoire sur Mani dans une
dispute publique, Sapor se détourna du dualisme des manichéens
pour revenir a celui des mages, et fit poursuivre Mani qui n’échappa
a la mort que par la fuite. C’est alors (ou peu auparavant, suivant
certains documents) que Mani entreprit un voyage qui dura
quarante ans. Il parcourut le Khorassan, la Chine (c’est-a-dire le
Turkestan) et 1’Inde, d’autres pays encore, poursuivant sans tréve
son ceuvre missionnaire et laissant dans chacun de ces pays I'un
de ses douze apétres en qualité de surintendant religieux.

Le successeur de Sapor, Hormuz I€T| favorisa Mani de sa royale
bienveillance, mais il ne régna qu'un an (272). Bahram I€f, qui le
remplaca sur le trone, poursuivit Manm de sa haine ; I’ayant fait
saisir, 11 ordonna qu’il fiit écorché vif, puis décapité ; aprés quoi
sa dépouille fut clouée sur le gibet. Il avait soixante ans.

La mort de Mani fut le prétexte d’une persécution si violente
que ses adhérents furent contraints de s’enfuir dans les pays avoi-
sinants. Ils s’y maintinrent jusqu’a ce que le royaume perse eiit
été renversé par les Arabes, soit environ quatre cents ans. Alors,
sous le régne de Ommyades (661), ils furent autorisés arentrer en
Perse. Plus tard cependant, ils furent encore victimes de la persécu-
tion, en particulier sous le régne de Mouktadir (908 4 932). Les mani-
chéens qui restérent dans le pays furent obligés de faire mystére de
leurs croyances ; d’autres s’installérent dans le Khorassan, et c’est
ainsi que cinq cents d’entre eux se réunirent 4 Samarkande. Le
souverain sassanide (bouddhiste) du Khorassan allait les faire



LA RELIGION MANICHEENNE 263

mettre a mort, lorsque le ro1 de Chine (¢’est-a-dire du Turkestan),
qui était un prince ouigour, lui envoya ce message : Il y a trois
fois plus de musulmans dans mon pays qu’il n’y a d’adhérents de
ma religion dans le tien. Aprés quoi il I'informait que s’il avait le
malheur de toucher un seul de ces derniers i1l massacrerait tous
les musulmans et détruirait leurs mosquées. Impressionné par
cette attitude, le souverain du Khorassan laissa les manichéens
en paix et se borna a exiger d’eux un 1mpot de capitation.

Nous n’avons pas a retracer ici les étapes de la marche triom-
phale que le manichéisme a faite en Occident. Il remporta ses
succes les plus éclatants dans I’Afrique du nord, et I'on sait que
pendant neuf ans Augustin fut auditeur des « manichéens » ; leur
religion fut anéantie dans ces pays par la victoire des Vandales.
Le culte de Mani pénétra &4 Rome et a Byzance ; et, malgré les
persécutions auxquelles 1l fut exposé, 11 se maintint en Europe
pendant prés de mille ans. En dehors des nombreuses sectes qu’il
suscita dans la péninsule des Balkans, 1l faut nommer les commu-
nautés des Bogumils et des Pauliciens, des Cathares et des Albi-
geois, qui toutes, du plus au moins, sont les héritiéres du mani-
chéisme. Leurs littératures et leurs sanctuaires ont été anéantis
par leurs adversaires ; on n’en a retrouvé que de misérables res-
tes en Egypte. (est au chimat sec du Turkestan oriental que
nous devons de posséder sur eux les documents les plus abon-
dants. Plusieurs expéditions européennes ont parcouru ce pays
avant ]a guerre ; quatre campagnes allemandes, en particulier, y
ont été entreprises de 1902 a 1914, essentiellement sous la direc-
tion de Griinwedel et de Le Coq (1).

Le Turkestan a joué en Asie un réle capital que lui ont valu sa
situation géographique et ses destinées historiques, Ce pays a été
le lien naturel entre ’Afghanistan (’antique Gandhara) a 'ocei-
dent, et la Chine en orient. Le voyageur qui se dirige de I'ouest &
I’est doit traverser le pays de Gandhara, au pied du versant méri-
dional du plateau du Paunir, puis, par le passage du Chaibar,
descendre dans la vallée de 1’Indus. De Gandhara, d’autres routes
encore conduisaient sur le haut plateau du Tibet et, plus loin

(1) 11 suffira de rappeler aux lecteurs francais le réle de premier plan
qu’a joué M. Paul Pelliot dans 'exploration du Turkestan oriental. (Réd.)

o g ’

Jona i ek



264 HUGO GRESSMANN

encore vers le nord, dans la plaine du Turkestan, ou bassin du
Tarim. C’est dans cette dermiére région, le long de la route par-
courue par les marchands de soie et qui se prolonge jusqu’en
Chine, qu’aux septiéme et huitiéme siécles probablement les
missionnaires manichéens ont fondé leurs premiers établissements.
Le bassin du Tarim est limité & 'ouest par une région désolée, le
désert de Gobi, appelé aussi «la mer desséchée » ; mais le bassin
lui-méme est habitable et c’est sur ses bords que s’est développée
autrefois une civilisation opulente. Jusqu’au huitieéme siécle, le
pays fut occupé par des peuples venus de I’Iran oriental et qui
avalent été soumis par une peuplade indo-scythe, les Tokhares
— ou par un autre peuple appartenant & la méme race aux yeux
bleus et aux cheveux rouges — dont la langue a été récemment
déchiffrée. La situation de ce pays se transforma aux environs de
I’'an 750 ap. J.-C., lorsqu’une peuplade turque, les Ouigours, en
fit la conquéte et éleva la ville de Khotcho au rang de capitale.
Les Ouigours venaient des bords du lac Baikal, ot vivaient les Kok
ou Turcs bleus, dont 1’écriture « runique » a été elle aussi déchifirée.

C’est de Chine, et non pas d’occident, que les Ouigours ont été
gagnés & la foi manichéenne. Leurs souverains, Bougoug-Khan
(759 a 780) et son successeur, furent de fidéles adhérents de cette
nouvelle croyance ; il en fut ainsi jusqu’au jour ou 'empire des
Ouigours succomba sous les coups de l'invasion mongole. Ces
faits, 1gnorés jusqu’a ces derniéres années, ont confirmé les dires
du voyageur arabe Mas’oudi ; dans ses « Prairies d’or », il raconte
qu’il y a entre le Khorassan et la Chine un empire turco-mani-
chéen, dont la capitale a nom Kotschan, et 1] ajoute : de toutes
les hordes turques et des peuplades qui leur sont apparentées il
n'en est pas une aujourd’hui (943) qui soit plus nombreuse et
mieux gouvernée que celle des Ouigours. Leur religion est celle des
manichéens ; et ils sont le seul peuple de race turque qui se soit
convertl & cette croyance.

Or c’est & la civilisation ouigoure que nous devons I’essentiel
des découvertes manichéennes du Turkestan oriental.

Les manuscrits mis au jour par les explorateurs européens
dépassent en importance toutes les autres découvertes faites dans
ce pays. Ces manuscrits ont rendu & la science une partie de la
littérature originale des manichéens, pas toujours dans la langue



LA RELIGION MANICHEENNE 265

primitive toutefois. Chavannes et Pelliot ont publié la traduction
du chinois d’un ouvrage didactique manichéen (1) ; or cet ouvrage
utilise deux écrits de Mani, le Livre des trois moments ( Epistula
Fundamentt) et le Livre des deux principes, qui, réunis, consti-
tuaient le catéchisme des «auditeurs ». Les fragments de manus-
crits manichéens qui sont conservés, au nombre de plus de mille,
au « Museum fiir Veelkerkunde » de Berlin, sont rédigés en diverses
langues et en divers dialectes ; tout d’abord dans la langue sacrée
de la religion persane, le pehlvi moyen-persan, c’est-a-dire soit
dans le dialecte officiel, qui fut la langue des Sassanides, soit dans
le dialecte de la Perse du nord-ouest, qui fut celle des Arsacides ;
puis en langue soghdienne, qui fut I'idiome commun des habitants
iraniens du Turkestan et qui est lui ausst un dialecte moyen-
persan ; enfin en langue ouigoure, un dialecte vieux-turc. Ces
ouvrages, qui reproduisent en partie la dogmatique manichéenne,
contiennent aussi en partie des documents liturgiques, qui cor-
respondent en une certaine mesure & nos recueils de cantiques ; 1ils
ont été publiés et traduits dés 1904 par F.-W.-K. Miiller et Le
Coq dans les comptes rendus et dans les mémoires de I’Académie
des sciences de Berlin,

Plus récemment encore, Le Coq a fait connaitre les « mima-
tures manichéennes » qui ornent ces manuscrits (2). Les mani-
chéens, qui s’étaient formés a I’école des Sassanides, ont, en effet,
transporté au Turkestan I’art de 'illustration et de la fresque. Les
éléments constitutifs de cet art remontent soit & I’époque gréco-
romaine, soit A I’époque persane, soit aux influences bouddhiques ;
plus tard des influences chinoises se firent encore sentir. Mani,
«le peintre » comme on I’a nommé, passe pour avoir orné lui-
méme ses temples de fresques et ses évangiles de miniatures ;
nous pouvons nous rendre compte de ce qu’était son art d’apres
les découvertes que nous venons de mentionner et qui fascinent
I’historien moderne par tout ce qu’elles lui révélent sur ’histoire
de la religion.

Parmi les nombreuses figures que ’on rencontre sur les monu-
ments manichéens, les plus facilement reconnaissables sont celles

(1) Journal asiatique, années 1911 et 1913.

(2) Ci. A. von Le Coq. Buddhistische Spaiantike Mittelasiens. Bd. 1I :
Die manicheischen Miniaturen. Berlin 1923. La reproduction en couleurs de
ces miniatures est une véritable merveille typographique.



266 HUGO GRESSMANN

des moines (electt), vétus d’une robe blanche et d’une cape de
méme couleur, attachée sous le menton par des rubans rouges et
dont les pointes tombent jusque sur la poitrine. La plupart du
temps, 1ls portent les mains jointes dissimulées dans leurs man-
ches, en signe d’humble soumission. A c¢dté d’eux paraissent des
nonnes (electze) et peut-étre aussi des laiques (auditores). Les
prétres figurent trés fréquemment aussi; leurs diverses dignités
sont reconnaissables aux couronnes et ornements divers qu’ils
portent, sans qu’il soit possible, du reste, de rien préciser sur ce
point ; 1l semble cependant que ’'un de ces tableaux représente
cing catégories de prétres réunis : les docteurs (magistri), les ser-
vants (episcopt), les administrateurs (presbyleri), ceux quiveulent
étre parfaits (electi) et les auditeurs {auditores). Parmi les portraits
qui figurent dans sonlivre, Le Coq croit avoir découvert celuide Mani
Jui-mé&me ; le personnage en question alestraits d’'un noble vieillard,
le front haut, barré de fortes rides ; les yeux sombres aux formes
schématisées évoquent le type mongol. C’est donc le portrait d’un
Asiatique d’Extréme-Orient, d’un évéque de cette race peut-étre
(nous avons dit que le manichéisme est venu au Turkestan par la
Chine), mais ce ne peut étre celui de Mani. La téte est surmontée
d’un double nimbe, formé par le disque solaire doublé d’un
croissant de lune ; or ce nimbe est assez fréquent dans les docu-
ments qui nous occupent, sous une forme plus schématisée toute-
fois. Le disque solaire se rencontre aussi fréquemment ; il porte
dans un de ces portraits, & ses extrémités, des ornements stylisés
ou Le Coq a cru reconnaitre des ailes d’aigle, et il a sans doute
raison, car on peut suivre le disque solaire ailé ’Egypte jusqu’en
Perse, en passant par ’Asie Mineure ; nous aurions done affaire ici
4 un motif égyptien ayant pénétré jusque dans le Turkestan. Sur
la méme 1mage, on voit figurer la seule divinité manichéenne que
I’on puisse nommer avec quelque certitude : douze tétes nimbées
désignent le Dieu de la terre de lumiere avec ses douze gloires ma-
jestueuses (les éons), ou le Dieu de la lumiére avec ses douze élé-
ments, Quant aux autres divinités manichéennes, aux anges et aux
démons que 'on rencontre sur ces miniatures, il n’en est aucune
qui porte un nom, ni aucune que nous puissions identifier ; sur
I’'une des plus belles de ces ceuvres d’art, qui représente la visite
du roi des Ouigours 4 1’évéque manichéen du pays, on apercoit trois
divinités hindoues (Ganésa, Vichnou et Schiva), lesquelles avaient
probablement pénétré avec le bouddhisme dans la rehigion mani-



LA RELIGION MANICHEENNE 267

chéenne et quiyont joué unrole quinous échappe ; réle assez impor-
tant, semble-t-1l, puisque devant eux les anges manichéens ont
voilé leurs mains, Une autre image intéressante représente la
féete du Béma : sur une estrade de bois se dresse une chaire com- .
plétement dissimulée sous un grand drap ; devant, une coupe
remplie de melons et de raisins, une table chargée de pains d’orge
représentant le tribut traditionnel offert aux moines par les lai-
ques ; tout autour s’étage la hiérarchie manichéenne a ses divers
degrés. La féte du Béma était destinée & célébrer Mani comme le
maitre par excellence. Elle a peut-étre son origine dans certaines
meeurs juives déformées; on sait que le judaisme ne reconnais-
sait pas de maitre supréme, les rabbis succédaient aux rabbis;
mais 1] est curieux de constater que la tradition voulait qu’a la
mort d’un rabbi la chaire de son successeur fit tenue toute

préte et l'on avait coutume de la voiler tant qu’elle n’était pas
occupée.

Les découvertes de Tourfan dépassent en importance le champ
spécial de I'histoire des religions, elles intéressent aussi au plus
haut point I'histoire de la civilisation, celle en particulier des rela-
tions qu’ont entretenues entre eux les peuples indo-européens.

Nous voudrions le montrer sur deux points, ou il semble que
les fouilles du Turkestan aient conduit les problémes trés prés
d’une solution.

Le premier concerne le rayonnement de 1’Occident, ’expansion
de ses i1dées, de ses représentations religieuses, de ses moyens
d’expression artistique et des particularités de sa culture, rayon-
nement qui, on en a maintenant des preuves, a gagné I’ Extréme-
Orient. Afin de prolonger la conquéte de la culture hellénique, du
Gandhara ou Alexandre le Grand avait établi ses vétérans et ses
colons, jusqu’en Chine et jusqu’au Japon, on avait envoyé des
expéditions dans le Turkestan; or les découvertes récentes ont
montré que le royaume manichéen des Ouigours a joué un rdle
essentiel dans ce mouvement expansionniste. L’influence de 1’hel-
lénisme est sensible non seulement sur les fresques mais sur les
miniatures ; signalons comme particuliérement frappantes & cet
égard les figures ailées de la Niké qui sont spécifiquement grecques,
ainsi que ’habitude de placer les statues des dieux, soit indivi-
duellement soit par groupes de trois, sous des arcades.

On peut se demander ensuite si 'influence de I’hellénisme sur



268 HUGO GRESSMANN

le manichéisme, débordant le champ des formes d’art et des
monuments figurés, ne s’est pas fait sentir auss1 dans un domaine
plus profond et moins accessible & I’historien. Mais d’autre part
on ne s’en tiendra pas & ces constatations-la, car la réciproque
est pour le moins aussi vraie, nous voulons dire : la pénétration
en Europe d’idées, de motifs littéraires et de particularités pro-
venant de I’Extréme-Orient.

Il est encore une question, d’un puissant intérét, mais que
I’état actuel de nos connaissances ne permet que de poser: les
manichéens eux-mémes n’auraient-ils pas, & un certain moment,
joué le role d’intermédiaires entre les deux civilisations ? Il nous
suffira de citer un exemple, entre autres, pour mettre en lumiére
Pimportance du probléme posé. Ne se pourrait-il pas que certains
motifs empruntés a des nouvelles ou 4 des légendes bouddhiques
et que nous retrouvons en Occident ou ils ont pénétré par des
voles trés diverses, aient da leur popularité, en une certaine
mesure, 4 I'intérét que la religion manichéenne leur avait marqué.
Car si, comme nous ’avons vu, certaines divinités bouddhiques
ont été officiellement accueillies par le manichéisme & c6té du
Bouddha, il serait curieux que des récits bouddhiques n’aient pas
dans certains cas accompagné ces divinités. Or c’est bien ce que
les découvertes de Tourfan nous montrent abondamment. II est
done possible que certains éléments de la religion bouddhique
alent émigré de pays en pays par 'office des missionnaires mani-
chéens,

La théologie chrétienne, enfin, a été singulierement enrichie par
les découvertes du Turkestan oriental. Elle y a acquis une con-
naissance beaucoup plus intime et plus approfondie de la reli-
gion des manichéens ; elle y gagnera aussi une vue beaucoup plus
claire de son essence et de son importance historique. On peut
penser ce que I’on veut de certaines parties des travaux de Reitzen-
stein, et en particulier de son Iranisches Erlesungsmysterium,
mais le fait que cet historien a compris I'importance religieuse de
I''dée de rédemption et a reconnu qu’elle constituait 1'un des
ressorts essentiels de la religion manichéenne, constitue un grand
progrés dans notre connaissance de cette religion. On peut se
demander, il est vrai, si ce qui pour nous est la chose essentielle
I’a été dans la méme mesure pour les manichéens de tous les temps



LA RELIGION MANICHEENNE 269

et de tous les lieux. Les Péres de I’Eglise pensaient que c¢’était
non pas la sotériologie, mais la cosmologie qui constituait l'idée
centrale de la croyance manichéenne, et ils ne se sont pas fait
faute de couvrir de sarcasmes et de ridicule cette cosmologie, a
leurs yeux si peu raisonnable. Nous ne contesterons pas que cer-
tains éléments de la dite cosmologie paraissent absurdes, mais
I’ensemble du systéme en impose, car il représente une conception
générale de I'univers combinée 4 une philosophie de I'histoire du
monde qui n’est point médiocre. Le manichéisme envisage ’évo-
lution cosmique de l'univers, des origines a la fin des temps,
comme régie par un plan d’ensemble, lequel a pour fin la rédemp-
tion des dieux et des anges, des hommes et du monde et qui doit
aboutir 4 'anéantissement des ténebres et au triomphe définitif de
la lumiére. Dans le monde actuel, ténébres et lumiére sont encore
mélangés, mais le but de 'histoire universelle c¢’est de les distin-
guer I'un de ’autre, comme ils 1’ont été aux origines de toute
chose. C’est en vue de cette distinction que le monde a été créé
et c¢’est 4 collaborer & cette ceuvre que tous les hommes sont
appelés. Seulement les passions des sens par leur puissance
démoniaque contribuent a ’accroissement des téneébres et ne
font qu’accroitre la misére du monde. Pour que se réalise la pen-
sée divine, 1l faut que les hommes aident a I’évolution indispen-
sable, qu’ils s’abstiennent de tous rapports sexuels et de ce qui
peut y pousser, comme la viande, le vin et le capital. L’ascése
seule et la fuite hors de ce monde scnt capables de sauver
I’humanité.

Est-ce ce combat contre le péché, et spécialement contre les
rapports sexuels, qui a contribué 4 attirer au manichéisme un
nombre toujours croissant d’adhérents ? Est-ce la distinction
rigoureuse entre moines et laiques, qui concilie s1bien les rigueurs
du principe avec les commodités de la vie quotidienne ? Il ne
nous appartient pas de le dire. Mais quoi qu’il en soit, 1l reste que
la religion qui a satisfait pendant neuf ans I’dme ardente d’un
Augustin et qui a pu, dix siécles durant, se maintenir en pleine
Europe en face du christianisme, doit avoir possédé une puissance
d’attraction, nous dirons méme de fascination, sur laquelle 1l n’est
pas vain d’arréter sa méditation.

Huco GrEssMaNN.



	La religion manichéenne : d'après les découvertes de Tourfan

