Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Questions actuelles : a propos de la réalité de I'église
Autor: Rivier, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

A PROPOS DE LA REALITE DE L’EGLISE

A la veille de la Conférence « on Faith and Order » & Lausanne, les
journées protestantes de Mulhouse, en mai 1927, avaient mis ce sujet
a leur ordre du jour: «la réalité de I'Eglise », et deux des travaux
qu’on y entendit furent publiés peu apres, celul de M. le pasteur Louis
Dalliere (1) et celur de M. le professeur Fernand Ménégoz (2).

En nous livrant le fruit de leurs méditations, ces auteurs nous ont
rendu un réel service. Le grand fait qu’ils s’appliquent a caractériser :
I’Eglise chrétienne, étant d’ordre universel, 'importance de telles
publications dépasse de beaucoup les horizons d’un méme pays.

Nous avons été frappé par I'unité d’esprit que manifestent deux
travaux, également distingués et riches de substance, ot se laissent
apercevolr aussiles inévitables diversités de point de vue et de tendance.
Silun s’attache de préférence aux aspects traditionnels de cette réalité
qu’est I’Eglise, 'autre examine ce fait, cette réalité dans ses éléments
essentiels ; un intérét de l'ordre historique domine le premier, tandis
que le second s’inspire plutdt de préoccupations psychologiques.

On voit immédiatement les rapports qui s’établissent entre les
deux, car de quelque maniére que l'on envisage ce fait social infini-
ment complexe qu’est ’Eglise chrétienne, on sera amené a reconnaitre
le role décisif qu’y doivent tenir les éléments de 'ordre personnel.

R 4
e Bl

Peut-étre la position prise par M. Ménégoz a-t-elle I'avantage
d’offrir a la réflexion théologique les moyens d’une détermination

(1) Etudes religieuses et théologiques, de Montpellier, juillet 1927,
(2) Evangile et Liberté, 13 et 20 juillet 1927.



232 CHARLES RIVIER

plus logique des éléments constitutifs de I'Eglise chrétienne, en lui
fournissant en méme temps le critére qui permet de les juger. Et I'on
sentira 1mmédiatement la valeur synthétique de définitions comme
celles-ci: « Ne verra I’'Eglise réelle que celui qui verra le Dieu réel dont
elle est U'instrument... Pour voir I'’Eglise réelle, 11 faut au préalable avoir
découvert deux choses; premiérement, la réalité du témoignage
objectif et interne que P'esprit de Dieu rend librement et souveraine-
ment dans le monde entier a toute conscience religieuse ; secondement,
la réalité du témoignage de I'Esprit de Dieu a I'Esprit de Jésus-Christ
et de la perfection de la réponse que Jésus-Christ a faite par sa priére
et son ministére rédempteur a ce témoignage.» Ainsi comprise 1’Eglise
réelle se présente comme «la famille spirituelle de ceux en qui se pro-
longent sous P'action du Christ, le parfait et définitif témoignage de
I’Esprit de Dieu, ainst que la parfaite priere et I'activité de la foi, de
Pespérance et de la charité élevées a leur supréme plénitude ».

Mais 1l ne suffit pas de nous dire ce qu’elle est dans son fond éternel,
cette réalité de 'Eglise, pour autant qu’elle se préte 4 notre investi-
gation, car le mystére de son existence se confond pratiquement
avec le mystére de la fo1. Ce que I'Eglise est en elle-méme, c’est le
secret de Dieu, mais ce qui nous intéresse plus directement, ce qui
importe c’est de savoir ou se trouve cette Eglise. Qui ne voudrait en
étre ?

(’est 1c1 qu’intervient une distinction des plus i1mportantes éntre
V'« Eglise-famille-de-Dieu» et '« Eglise-institution ». Impossible de les
identifier comme le fait le catholique : ce serait confondre I'humain
et le divin, le transitoire et I’éternel. Impossible, d’autre part, de les
séparer d’une fagon radicale, comme le font certains protestants, car
I’ Eglise-famille-de-Dieu, que serait-elle privée d’une organisation
adéquate et coneréte ? On ne saurait davantage recourir a I’ancienne
distinction entre 'Eglise visible et I'Eglise invisible, car le caractére
de visibilité est d’ordre secondaire et elles sont réelles I'une et 'autre,
bien que d’une maniére différente. Done, « ni confusion, ni séparation,
mais distinction logique entre 1’ Eglise-famille-de-Dieuw et 1 Eglise-insti-
tution et union indissoluble de I'une et de I'autre sous forme de subor-
dination de la seconde a la premiére ».

Sur le plan universel, «I’Eglise réelle c’est la totalité des nombreuses
et trés différentes organisations ecclésiastiques qui se réclament du
nom de Christ, et cette totalité en tant que sphére ou soufflant avec
plus ou moins de force et de pureté, I’Esprit du Christ éternel accomplit,
avec plus ou moins d’éclat, I’ceuvre du salut». D’autre part, sur le plan
local, « 'Eglise est présente potentiellement, c’est-a-dire réelle, en tout
lieu ou le nom de Jésus-Christ est invoqué sur les hommes et sa sainte
présence passe du virtuel & Deffectif partout ou les responsabilités
inhérentes a cette invocation sont saisies d’une conscience claire et



A PROPOS DE LA REALITE DE L EGLISE 233

d’un cceur droit dans leur profondeur inattendue et leur incommensu-
rable portée pratique ».

- 'Quot de plus universel que la fo1 chrétienne ! C’est ainsi que se trou-
vent unis, d’une facon indissoluble, dans son fond éternel, ces deux
principes fondamentaux, ces deux piliers du régne du Christ dans le
monde et dans les Ames : 'individualisme et 'universalisme.

Faut-1l aller plus loin ? On a parlé de norme, de critére, pour I’appré-
ciation des différences de 'ordre confessionnel, et ceci nous ameéne a
souligner ce que le travail de M. Ménégoz nous offre de plus original.
« Le propre de I’Esprit », nous dit-1l, «c’est de se connaitre en passant
de I'inconscient a la conscience de lui-méme... » nous croyons a la valeur
d’un tel critére pour juger d’une fagon rationnelle, dans ses diverses
manifestations a travers le temps et 'espace, cette réalité qu’est I’Eglise
de Jésus-Christ; seul, en effet 'Esprit de Dieu est compétent « pour
connaitre les choses que Dieu nous a données par Sa grace ».

Nous croyons surtout a la valeur actuelle d’un tel critére et nous
dirons avec M. Ménégoz : « Oui,’Eglise est réellement présente dans
la totalité des corporations chrétiennes au sein desquelles souffle
IEsprit du Christ ; mais elle 'est plus spécialement la ou cet Esprit,
¢largissant a4 Pinfini la vie consciente des fidéles leur fait découvrir
avec les erreurs du passé, le domaine 4 jamais grandissant des devoirs
de 'avenir ».

Des hauteurs sereines ol la pensée de M. Ménégoz déployait son vol,
il nous faut redescendre. Ce n’est pas que les préoccupations auxquelles
nous convie M. Dalliére soient d’un ordre moins élevé. Au contraire,
dans le beau chapitre de théologie pratique qu’il nous offre chacun
reconnaitra les qualités les plus éminentes, méme amour de I'Eglise,
méme fol, méme affirmation des divines réalités dont 1'Eglise vit,
avec peut-étre quelque chose de plus ineisif dans le ton, une vision
plus directe des choses, une passion plus vive mise au service d’un
zéle moins détaché.

Pasteur parlant a des pasteurs, M. Dalliére exprime avec force les
motifs qui doivent nous porter a rendre témoignage a la réalité de
PEglise : « Le pasteur », dit-1l, « étant placé par sa vocation au service
de I’Eglise, celle-ci devient une réalité de premier ordre pour sa vie
et pour sa pensée. Dans I’état actuel, cependant, il n’est pas facile
de savoir au juste ce qu'est I’Eglise, ni ou elle est : une double incer-
titude plane sur elle. D’une part, la division des groupements protes-
tants semble nous empécher d’affirmer qu’il y ait, je ne dis pas une
Eglise universelle, je ne dis pas méme une Eglise protestante, mais
une Eglise protestante de France. D’autre part si on nous interroge
sur la théologie nous ne sommes pas trés siirs de Pexistence de 'Eglise.



234 CHARLES RIVIER

On nous parle de philosophie de la religion et d’expérience religieuse,
mais d’Eglise point. Ou si on en parle c’est sur un ton péjoratif: on
dirait que I'Eglise est ce qui en principe met obstacle a la religion...
Etrange situation que la notre. Nous devons servir I’Eglise, mais nous

e savons pas tres bien ce qu’elle est, nous ne sommes pas trés sirs
qu’elle existe...»

Disons immédiatement que cette souffrance qui étreint I’Ame pasto-
rale de notre auteur et s’exprime sous sa plume en termes si profon-
dément sentis, est aussi le fait d’'un bon nombre de laiques que la
« grande pitié» de I'Eglise ne laisse pas indifférents. Et il nous plait de
recuelllir sous sa plume cet hommage rendu a la piété humble et fer-
vente qui est la sauvegarde de la réalité de I’Eglise : «Les paroisses ot
les ames meurent dans 'espérance du ciel ol de petits noyaux de fidéles
communient encore avec la certitude de la présence réelle et spirituelle
du Sauveur, elles existent toujours, elles ne veulent pas mourir... Nos
paroissiens ignorent le libéralisme, l'orthodoxie et tous les dosages
qu’on en peut faire. Ils savent qu’il y a la foi en Jésus-Christ ou I'in-
crédulité, la présence de Dieu ou le vide immense et ils maintiennent,
lorsqu’ils croient, la vérité séculaire dont a toujours vécu I'Eglse. Ils
ignorent I'idéologie et ses divisions... Il faut que nous allions nous
agenouiller prés des ames simples et fortes qui sont, elles, dans 'unité
de I’Eghse ».

Nous croyons que sous le signe du «mystére de piété» dont parle
Papotre, I'existence de I'Eglise, sa réalité, son intégrité, son unité
essentielle, sont entiérement sauvegardées. Mais s1 nous pouvons
sympathiser avec I'auteur dans I’aveu d’une souffrance que beaucoup
ressentent comme lul nous ne pouvons entiérement partager ses vues.
En s’attachant 4 une idée, en somme accessoire, comme celle de Lra-
dition, nous nous demandons s’il lui est possible de saisir dans son
ampleur, dans sa signification profonde ce grand fait qu’est I'Eglise
chrétienne. La tradition est un éiémenti de la réalité de I'Eglise, certes,
mais si 'on fait appel a la foi et a ses données positives, on en peut
trouver d’autres plus essentiels.

L’auteur a entrepris de nous prouver que l'«figlise existe, que nous
en ¢1pons, que nous pouvons et depons la voir au prixz d'un redressement
intellectuel et spirituel dont la décision doit proventr d’une confrontation
nette du kantisme avec la tradition authentiquement chrétienne».

Retenons les derniers mots: la tradition authentiquement chré-
tienne. C’est & elle que notre auteur s’attachera pour discerner les
traits essentiels de cette réalité qu’est 'Eglise, mais comme cette tra-
dition est éminemment diverse et qu’il est impossible de la saisir dans
sa réalité vivante et complexe, on comprend que 'auteur la prenne,
cette tradition, dans ses manifestations les plus caractéristiques et telle
que lont interprétée et en quelque maniére personnifiée ceux quil



A PROPOS DE LA REALITE DE L EGLISE 235

appelle «les témoins privilégiés » : saint Paul, saint Jean, saint Augus-
tin j voila pour I’Eglise chrétienne primitive. Luther et Calvin donnent
le ton de la Réforme et ainsi se trouvent fixés les éléments de cette
tradition authentiquement chrétienne que 'auteur opposera a «1xdéo-
logie kantienne ».

Certes, a travers la voix de ces grands témoins nous percevons I’écho
de la grande voix de I’Eglise. On doit cependant reconnaitre qu’ils ne
sont pas également représentatifs de la tradition chrétienne authen-
tique. Seule la pensée des écrivains bibliques se présente 4 nous comme
revétue d’un caractére normatif et il peut y avoir déja quelque arbi-
traire dans le choix que I'on fait d’un saint Augustin pour figurer &
coté des géants de I'époque apostolique.

On peut se demander si les titres par lesquels 'évéque d’Hippone se
recommande a la postérité suflisent a lui assurer cette position privi-
légiée. Sans méconnaitre ses trés grands mérites, nous devons avouer
qu’un tel rapprochement est loin de lui étre favorable.

D’abord, ce qui lui est attribué en propre pourrait I’étre beaucoup
plus justement & saint Paul et & saint Jean. Qui ne reconnaitrait
Paccent et le ton de I'Evangile, sa substance, son esprit dans des for-
mules comme celles-c1 : « Connaissant la vérité dans 'amour... », « Révé-
lation et société des dmes sont deux termes indissolublement liés par
la croix du Christ ». 51 le grand évéque africain les répéte avec I'inten-
sité de sa fol personnelle, pour lui comme pour le plus humble fidéle
de I’'Eglise, elles sont ’expression d’une vérité qui a sa source en Dieu,
I'auteur de toute grace.

Qu’on nous parle de saint Augustin, témoin de la grice — et ses idées
particuliéres sur la prédestination le rapprochent du grand réforma-
teur picard — rien de mieux ! Mais nous n’avons pas les mémes rai-
sons d’accueillir saint Augustin, Pére de I’'Eglise, si 4 la faveur de ce
grand nom on cherche a introduire des éléments de tradition que I'Evan-
gile ignore ou auxquels il ne fait pas la place que ce théoricien du catho-
licisme romain leur assigne.

Nous trouvons ici pour la premiére fois ce mot : les sacrements. Qui
dira & quel point le sens de la réalité et des réalités de 'Eglise n’a pas
été compromis et faussé par la pratique des sacrements ! Aux temps
apostoliques, il y avait le baptéme dont on a, d’ailleurs, fort bien carac-
térisé le role et la valeur : « Pour entrer dans I’Eglise une conversion
personnelle était nécessaire suivie d'un acte religieux d’une portée
considérable, le baptéme...» Mais la communion au corps de Chnst,
le «repas du Seigneur », la sainte céne, est-ce un sacrement ? L’est-il
dans le méme sens que le baptéme ? Et tous les autres : la confirmation,
la pénitence, le mariage, ’ordination, ’'extréme onction ? Une pratique
méme millénaire suffit-elle & les accréditer ?

Il en est de méme de certaines formules qui pour vénérables qu’elles



236 CHARLES RIVIER

nous paraissent, ne sauraient prendre la place de la vérité qui se rend
témoignage a elle-méme dans le cceur du croyant. Et lorsque M. le
pasteur Dalliére termine son chapitre sur saint Augustin par ces
mots : «le probléeme de la communion humaine se trouve résolu par
la révélation en Jésus-Christ de la Trinité », nous devons avouer que
cette évocation de la théologie des conciles et de leurs anathémes, nous
procure autre chose qu’une 1mpression d’apaisement dans Pamour,
surtout quand on y ajoute le commentaire de 'histoire.

Certes M. Dalliére nous parle de «tradition authentiquement chré-
tienne », ce qui veut dire que la tradition ne doit pas étre regue aveu-
glément. On ne saurait oublier en effet que la Réforme est précisément
le moment ou la tradition jusqu’alors contenue —- et a quel prix —
déborde de toutes parts : les vieilles outres se rompent et le vin nouveau
est répandu.

On ne saurait oublier davantage que de ce grand courant de la Réforme
sont 1ssus des courants divers, des traditions ecclésiastiques diffé-
rentes. Ce caractére de diversité bien loin de s’atténuer dans la suite
est allé en s’accentuant, comme le remarque M. Dalliére quand 1l parle
de la division des groupements protestants qui semble nous empécher
d’affirmer qu’il y ait, «je ne dis pas une Eglise universelle, je ne dis
pas méme une Eglise protestante, mais une Eglise protestante de
France ».

Nous croyons qu’une détermination essentielle devrait intervenir ica.
On aimerait savoir quels principes inspirent 'auteur dans le choix
qu’il fait des éléments appartenant a la tradition tenue pour authen-
tique, aussi bien dans I'enceinte du protestantisme qu’en dehors de
celui-ci. Le besoin d’une telle détermination se fait plus fortement
sentir en ce qui concerne I’époque moderne sur les confins de I'histoire
contemporaine.

Apreés avorr fixé les traits de la réalité de ’Eglise telle qu’elle nous
apparait chez les grands réformateurs on nous laisse en plemn seiziéine
siecle comme si I’évolution religieuse et ecclésiastique inaugurée par
eux dans laquelle nous sommes engagés, n’avait pas de quoi solliciter
notre attention, et I’on n’aborde le dix-neuviéme siécle que pour déplorer
les ravages causés par 'action dissolvante de I'individualisme kantien.

On peut se demander s1 les sévérités de notre auteur a I'égard du
philosophe de Kcenigsberg sont toujours exemptes de parti-pris.
‘Est-1l juste de le rendre responsable de la dissolution, certes déplora-
ble, de I’Eglise, et de dire: « Il appartenait 4 Emmanuel Kant de
proclamer avec toute la netteté voulue une solution conforme au
plus mauvais génie de I'intolérance spirituelle... L'intolérance de Kant
consiste 4 dénier toute existence a la réalité de I’Eglise ; 1l n’accepte
rien de son capital spirituel, il ne regoit d’elle aucun enseignement,
1l ne participe 4 aucune communion » ?



A PROPOS DE LA REALITE DE L EGLISE 237

Nous réclamons quelque indulgence en faveur d’un penseur dont
Pinfluence considérable dans le clan des philosophes ne se fait guére
sentir au dehors. Peut-étre certaines critiques de notre auteur seralent-
elles plus justement adressées a des disciples du philosophe allemand ;
peut-étre aussi faut-il reconnaitre pour étre tout a fait équitable que
cette philosophie un peu hautaine a été le refuge de beaucoup d’esprits
que le naturisme et le matérialisme destructeur de toute piété et de
toute moralité ne pouvaient satisfaire.

« Ce qui distingue Kant», déclare M. Philippe Bridel, «c’est que
tandis que son siécle comprend en général la morale d’une facon toute
utilitaire et terre a terre, lu1 aflirme au contraire comme le dévoue-
ment absolu a la sublime et sainte loi du devoir. Ce sérieux moral
sincére qui inspire la vie et les écrits de Kant est incontestablement un
élément chrétien qui tranche avec la légéreté paienne de la littérature
du temps. » (1)

I est curieux de rapprocher encore de certains jugements de M. Louis
Dalliére, cette appréciation du professeur Bridel : « Servilement atta-
chée a I’éthique de I'antiquité, la philosophie moderne n’avait formulé
que la théorie de I’état ; Kant est le premier, depuis la scolastique, qui
ait donné une place a celle de 'Eglise et ce quil’y a conduit ¢’est encore
son sérieux moral, qui lul a fait marquer nettement la distinction entre
le domaine éthique et le domaine légal, sur lequel seul peut agir la
société civile »,

Un disciple de Kant, le philosophe Charles Secrétan, écrivait :
« Peut-étre en rétablissant la conscience morale comme critére de la
vérité, la sincérité loyale d’'un Kant, incrédule dans un siécle incrédule,
a-t-elle fait autant pour la durable démonstration du christianisme que
le sublime génie de Pascal » (2).

Il y a du vrai, sans doute, dans cette caractéristique sévére de ce
que M. Dalliére nomme 1’adéologie» protestante de notre temps: « Glis-
sement général a la suite de Kant hors de la réalité de ’Eglise, et
transposition de la réalité religieuse a l'intérieur de 'individu, voila
le mouvement de cette pensée ». Mais 1l y a aussi, nous semble-t-il,
quelque contradiction avec ce qu’on nous a dit, plus haut, de la Réforme
qui fut « essentiellement un retour a la réalité de I’Eglise parce qu’elle
a été un retour a la réalité de la grace qui fonde 1’Eglise ».

Parler de la grice — et comment n’en pas parler, puisque ce mot
la résume toute la prédication chrétienne, puisqu’il exprime tout le
mystére de la fo1 dont ’Ame chrétienne vit et dont il serait bien étrange
que I'Eglise ne dat vivre elle aussi— parler de la grace, c’est parler
quoiqu’on dise d’«expérience morale », d’«expérience religieuse »,

(1) La philosophie de la religion de Emmanuel Kant, p. 202 et suiv.
(2) Cité par Ph. Bridel, op. cit., p. 1.



238 CHARLES RIVIER

d’« expérience volontaire », de « sentiment de dépendance », de «senti-
ment de crainte » puisque la conversion est la grace regue et que seule
elle introduit I’Ame croyante dans la communion de I’Eglise.

Individualisme certes — mais légitime et nécessaire — car avant
I'Eglise et au-dessus d’elle il y a la religion, 1l y a Dieu, il y a le Christ,
il v a le Royaume des cieux. En dehors de ces réalités-la I’'Eglise n’est
pas.

On se demande ce que I'auteur veut dire quand 1l déclare : « L’essen-
tiel est d’abord de savoir si I'Eglise existe avant nous et en dehors de
nous ». En revanche nous retenons cette belle définition : « Individua-
lité et communion voila les deux termes unis sur le plan de la paroisse ».
Avec Fallot, nous préférerions un autre mot que celui de paroisse —
ce symbole de la religion territoriale, dont la Réforme, hélas, ne s’est
pas affranchie — et nous dirions avec M. Dalliére et en plein accord
avec lui: « Individualité et communion voila les deux termes unis sur
le plan de I'Eglise locale ». Et en disant cela nous sommes dans la réalité

de I'Eglise.

Cu. Rivier.



	Questions actuelles : à propos de la réalité de l'église

