
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Questions actuelles : à propos de la réalité de l'église

Autor: Rivier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

A PROPOS DE LA RÉALITÉ DE L'ÉGLISE

A la veille de la Conférence « on Faith and Order » à Lausanne, les

journées protestantes de Mulhouse, en mai 1927, avaient mis ce sujet
à leur ordre du jour : « la réalité de l'Eglise », et deux des travaux
qu'on y entendit furent publiés peu après, celui de M. le pasteur Louis
Dallière (1) et celui de M. le professeur Fernand Ménégoz (2).

En nous livrant le fruit de leurs méditations, ces auteurs nous ont
rendu un réel service. Le grand fait qu'ils s'appliquent à caractériser :

l'Eglise chrétienne, étant d'ordre universel, l'importance de telles
publications dépasse de beaucoup les horizons d'un même pays.

Nous avons été frappé par l'unité d'esprit que manifestent deux
travaux, également distingués et riches de substance, où se laissent
apercevoir aussi les inévitables diversités de point de vue et de tendance.
Si l'un s'attache de préférence aux aspects traditionnels de cette réalité
qu'est l'Eglise, l'autre examine, ce fait, cette réalité dans ses éléments
essentiels ; un intérêt de l'ordre historique domine le premier, tandis
que le second s'inspire plutôt de préoccupations psychologiques.

On voit immédiatement les rapports qui s'établissent entre les

deux, car de quelque manière que l'on envisage ce fait social infiniment

complexe qu'est l'Eglise chrétienne, on sera amené à reconnaître
le rôle décisif qu'y doivent tenir les éléments de l'ordre personnel.

Peut-être la position prise par M. Ménégoz a-t-elle l'avantage
d'offrir à la réflexion théologique les moyens d'une détermination

(1) Etudes religieuses et théologiques, de Montpellier, juillet 1927.

(2) Evangile et Liberté, 13 et 20 juillet 1927.



232 CHARLES RIVIER

plus logique des éléments constitutifs de l'Eglise chrétienne, en lui
fournissant en même temps le critère qui permet de les juger. Et l'on
sentira immédiatement la valeur synthétique de définitions comme
celles-ci : « Ne verra l'Eglise réelle que celui qui verra le Dieu réel dont
elle est l'instrument... Pour voir l'Eglise réelle, il faut au préalable avoir
découvert deux choses ; premièrement, la réalité du témoignage
objectif et interne que l'esprit de Dieu rend librement et souverainement

dans le monde entier à toute conscience religieuse ; secondement,
la réalité du témoignage de l'Esprit de Dieu à l'Esprit de Jésus-Christ
et de la perfection de la réponse que Jésus-Christ a faite par sa prière
et son ministère rédempteur à ce témoignage. » Ainsi comprise l'Eglise
réelle se présente comme « la famille spirituelle de ceux en qui se

prolongent sous l'action du Christ, le parfait et définitif témoignage de

l'Esprit de Dieu, ainsi que la parfaite prière et l'activité de la foi, de

l'espérance et de la charité élevées à leur suprême plénitude ».

Mais il ne suffit pas de nous dire ce qu'elle est dans son fond éternel,
cette réalité de l'Eglise, pour autant qu'elle se prête à notre investigation,

car le mystère de son existence se confond pratiquement
avec le mystère de la foi. Ce que l'Eglise est en elle-même, c'est le

secret de Dieu, mais ce qui nous intéresse plus directement, ce qui
importe c'est de savoir où se trouve cette Eglise. Qui ne voudrait en
être

C'est ici qu'intervient une distinction des plus importantes entre
F« Eglise-famille-de-Dieu» et 1'« Eglise-institution». Impossible de les

identifier comme le fait le catholique : ce serait confondre l'humain
et le divin, le transitoire et l'éternel. Impossible, d'autre part, de les

séparer d'une façon radicale, comme le font certains protestants, car
V Eglise-famille-de-Dieu, que serait-elle privée d'une organisation
adéquate et concrète On ne saurait davantage recourir à l'ancienne
distinction entre l'Eglise visible et l'Eglise invisible, car le caractère
de visibilité est d'ordre secondaire et elles sont réelles l'une et l'autre,
bien que d'une manière différente. Donc, « ni confusion, ni séparation,
mais distinction logique entre l'Eglise-fatnille-de-Dieu et VEglise-institution

et union indissoluble de l'une et de l'autre sous forme de
subordination de la seconde à la première ».

Sur le plan universel, «l'Eglise réelle c'est la totalité des nombreuses
et très différentes organisations ecclésiastiques qui se réclament du
nom de Christ, et cette totalité en tant que sphère où soufflant avec
plus ou moins de force et de pureté, l'Esprit du Christ éternel accomplit,
avec plus ou moins d'éclat, l'œuvre du salut ». D'autre part, sur le plan
local, « l'Eglise est présente potentiellement, c'est-à-dire réelle, en tout
lieu où le nom de Jésus-Christ est invoqué sur les hommes et sa sainte
présence passe du virtuel à l'effectif partout où les responsabilités
inhérentes à cette invocation sont saisies d'une conscience claire et



A PROPOS DE LA RÉALITÉ DE l'ÉGLISE 233

d'un cœur droit dans leur profondeur inattendue et leur incommensurable

portée pratique ».

Quoi de plus universel que la foi chrétienne C'est ainsi que se trouvent

unis, d'une façon indissoluble, dans son fond éternel, ces deux
principes fondamentaux, ces deux piliers du règne du Christ dans le
monde et dans les âmes : l'individualisme et l'universalisme.

Faut-il aller plus loin On a parlé de norme, de critère, pour l'appréciation

des différences de l'ordre confessionnel, et ceci nous amène à

souligner ce que le travail de M. Ménégoz nous offre de plus original.
« Le propre de l'Esprit », nous dit-il, «c'est de se connaître en passant
de, l'inconscient à la conscience de lui-même... » nous croyons à la valeur
d'un tel critère pour juger d'une façon rationnelle, dans ses diverses
manifestations à travers le temps et l'espace, cette réalité qu'est l'Eglise
de Jésus-Christ ; seul, en effet l'Esprit de Dieu est compétent « pour
connaître les choses que Dieu nous a données par Sa grâce ».

Nous croyons surtout à la valeur actuelle d'un tel critère et nous
dirons avec M. Ménégoz: « Oui, l'Eglise est réellement présente dans
la totalité des corporations chrétiennes au sein desquelles souffle

l'Esprit du Christ ; mais elle l'est plus spécialement là où cet Esprit,
élargissant à l'infini la vie consciente des fidèles leur fait découvrir
avec les erreurs du passé, le domaine à jamais grandissant des devoirs
de l'avenir ».

Des hauteurs sereines où la pensée de M. Ménégoz déployait son vol,
il nous faut redescendre. Ce n'est pas que les préoccupations auxquelles
nous convie M. Dallière soient d'un ordre moins élevé. Au contraire,
dans le beau chapitre de théologie pratique qu'il nous offre chacun
reconnaîtra les qualités les plus eminentes, même amour de l'Eglise,
même foi, même affirmation des divines réalités dont l'Eglise vit,
avec peut-être quelque chose de plus incisif dans le ton, une vision
plus directe des choses, une passion plus vive mise au service d'un
zèle moins détaché.

Pasteur parlant à des pasteurs, M. Dallière exprime avec force les
motifs qui doivent nous porter à rendre témoignage à la réalité de

l'Eglise : « Le pasteur », dit-il, « étant placé par sa vocation au service
de l'Eglise, celle-ci devient une réalité de premier ordre pour sa vie
et pour sa pensée. Dans l'état actuel, cependant, il n'est pas facile
de savoir au juste ce qu'est l'Eglise, ni où elle est : une double
incertitude plane sur elle. D'une part, la division des groupements protestants

semble nous empêcher d'affirmer qu'il y ait, je ne dis pas une
Eglise universelle, je ne dis pas même une Eglise protestante, mais
une Eglise protestante de France. D'autre part si on nous interroge
sur la théologie nous ne sommes pas très sûrs de l'existence de l'Eglise.



234 CHARLES RIVIER

On nous parle de philosophie de la religion et d'expérience religieuse,
mais d'Eglise point. Ou si on en parle c'est sur un ton péjoratif : on
dirait que l'Eglise est ce qui en principe met obstacle à la religion...
Etrange situation que la nôtre. Nous devons servir l'Eglise, mais nous
ne savons pas très bien ce qu'elle est, nous ne sommes pas très sûrs

qu'elle existe... »

Disons immédiatement que cette souffrance qui étreint l'âme pastorale

de notre auteur et s'exprime sous sa plume en termes si
profondément sentis, est aussi le fait d'un bon nombre de laïques que la
« grande pitié » de l'Eglise ne laisse pas indifférents. Et il nous plaît de

recueillir sous sa plume cet hommage rendu à la piété humble et
fervente qui est la sauvegarde de la réalité de l'Eglise : «Les paroisses où
les âmes meurent dans l'espérance du ciel où de petits noyaux de fidèles
communient encore avec la certitude de la présence réelle et spirituelle
du Sauveur, elles existent toujours, elles ne veulent pas mourir... Nos

paroissiens ignorent le libéralisme, l'orthodoxie et tous les dosages
qu'on en peut faire. Ils savent qu'il y a la foi en Jésus-Christ ou
l'incrédulité, la présence de Dieu ou le vide immense et ils maintiennent,
lorsqu'ils croient, la vérité séculaire dont a toujours vécu l'Eglise. Ils
ignorent l'idéologie et ses divisions... Il faut que nous allions nous
agenouiller près des âmes simples et fortes qui sont, elles, dans l'unité
de l'Eglise ».

Nous croyons que sous le signe du « mystère de piété » dont parle
l'apôtre, l'existence de l'Eglise, sa réalité, son intégrité, son unité
essentielle, sont entièrement sauvegardées. Mais si nous pouvons
sympathiser avec l'auteur dans l'aveu d'une souffrance que beaucoup
ressentent comme lui nous ne pouvons entièrement partager ses vues.
En s'attachant à une idée, en somme accessoire, comme celle de

tradition, nous nous demandons s'il lui est possible de saisir dans son

ampleur, dans sa signification profonde ce grand fait qu'est l'Eglise
chrétienne. La tradition esi un élément de la réalité de l'Eglise, certes,
mais si l'on fait appel à la foi et à ses données positives, on en peut
trouver d'autres plus essentiels.

L'auteur a entrepris de nous prouver que 1'«Eglise existe, que nous
en vivons, que nous pouvons et devons la voir au prix d'un redressement

intellectuel et spirituel dont la décision doit provenir d'une confrontation
nette du kantisme avec la tradition authentiquement chrétienne ».

Retenons les derniers mots : la tradition authentiquement
chrétienne. C'est à elle que notre auteur s'attachera pour discerner les

traits essentiels de cette réalité qu'est l'Eglise, mais comme cette
tradition est éminemment diverse et qu'il est impossible de la saisir dans

sa réalité vivante et complexe, on comprend que l'auteur la prenne,
cette tradition, dans ses manifestations les plus caractéristiques et telle

que l'ont interprétée et en quelque manière personnifiée ceux qu'il



A PROPOS DE LA RÉALITÉ DE l'ÉGLISE 235

appelle « les témoins privilégiés » : saint Paul, saint Jean, saint Augustin

; voilà pour l'Eglise chrétienne primitive. Luther et Calvin donnent
le ton de la Réforme et ainsi se trouvent fixés les éléments de cette
tradition authentiquement chrétienne que l'auteur opposera à « l'idéologie

kantienne ».

Certes, à travers la voix de ces grands témoins nous percevons l'écho
de la grande voix de l'Eglise. On doit cependant reconnaître qu'ils ne
sont pas également représentatifs de la tradition chrétienne authentique.

Seule la pensée des écrivains bibliques se présente à nous comme
revêtue d'un caractère normatif et il peut y avoir déjà quelque
arbitraire dans le choix que l'on fait d'un saint Augustin pour figurer à

côté des géants de l'époque apostolique.
On peut se demander si les titres par lesquels l'évêque d'Hippone se

recommande à la postérité suffisent à lui assurer cette position
privilégiée. Sans méconnaître ses très grands mérites, nous devons avouer
qu'un tel rapprochement est loin de lui être favorable.

D'abord, ce qui lui est attribué en propre pourrait l'être beaucoup
plus justement à saint Paul et à saint Jean. Qui ne reconnaîtrait
l'accent et le ton de l'Evangile, sa substance, son esprit dans des
formules comme celles-ci : «Connaissant la vérité dans l'amour... », «

Révélation et société des âmes sont deux termes indissolublement liés par
la croix du Christ ». Si le grand évêque africain les répète avec l'intensité

de sa foi personnelle, pour lui comme pour le plus humble fidèle
de l'Eglise, elles sont l'expression d'une vérité qui a sa source en Dieu,
l'auteur de toute grâce.

Qu'on nous parle de saint Augustin, témoin de la grâce — et ses idées

particulières sur la prédestination le rapprochent du grand réformateur

picard — rien de mieux Mais nous n'avons pas les mêmes
raisons d'accueillir saint Augustin, Père de l'Eglise, si à la faveur de ce

grand nom on cherche à introduire des éléments de tradition que l'Evangile

ignore ou auxquels il ne fait pas la place que ce théoricien du
catholicisme romain leur assigne.

Nous trouvons ici pour la première fois ce mot : les sacrements. Qui
dira à quel point le sens de la réalité et des réalités de l'Eglise n'a pas
été compromis et faussé par la pratique des sacrements Aux temps
apostoliques, il y avait le baptême dont on a, d'ailleurs, fort bien caractérisé

le rôle et la valeur : « Pour entrer dans l'Eglise une conversion

personnelle était nécessaire suivie dun acte religieux d'une portée
considérable, le baptême... » Mais la communion au corps de Christ,
le «repas du Seigneur», la sainte cène, est-ce un sacrement L'est-il
dans le même sens que le baptême Et tous les autres : la confirmation,
la pénitence, le mariage, l'ordination, l'extrême onction Une pratique
même millénaire suffit-elle à les accréditer

Il en est de même de certaines formules qui pour vénérables qu'elles



236 CHARLES RIVIER

nous paraissent, ne sauraient prendre la place de la vérité qui se rend
témoignage à elle-même dans le cœur du croyant. Et lorsque M. le

pasteur Dallière termine son chapitre sur saint Augustin par ces

mots : « le problème de la communion humaine se trouve résolu par
la révélation en Jésus-Christ de la Trinité », nous devons avouer que
cette évocation de la théologie des conciles et de leurs anathèmes, nous
procure autre chose qu'une impression d'apaisement dans l'amour,
surtout quand on y ajoute le commentaire de l'histoire.

Certes M. Dallière nous parle de «tradition authentiquement
chrétienne », ce qui veut dire que la tradition ne doit pas être reçue
aveuglément. On ne saurait oublier en effet que la Réforme est précisément
le moment où la tradition jusqu'alors contenue — et à quel prix —
déborde de toutes parts : les vieilles outres se rompent et le vin nouveau
est répandu.

On ne saurait oublier davantage que de ce grand courant de la Réforme
sont issus des courants divers, des traditions ecclésiastiques
différentes. Ce caractère de diversité bien loin de s'atténuer dans la suite
est allé en s'accentuant, commele remarque M. Dallière quand il parle
de la division des groupements protestants qui semble nous empêcher
d'affirmer qu'il y ait, « je ne dis pas une Eglise universelle, je ne dis

pas même une Eglise protestante, mais une Eglise protestante de

France ».

Nous croyons qu'une détermination essentielle devrait intervenir ici.
On aimerait savoir quels principes inspirent l'auteur dans le choix
qu'il fait des éléments appartenant à la tradition tenue pour authentique,

aussi bien dans l'enceinte du protestantisme qu'en dehors de

celui-ci. Le besoin d'une telle détermination se fait plus fortement
sentir en ce qui concerne l'époque moderne sur les confins de l'histoire
contemporaine.

Après avoir fixé les traits de la réalité de l'Eglise telle qu'elle nous
apparaît chez les grands réformateurs on nous laisse en plein seizième
siècle comme si l'évolution religieuse et ecclésiastique inaugurée par
eux dans laquelle nous sommes engagés, n'avait pas de quoi solliciter
notre attention, et l'on n'aborde le dix-neuvième siècle que pour déplorer
les ravages causés par l'action dissolvante de l'individualisme kantien.

On peut se demander si les sévérités de notre auteur à l'égard du
philosophe de Kœnigsberg sont toujours exemptes de parti-pris.
Est-il juste de le rendre responsable de la dissolution, certes déplorable,

de l'Eglise, et de dire : « Il appartenait à Emmanuel Kant de

proclamer avec toute la netteté voulue une solution conforme au
plus mauvais génie de l'intolérance spirituelle... L'intolérance de Kant
consiste à dénier toute existence à la réalité de l'Eglise ; il n'accepte
rien de son capital spirituel, il ne reçoit d'elle aucun enseignement,
il ne participe à aucune communion »



A PROPOS DE LA RÉALITÉ DE l'ÉGLISE 237

Nous réclamons quelque indulgence en faveur d'un penseur dont
l'influence considérable dans le clan des philosophes ne se fait guère
sentir au dehors. Peut-être certaines critiques de notre auteur seraient-
elles plus justement adressées à des disciples du philosophe allemand ;

peut-être aussi faut-il reconnaître pour être tout à fait équitable que
cette philosophie un peu hautaine a été le refuge de beaucoup d'esprits
que le naturisme et le matérialisme destructeur de toute piété et de

toute moralité ne pouvaient satisfaire.
« Ce qui distingue Kant », déclare M. Philippe Bridel, « c'est que

tandis que son siècle comprend en général la morale d'une façon toute
utilitaire et terre à terre, lui l'affirme au contraire comme le dévouement

absolu à la sublime et sainte loi du devoir. Ce sérieux moral
sincère qui inspire la vie et les écrits de Kant est incontestablement un
élément chrétien qui tranche avec la légèreté païenne de la littérature
du temps. » (1)

Il est curieux de rapprocher encore de certains jugements de M. Louis
Dallière, cette appréciation du professeur Bridel: «Servilement attachée

à l'éthique de l'antiquité, la philosophie moderne n'avait formulé
que la théorie de l'état ; Kant est le premier, depuis la scolastique, qui
ait donné une place à celle de l'Eglise et ce qui l'y a conduit c'est encore
son sérieux moral, qui lui a fait marquer nettement la distinction entre
le domaine éthique et le domaine légal, sur lequel seul peut agir la
société civile ».

Un disciple de Kant, le philosophe Charles Secrétan, écrivait :

« Peut-être en rétablissant la conscience morale comme critère de la
vérité, la sincérité loyale d'un Kant, incrédule dans un siècle incrédule,
a-t-elle fait autant pour la durable démonstration du christianisme que
le sublime génie de Pascal » (21.

Il y a du vrai, sans doute, dans cette caractéristique sévère de ce

que M. Dallière nomme l'«idéologie» protestante de notre temps :

«Glissement général à la suite de Kant hors de la réalité de l'Eglise, et
transposition de la réalité religieuse à l'intérieur de l'individu, voilà
le mouvement de cette pensée ». Mais il y a aussi, nous semble-t-il,
quelque contradiction avec ce qu'on nous a dit, plus haut, de la Réforme
qui fut « essentiellement un retour à la réalité de l'Eglise parce qu'elle
a été un retour à la réalité de la grâce qui fonde l'Eglise ».

Parler de la grâce — et comment n'en pas parler, puisque ce mot
là résume toute la prédication chrétienne, puisqu'il exprime tout le

mystère de la foi dont l'âme chrétienne vit et dont il serait bien étrange
que l'Eglise ne dût vivre elle aussi—parler de la grâce, c'est parler
quoiqu'on dise d'« expérience morale », d'« expérience religieuse »,

(1) La pliilosophie de la religion de Emmanuel Kant, p. 202 et suiv.
(2) Cité par Ph. Bridel, op. cit., p. 1.



238 CHARLES RIVIER

d'« expérience volontaire », de « sentiment de dépendance », de « sentiment

de crainte » puisque la conversion est la grâce reçue et que seule
elle introduit l'âme croyante dans la communion de l'Eglise.

Individualisme certes — mais légitime et nécessaire — car avant
l'Eglise et au-dessus d'elle il y a la religion, il y a Dieu, il y a le Christ,
il y a le Royaume des cieux. En dehors de ces réalités-là l'Eglise n'est

pas.
On se demande ce que l'auteur veut dire quand il déclare : « L'essentiel

est d'abord de savoir si l'Eglise existe avant nous et en dehors de

nous ». En revanche nous retenons cette belle définition : « Individualité

et communion voilà les deux termes unis sur le plan de la paroisse ».

Avec Fallot, nous préférerions un autre mot que celui de paroisse —
ce symbole de la religion territoriale, dont la Réforme, hélas, ne s'est

pas affranchie — et nous dirions avec M. Dallière et en plein accord

avec lui : « Individualité et communion voilà les deux termes unis sur
le plan de l'Eglise locale ». Et en disant cela nous sommes dans la réalité
de l'Eglise.

Ch. Rivier.


	Questions actuelles : à propos de la réalité de l'église

