
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Étude critique : un livre sur le transformisme

Autor: Secrétan, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

UN LIVRE SUR LE TRANSFORMISME

Une des formes actuelles du snobisme consiste à présenter le
transformisme comme quelque chose de périmé, bon pour les primaires
et jacobins attardés.

Il n'y a pas longtemps, pourtant, cette théorie avait la faveur des
« gens du monde ». Ils la croyaient démontrée... parce que c'était leur
désir : elle était pour eux une « explication ».

Un paléontologue, trois biologistes, un agrégé de philosophie ont
entrepris son étude, chacun l'envisageant dans le cadre de sa
spécialité. Le tout forme un in-seize de quelque deux cents pages. (1)

Nous l'avons accueilli avec allégresse, ouvert avec impatience :

nous allait-il révéler l'opinion des milieux scientifiques et philosophiques

actuels sur cette question

La paléontologie nous permet de suivre dans une certaine mesure
l'histoire des habitants de notre terre. Certains ont traversé sans avatars

d'innombrables siècles. Les lingules enfoncées dans les sables
des Moluques sont semblables à celles qu'on extrait de sédiments datant
de la base du primaire. Les flancs de nos montagnes recèlent des
squelettes de coraux rappelant d'une façon impressionnante ceux des mers
chaudes actuelles.

Nombreux, cependant, sont les fossiles se rapportant à des espèces

éteintes aujourd'hui.
D'une manière générale, plus nous remontons dans le passé, plus

les êtres vivants diffèrent de ce qu'ils sont maintenant.

(1) Le transformisme, par MM. Lucien Cuénot, Roland Dalbiez, Elie
Gagnebin, W.-R. Thompson, Louis Vialleton. Paris 1927.



224 CLAUDE SECRETAN

Au commencement du dix-neuvième siècle on a établi une relation
de cause à effet entre les données de la paléontologie et les révolutions

catastrophiques que semblait révéler l'étude de l'écorce
terrestre. Cuvier, d'Orbigny supposent alors une alternance de
créations et d'anéantissements globaux des êtres vivants.

Mais ces faunes, ces flores successives présentent une complication
croissante, un « progrès » peut-on dire.

Les plus anciens animaux dont la dépouille nous soit parvenue
sont tous des invertébrés, les premiers vertébrés des poissons à squelette

cartilagineux. Ensuite apparaissent des poissons osseux, puis les
batraciens. Les reptiles viennent plus tard, régnant en maître durant
l'ère secondaire. Des terrains du début de cette ère livrent les restes
de quelques petits mammifères marsupiaux : mais c'est un début timide.
Vers le milieu du secondaire voici les premiers oiseaux connus. Au
tertiaire plus de reptiles monstrueux. Cet effacement coïncide avec
l'épanouissement des mammifères dont l'homme paraît le dernier venu.

Cette notion de progrès s'impose à l'esprit de Louis Agassiz. Il croit
encore que les espèces animales et végétales sont immuables mais
imagine chez le Créateur un plan préconçu suivant lequel la faune
et la flore correspondant à une époque déterminée de l'histoire de la
terre sont supérieures à celles qui leur ont cédé la place.

Cependant dans certains cas privilégiés, la paléontologie permet de

rattacher une espèce actuelle à une espèce ancienne très différente,
toutes les formes intermédiaires nous ayant été conservées par
fossilisation.

Il n'y a pas aujourd'hui, dans la classe des mammifères, de familles
voisines de celles des proboscidiens ou des équidés. Par contre, ces
deux familles comptent de nombreux représentants fossiles. Les plus
anciens proboscidiens n'avaient pas de trompe et leurs incisives
n'étaient pas allongées en défenses. Les premiers équidés avaient cinq
doigts à chaque patte.

Plus nous nous rapprochons des temps actuels plus la trompe et
les défenses sont développées chez les proboscidiens fossiles dont les

plus récents ressemblent à l'éléphant, qu'ils ont précédé immédiatement

(si l'on ose dire) dans le temps. Le nombre des doigts, chez les

équidés, se réduit peu à peu, leur type se rapprochant de plus en plus
de celui de notre cheval.

Ce sont là deux des plus belles « réussites » de la paléontologie ;

mais souvent plusieurs de ces termes de passage entre espèces très
différentes nous sont connus.

L'idée d'une descendance réelle entre ces espèces a pris corps, puis
s'est imposée à nous.

Ajoutons qu'un catastrophisme farouche rebute de nombreux esprits.
Ils admettent plus volontiers une lente et insensible évolution. On



UN LIVRE SUR LE TRANSFORMISME 225

comprend comment s'est établi le transformisme : plus de créations de

toutes pièces ni d'anéantissements apocalyptiques Lentement les

espèces se sont modifiées ou éteintes.
A ceux qui crient à l'invraisemblance, la paléontologie de répondre :

ce qui, à vos esprits statiques, apparaît un inconcevable bouleversement,

la nature eut largement le temps de l'accomplir.

Telles sont les présomptions les plus solides en faveur de la réalité
du transformisme. Dans l'ouvrage qui nous occupe, le paléontologue (1),
c'est logique, a le premier la parole.

Dans les articles suivants, le transformisme est considéré des points
de vue biologique et enfin philosophique. Or trois sur quatre de ces

spécialistes-là hésitent beaucoup à accorder leur adhésion.
Coordonnant les résultats d'observations faites dans des domaines

très divers (paléontologie, anatomie ou embryologie), se présentant
comme une explication plausible, le transformisme est regardé par
beaucoup comme vérité scientifique. On a vu un peu partout des preuves

du transformisme.
L'orvet n'a pas de pattes mais bien le squelette des épaules et du

bassin. Le transformiste dit : l'orvet n'a plus de pattes. Il explique un
fait d'observation au lieu de l'enregistrer seulement.

Au cours du développement embryologique des vertébrés aériens,
la paroi du cou présente, de chaque côté, des fentes ou des
amincissements. Le transformiste y voit l'ébauche de branchies, inutiles,
souvenir d'une origine aquatique.

La victoire du transformisme date de la publication de L'origine
des espèces par Darwin (1859). La «concurrence vitale» est son grand
cheval de bataille. Elle provoque par «sélection naturelle» la survivance

des plus aptes, la disparition des moins aptes à la «lutte pour
la vie ». La tendance à la variation entraîne des différences
individuelles plus ou moins favorables.

On s'avise plus tard que, mieux que Darwin, deux Français avaient
donné du transformisme une explication satisfaisante. Lamarck, dont
la Philosophie zoologique parut cinquante ans avant L'origine des

espèces, mort en 1829 oublié, aveugle, plus qu'octogénaire et G. Saint-
Hilaire, de trente ans plus jeune que lui, font résulter le transformisme
de l'action du milieu extérieur.

Pour G. Saint-Hilaire les conditions dans lesquelles vit un animal
influent directement sur ses organes.

(1) M. Elie Gagnebin, chargé du cours de paléontologie à l'université de

Lausanne, eat l'auteur de cette étude aussi pénétrante qu'élégamment
concise.



226 CLAUDE SECRÉTAN

Pour Lamarck, elles peuvent l'amener à modifier ses habitudes :

l'emploi répété de tel ou tel organe le fortifie et développe ; au contraire
un organe inemployé s'atrophie et tend à disparaître.

Le transformisme admis, c'est sur son origine que s'est d'abord
centrée la discussion.

Les partisans de l'action extérieure avancent à l'appui de leur thèse

un certain nombre de faits d'observation ou d'expérience montrant
des organismes vivants capables, par modification de leurs organes,
de s'adapter aux exigences du milieu qui leur est imposé.

Reste à démontrer que ces modifications subies par un individu
se peuvent transmettre à ses descendants. La discussion porte
essentiellement, maintenant, sur l'a hérédité des caractères acquis ».

Cette question, M. Cuénot, savant en vue et adversaire déclaré du
lamarckisme, s'est ici réservé de la traiter. Comme l'illustre Weismann,
M. Cuénot distingue chez tout être pluriccllulaire deux parties : le

« germen », ensemble des cellules reproductrices, siège de l'hérédité,
le « soma », constitué par les autres éléments anatomiques.

Pour qu'une variation se puisse transmettre héréditairement, elle
doit s'inscrire dans le germen. Or les modifications résultant d'influences

extérieures n'affecteraient que le soma. M. Cuénot conteste
formellement toute action du soma sur le germen. Ceci toujours à l'instar

du professeur de Fribourg en Brisgau qui, voici quarante-cinq
ans, rompait déjà des lances en faveur de la non-hérédité des caractères

acquis par le soma. Ce « néo-darwinisme » s'étaie sur des
expériences classiques.

On risque de se laisser piper par le prestige du mot « expérience » :

l'un des principaux facteurs invoqués parles transformistes, le temps,
manque à l'expérinteiitalem. La durée de nos observations directes
est ridiculement courte en regard des temps géologiques. Porterons-
nous, sur l'histoire complète de la vie, un jugement sans appel au
simple vu de ce qui se passe dans nos bocaux ou les cages de nos cobayes

Cette objection, M. Cuénot croit la réfuter d'avance : « Les lamarc-
kistes », dit-il, « se sont réfugiés dans l'indémontrable ».

Se rallier à une théorie, à plus forte raison en échafauder une, conduit

fréquemment au plus rigoureux exclusivisme. Convient-il
d'envisager le développement de tous les organismes vivants comme le
résultat d'une cause unique

L'intransigeance des diverses écoles qui s'en réclament n'a pu que
desservir la cause du transformisme.



UN LIVRE SLR LE TRANSFORMISME 227

Sans être Jamarckien, M. Cuénot est transformiste. Deux de ses

collaborateurs, MM. Vialleton et Thompson, tentent, eux, la démonstration

de l'inanité de certaines « preuves » du transformisme.
G. Saint-Hilaire avait été frappé des analogies qu'un examen attentif

révèle entre organes en apparence assez différents. Ainsi les os soutenant

la nageoire de la baleine, l'aile des oiseaux ou de la chauve-souris
sont assimdables à ceux des membres de vertébrés terrestres.

Dans cette recherche des « connexions » G. Samt-Hilaire a mis tant
de bonne volonté que les partisans les plus déclarés (comme Edmond
Perrier) de la « corrélation des formes » l'ont eux-mêmes accusé
d'exagération.

Là où G. Saint-Hilaire cherche les ressemblances, M. Vialleton ne
s'attache qu'aux différences. La lecture de l'article de M. Vialleton
nous enrichit, certes, d'une foule de précieux renseignements
morphologiques. Ses critiques de détail témoignent d'une étourdissante
connaissance de l'anatomie comparée. Mais la conception de G. Saint-
Hilaire, quelques restrictions qu'il y faille apporter, est philosophiquement

bien plus riche. On connait l'admiration professée à l'endroit
de G. Saint-Hilaire par Gœthe qui, en 1784 déjà, avait écrit: «Chaque

créature n'est qu'un ton, une nuance dans la grande harmonie ;

c'est cette harmonie qu'il faut saisir ; sans elle chaque détail n'est
qu'une lettre morte » (1).

A la place d'une théorie dont la valeur, pour n'être pas absolue,
est attestée par sa fécondité et s'affirme dans la classification zoologique

adoptée aujourd'hui, M. Vialleton n'offre qu'une collection de

constatations sans lien entre elles.
Les admirateurs de Lamarck insistent sur l'état rudimentaire de

la science à son époque : embryologie inexistante, chimie à peine
née, physique ignorant les phénomènes d'osmose. Les erreurs de
Lamarck leur paraissent aussi explicables qu'excusables.

C'est sur ces erreurs précisément, que M. Vialleton s'étend avec
complaisance. Comment, d'après le très savant morphologue, prendre
au sérieux pareil tissu d'hypothèses en l'air.

M. W.-R. Thompson étudie la régression présentée par beaucoup
de parasites animaux qui naissent libres puis se fixent et se dégradent.

Il refuse, semble-t-il, d'admettre la loi bio-génétique suivant
laquelle un animal repasse, au cours de son développement embryo-
génique, par les diverses formes qu'a successivement revêtues son espèce.

La généralisation de cette loi fut poussée à ses dernières
conséquences par Haeckel prétendant reconstituer dans son ensemble
l'évolution du monde vivant. La paléontologie refuse-t-elle de lui en
livrer un des termes, il le demande à l'embryogénie, renversant ainsi

(1) Lettre à Knebel.



228 CL,\UDE SECRÉTAN

l'ordre du raisonnement légitime. Les animaux pluricellulaires passent
par le stade gastrula : poche stomacale percée d'une ouverture. Obligée

parfois de chercher sa nourriture, cette gastrula se déplace alors
au moyen de cils vibratiles. Bien que cette forme ne corresponde à

aucun animal connu, Haeckel fait des premiers métazoaires des gas-
trulas libres. Si de tels êtres ont réellement existé, il n'est pas étonnant
de n'en rien retrouver : seules les parties dures d'un animal (squelette,

dents, carapace, coquille) ayant quelque chance de nous être
conservées par fossilisation. N'empêche qu'il y a là abus manifeste
de l'extrapolation.

L'œuvre de Haeckel date de la période triomphale du transformisme ;

tous les espoirs semblaient alors permis. C'est une manière de «légende
des siècles » scientifique : l'imagination y remplace souvent l'observation
des faits.

À cette synthèse d'une trop belle envolée il a fallu rogner les ailes.
Mais quand M. Thompson fait remarquer que les formes larvaires

ne sont que l'ébauche souvent très incomplète des formes adultes
d'espèces inférieures, il se borne à répéter les déclarations des partisans

actuels de la loi incriminée. Elle demeure la seule interprétation
de nombre de ces métamorphoses (en particulier des métamorphoses
régressives) que subit un animal avant d'atteindre sa forme définitive.

MM. Vialleton et Thompson enfoncent en somme des portes plus
qu'entrebâillées. Pour remplacer une doctrine « explicative » ils n'ont
rien à proposer. Or, à pas d'explication du tout, l'esprit humain préfère

une explication incomplète : « C'est bien taillé », disait Catherine

de Médicis, « mais il faut coudre ».

Dénoncer quelques abus est fort bien mais ne confère pas le droit
de reprendre à son compte le mot de Sganarelle : « Nous avons changé
tout cela ».

Quelles peuvent être les raisons de cette levée de boucliers Nous

en trouverons dans l'ordre psychologique.
Il le faut reconnaître, le transformisme a coïncidé avec le plus vigoureux

effort pour secouer l'emprise du dogmatisme religieux.
Lamarck et G. Saint-Hilaire ont servi la Convention. Haeckel

est le porte-étendard du monisme matérialiste.
Au temps des Encyclopédistes, Rivarol écrit : « Dans l'état

sauvage, les espèces sont belles, parce que c'est toujours le mâle le plus
fort qui chasse les autres et jouit de la femelle ». La première partie
de la phrase pourrait être signée de Jean-Jacques mais on croirait
la phrase entière issue de la plume de Darwin.

En Angleterre, Samuel Butler a raillé, dans des satires féroces,
le rigorisme hypocrite de f« ère victorienne » ; dans La vie et l'habi



UN LIVRE SUR LE TRANSFORMISME 229

tude, parue en 1877, il attaque Darwin mais se pose en transformiste
convaincu.

Au dogmatisme religieux s'est trop souvent substitué un dogmatisme

scientifique lequel, confondu de loin avec le transformisme,
lui vaut aujourd'hui l'antipathie de nombreux esprits religieux.

Il se trouve, comme par hasard, que MM. Vialleton et Thompson
professent, en philosophie, Je néo-thomisme de M. Maritain.

La fresque brossée à grands traits par Haeckel était bien faite pour
séduire les masses. C'est évidemment d'elle qu'il s'agit quand M. Léon
Daudet écrit : « L'univers évolutif était facile à apprendre. C'est
dommage qu'il n'ait correspondu à aucune réalité profonde ; et le transformisme

pas davantage ». Il n'y a pas là beaucoup moins d'exagération
que chez Haeckel. Si l'esprit combatif, pas plus que l'esprit tout court,
ne manquent au brillant journaliste, on peut émettre quelques doutes
touchant sa compétence autant que son impartialité.

L'enthousiasme qui accueillit son avènement s'étant calmé, le

transformisme ne prétend plus remonter jusqu'aux origines.
Au premier rang des faits ayant contribué à l'accréditer, nous avons

cité ceux qui relèvent de la paléontologie. Or les plus anciens fossiles

connus sont loin de présenter la simplicité d'organisation qu'on attendrait

des métazoaires primordiaux.
Le transformisme ne préjuge en rien de la cause initiale. Il se

contente de postuler une continuité dans le temps là où l'on voyait
indépendance, une parenté réelle où l'on n'admettait que ressemblance.

Le mystère subsiste dans son intégrité.

Le livre dont il est ici question sort d'une quintuple collaboration
Dans ce quintette, la partie du philosophe est tenue par M. Roland
Dalbiez.

Néo-thomiste lui aussi, M. Dalbiez manie impeccablement la logique.

Nous croyons qu'il a lu tous les ouvrages importants ayant trait
au transformisme.

Sur l'image qu'il nous en donne nous nous permettons toutefois de

formuler quelques réserves.
Le transformisme, quoiqu'en pense M. Dalbiez, n'est pas une

philosophie. C'est un hypothèse de travail soit un fil — sur la ténuité
duquel il est permis de discuter —¦ reliant entre eux des faits, à première
vue disparates, découverts par des chercheurs dont les voies et les

méthodes peuvent diverger.
Certes le savant y croit la plupart du temps, même quand il le nie.

On ne le verrait pas, sans cela, s'y cramponner si souvent avec l'énergie

du désespoir.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n°68, 1928). 15



230 CLAUDE SECRÉTAN

Que de savants sont restés persuadés qu'une question, demeurée
jusqu'alors sans réponse, était résolue définitivement par leur théorie
Il est bien rare que ce ne soit pas là précisément la partie caduque de

leur œuvre. Ces réponses, en effet, c'est à la philosophie, non à la
science, qu'il les faut demander.

Mais cette réponse soi-disant péremptoire faisait surgir d'autres
problèmes, ouvrant à la recherche des perspectives inconnues et fécondes

en découvertes. Et c'est cette fécondité qui doit servir de critère dans
l'appréciation du travail scientifique.

Au reste, M. Dalbiez, une fois rendu l'hommage attendu à la rigueur
du raisonnement scolastique, ne se contente pas de gémir : « Mais où
sont les neiges d'antan » Il déclare : « Le moyen âge avait une
philosophie, il n'avait pas de science. Nous avons une science, nous n'avons
plus de philosophie ».

Il y a bien quelque chose à dire.
Trop souvent en effet science et philosophie se tournent le dos.

Le philosophe se gausse de la faiblesse dialectique du savant. Celui-ci
traite toute métaphysique de billevesée. Que cette réciproque
incompréhension prenne fin. Science et philosophie y gagneront toutes deux ;

mais, encore un coup, c'est sur les données de la première que la seconde
formulera la réponse qu'on ne peut attendre que d'elle.

L'œuvre des cinq est présentée comme le premier d'une série de
Cahiers de philosophie de la nature.

Ce procès en revision du transformisme n'est rien moins qu'inopportun,

soulignant le danger d'une trop hâtive généralisation, dénonçant

les points faibles du transformisme, les contradictions de ses
partisans.

Mais en même temps apparaît l'actuelle impossibilité pour nos
esprits avides d'« explications » —¦ ou, à leur défaut, de points
d'interrogation nettement posés — de laisser tomber sans autre celle-ci.

Claude Secrétan.

Février-mars 1928.


	Étude critique : un livre sur le transformisme

