Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Protestantisme et démocratie

Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE

Sous le titre Christianisme ou démocratie M. Noél Vesper a
donné ’an dernier une conférence, publiée depuis dans le cin-
qui¢me cahier d’Ordre et tradition.

Ce titre implique le dilemme suivant: ou bien le «christia-
nisme » et par lui 'ordre politique, ou bien la « démocratie » et
par elle anarchie.

Mais le dilemme demande a étre précisé.

Cet ordre politique que P'on oppose & la démocratie ? Clest
le gouvernement du Prince. On n’en fait pas grand mystére,

Le christianisme naturellement allié & ’ordre monarchique ?
1l semble, a lire le petit livre du méme auteur Les protestants
devant la patrie, qu’il s’agisse d’'un protestantisme prétendu
redressé, ambitieux d’une prétrise, de rites et de dogmes infail-
libles : un protestantisme catholicisant.

(C’est dire qu’en réalité la pensée de M. Vesper et de ses amis
pose le double dilemme assez souvent formulé dans certains
milieux de nos jours: ou bien le catholicisme et la monarchie,
et par eux, ’ordre social : ou bien le protestantisme et la démo-
cratie, et, par eux, le désordre.

Et ceci appelle d’expresses réserves. Nous avons essayé d’en
formuler quelques-unes dans les réflexions qui suivent, présentées
de vive voix a plus d’un auditoire de Suisse romande.



206 MAURICE NEESER

These 1. — Il n’existe pas de lien necéssaire, ni dans Uordre
de Uhistoire ni dans celut des principes, entre catholicisme et monar-
chie d’une part, entre protestantisme et démocratie de Uautre.

D’une maniére toute générale, il n’existe pas de lien nécessaire
(au sens philosophique du mot: qui ne peut pas ne pas &tre)
entre I’Evangile et tel ou tel régime particulier.

Dans I'histoire, I'Evangile est apparu & un moment ou I’évo-
lution politique avait produit déja et des gouvernements monar-
chiques et des gouvernements démocratiques. Athénes et Rome
avaient pratiqué l'une et l'autre la république: admettant
I’esclavage 1l est vrai; mais certaines démocraties, en Amérique
et ailleurs, ’admirent jusque dans les temps modernes. Et 'Evan-
gile, préparé par le prophétisme, apparut au sein d’un peuple
ou lintérét politique se trouvait fortement diminué par une
dure et sans doute providentielle expérience de la dépendance.

Du point de vue des principes, « Jésus vint établir sur la terre
un royaume spirituel ; ce qui, séparant le systéme théologique
du systéme politique, fit que I’Etat cessa d’étre un» Formulée
par J.-J. Rousseau dans le Contrat social, cette constatation
n’en est pas moins évidente. L’Evangile introduit dans le monde
le principe de la distinction du spirituel et du temporel. Sans
perdre de vue les effets que le Royaume de Dieu doit développer
«sur la terre comme au ciel » on doit reconnaitre que, préoccupé
tout d’abord de mettre I’Ame en possession d’invisibles trésors, le
régne du Christ n’est « pas de ce monde », pas premiérement de
ce monde.

Posée et reconnue juste pour le christianisme primitif, la
these s’applique-t-elle au catholicisme ? Oui.

Le catholicisme n’a nullement créé dans ['histoire le type
politique monarchique, auquel nous verrons qu’'il s’adapte fort
bien d’ailleurs. On sait assez ce qu’il a hérité de I’empire romain.
Et il s’est accommodé, de bonne heure et sans effort, semble-t-il,
dans la Suisse primitive et en Amérique, de démocraties écloses
SOUS ses yeux.

Et rien dans ’enseignement de I’Eglise n’oblige les fidéles
a se rattacher a telle forme de l’autorité politique plutdét qu’a
telle autre. Journaux et revues catholiques I'ont répété a satiété
ces derniers temps aux cours des polémiques provoquées par la



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 207

condamnation de I’Action francaise. L’Eglise enseigne la néces-
sité de 'autorité politique, mais aussi la légitimité des diverses
formes accidentelles que cette autorité peut revétir d’un pays a
P’autre, ou d’'un moment & 'autre dans un méme pays. L’autorité
politique, a dit Léon XIII dans ’encyclique Immortale Det, «n’est
en sol nécessairement liée 4 aucune forme politique ; elle peut
fort bien s’adapter a celle-ci ou & celle-la, pourvu qu’elle soit en
fait apte au bien commun ». Aucun principe dogmatique n’oblige
le catholique & choisir entre la monarchie et la démocratie (1).

Il en est de méme du protestantisme. L’enseignement de
Calvin en particulier s’inspire du méme opportunisme, basé du
reste comme le catholique sur la large sagesse biblique. 11 fait
les mémes réserves. L’autorité politique cesserait d’étre légitime
et deviendrait 'objet d’une résistance justifiée, nous dit le P.
Gillet exposant le point de vue catholique, si elle allait contre
les lois justes, «j’entends avec saint Thomas, celles qui sont
promulguées en vue du bien commun, ne vont pas contre un
droit de Dieu ou de la conscience, et n’imposent pas aux citoyens
des charges au-dessus de leurs forces » (2). Soulignons : les arréts
de 'autorité politique qui iraient contre les droits de Dieu sans
doute, mais aussi ceux qui (imposant des charges excessives
ou faisant violence &4 la conscience) iraient contre les droits de
I’homme, peuvent étre I'objet d’une résistance justifiée, d’aprés
la théologie catholique déja.

Calvin innovera donc moins qu’il ne le semble & plusieurs
lorsqu’il dira, &4 propos de la conscience chrétienne :

En l'obéissance que nous avons enseignée étre diie aux supérieurs
il y doit avoir toujours une exception... C’est que telle obéissance ne

nous détourne point de l'obéissance a Celul sous la volonté duquel
il est raisonnable que tous les désirs des rois se contiennent.

Et 4 propos des charges excessives :

S’i1l y avait magistrats constitués pour la défense du peuple...
comme sont aujourd’hui en chacun royaume les trois états quand
ils sont assemblés ; & ceux qui seraient constitués en tel état, tellement
je ne défendrais de s’opposer et résister a I'intempérance ou cruauté
des rois, selon le devoir de leur office que, méme s’ils dissimulaient,

(1) Veoir S. GiLer, Revue des Jeunes, 1927, n° 5; P. Giropon, Ezposé
de la doctrine catholique, chap. V1.
(2) Somme, Is I18¢, Q. 96, art. 4.



208 MAURICE NEESER

voyant que les rois désordonément vexassent le pauvre populaire,
yestimerais devoir étre accusée de parjure telle dissimulation, par
laquelle... 1ls trahiraient la liberté du peuple, de laquelle ils se devraient
connaitre étre ordonnés tuteurs, par le vouloir de Dieu (1).

Ces réserves faites — fondées sur la parole apostolique : « [1{aut
obéir & Dieu plutdt qu’aux hommes» — c’est, de la part de
Calvin comme de celle de Thomas d’Aquin, la trés ferme
admission générale — fondée sur le treiziéme chapitre de I’épitre
aux Romains — des diverses formes de l'autorité pohitique.
Une prééminence, peut-étre, dans la démocratie : «plusieurs
gouvernent, aidans les uns les autres» mais qui ne doit
nullement en elle-méme inviter & la révolte «ceux qui par la
volonté de DTieu vivent sous des Princes et sont leurs sujets
naturels » (2).

En fait, au cours de I’histoire, le protestantisme, tout en mani-
festant pour la démocratie des afhmtés sur lesquelles nous revien-
drons, n’a nullement créé la démocratie. Les efforts tentés pour
établir une filiation directe entre 'un et 'autre, pour découvrir
dans la Réforme, comme le veut M. N. Weiss (3), «1’origine des
droits de ’homme et des peuples » pourraient bien étre d'une
valeur apologétique contestable.

Le principe des droits de I’homme est aussi dans la théologie
catholique, nous venons de l’entrevoir. Il a pris une impor-
tance particuliere a partir de la Réforme, et pour certains
groupes protestants persécutés par leurs princes. Il y a tendu
au développement de la démocratie. Pourquoi ? En vertu d’une
certaine convenance réciproque, assurément. Mais aussi parce
qu’il s’agissait de persécutés. Ces protestants victimes de princes
catholiques devaient soutenir & Genéve, ou instituer en Ameérique
le régime démocratique. Ils n’avaient pas 4 le fonder. Et 'on
ne peut pas dire avec M. Weiss que le conflit religieux de la
Réforme est devenu le « point de départ des libertés démocra-
tiques », parce que des droits démocratiques fondés sur des
revendications sociales et politiques existérent avant la Réforme.

Faut-il rappeler — en évoquant le souvenir d’Athénes et de
Rome, celur des républiques italiennes ou flamandes, 'histoire

(1) Institution de 1541, X VI ; confirmé par le texte de 1560, 1V, xx, 32.
(2) Institution de 1560, IV, xx, &.
(3) N. Weiss, La démocratie et le protestantisme. Ed. de la Cause.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 209

des antiques franchises bourgeoises et communales, la Grande
charte anglaise de 1215, celle de Neuchatel en 1214 — que la
démocratie a des origines fort antérieures a4 1517 ? Faut-il rap-
peler qu’en Suisse en particubier la démocratie préexista a la

\

Réforme, et que c’est la démocratie qui, & Zurich, 4 Berne, a
Neuchatel, & Genéve accepte et impose la Réforme ? Cette vérité
est si puissante qu’elle triomphe &4 'occasion de et par ceux la
mémes de nos historiens qui croient prouver le contraire (1).

A Pavénement de la Réforme la démocratie existe. Il arrivera
sans doute que la démocratie demande de I'aide & la Réforme ;
démocratie et Réforme s’allieront contre le prince 1a ou le prince
sera a la fois détenteur d’un pourvoir politique jugé oppressif
et partisan de I’Eglise romaine. Ce sera le cas des puritains, et
des Genevois tot aprés le vote populaire favorable a la Réforme.
Mais les puritains sont les représentants d’un peuple qui, aupara-
vant déja, a lutté pour ses franchises. Et &4 Genéve la Réforme
aura commencé par bénéficier du concours de la démocratie.
Ce qui ne 'empéchera nullement, notons-le, en d’autres circons-
tances, la ou la monarchie embrasse elle-méme la Réforme, en
Allemagne en particulier, de bénéficier du concours de la monar-
chie. Et 'on ne saurait dire que sous une monarchie protestante
le protestantisme comme tel se sent & 1’étroit. On ne saurait
dire qu’il se sentit & 1’étroit méme sous une monarchie catholique,
en France, tant que durérent I'Edit de Nantes ou le Concordat
impérial.

Concluons : il y a peut-étre un lien de convenance, il n'y a
pas de lien nécessaire entre le protestantisme et la démocratie,
pas plus qu’il n’y a de lien nécessaire entre le catholicisme et la
monarchie.

Corollaire. — Il faut se garder de voir dans toutes les manifes-
tattons théologiques ou ecclésiastiques du régime civil une influence
nécessaire du régime confessionnel.

Les apologistes du catholicisme s’élévent en général contre
I'imputation de responsabilité directe de 1’Eglise romaine a 1’égard
des persécutions infligées dans les pays monarchiques aux suspects
d’hérésie.

(1) Louis Wuarin en donne une preuve dans son livre sur La religion
et Uétat social, p. 231-233.



210 MAURICE NEESER

- La theése n’est pas d’un établissement aisé. Elle reviendrait
a prouver que, intolérante en droit, I’Eglise est tolérante en fait.
Intolérante par principe, 1’Eglise pratiquerait la tolérance, dit
le P. Girodon. Essayons d’oublier que, ici et 13, les adeptes du
catholicisme exaltent non seulement le principe mais aussi les
faits que le principe a suscités. Soyons humbles : il y a des traces
d’intolérance dans ’histoire 4 I'actif de la Réforme. Admettons,
pour un moment du moins, que des catholiques soient autorisés
a affirmer le désir de tolérance de leur Eglise. Notons, a titre de
témoignages personnels de catholiques généreux, ce passage de

Mgr Gibbons :

Quand je dénonce les cruautés de I’Inquisition je ne me sépare
pas de I’Eglise ; je marche sur ses traces. L’effusion du sang et la
persécution n’appartiennent pas au credo de I'église catholique

ou ces lignes de I’abbé Girodon & propos de la Saint-Barthélemy,
des dragonnades, de Marie la Sanglante :

Tous les catholiques bldment ces excés sans aucune hésitation car
les souverains pontifes ne les ont jamails approuvés.

Ils seraient 1’affaire d’un pouvoir civil soucieux d’appliquer
I'adage cujus regio ejus religio. Sans plus insister maintenant
retenons ceci: en présence des actes d’intolérance dont se sont
rendus coupables surtout les pays catholiques et monarchiques,
des catholiques éclairés demandent qu’on les 1mpute non & leur
Eglise mais au régime monarchique. Et voyons si certaines déso-

lidarisations ne sont pas & effectuer dans les rapports du pro-
testantisme et de la démocratie.

Les défenseurs du protestantisme peuvent s’élever contre
Paffirmation que le régime démocratique, quoiqu’il offre, soit
d’inspiration protestante. Ils devraient user d’une prudence
particuliere & I’égard de la démocratie de 1789. Insistons sur deux
points d’inégale importance : la liberté de conscience et le socia-
lisme rousseauiste.

La Révolution devrait a4 la Réforme, dit-on, la reconnaissance
des droits de I'homme et plus particulierement celle de la liberté
de conscience. Des protestants ont appuyé sur ce prétendu titre
de gloire. Ce serait la Réforme, a dit récemment M. Weiss, ce
ne seraient pas les philosophes qui auraient introduit dans les



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 211

Droits de ’homme de 1789 la liberté de croyance. Ceci parce que
les Droits de 1789 s’inspirent de la Déclaration américaine de
1776, et que cette derniére serait le fruit de la Réforme.

Mais n’est-ce pas attribuer a 1’élément religieux la place qui
revient dans ’avénement de la démocratie a 1’élément économique
et politique ? 1776 se rattache en réalité a 1215. La Déclaration
d’indépendance s’inspire au premier chef du souci des franchises
sociales comme le feront les Cahiers de 1789. A ce vieux souci
des libertés populaires s’est ajouté, depuis la Renaissance et
la Réforme, celui de la liberté de conscience ou du libre examen.
Mais la Réforme n’entre 1c1 en jeu qu’a titre secondaire.

Les protestants ne feront pas du libre examen l'objet d’une
revendication primitive et positive. Ils demandent pour eux
la liberté religieuse, quittes longtemps & la refuser a autrui.
C’est pour la profession de leur foi qu’ils en ont besoin ; en tant
que liberté de croire leurs dogmes ; beaucoup moins, a lorigine
pas du tout, en tant que hberté pour les autres de croire autre-
ment qu’eux ou de ne pas croire. Ceux qui la réclament pour elle-
méme, ce sont les philosophes. Et cela est normal parce que la
philosophie et la science, les philosophes et les savants — Galilée
en tant qu’astronome, Servet le médecin, les mathématiciens
Spinoza et Descartes, Hobbes, Condillac et tous leurs fils du
dix-huitiéme siécle — ont du lhibre examen un besoin beaucoup
plus direct que la foi et les croyants, la Réforme étant une fo1
et les réformés des croyants. Or les philosophes du dix-huitiéme
siécle dans leurs revendications du libre examen sont les héritiers
non des réformateurs mais des hommes de la Renaissance. Et
c’est 4 la Renaissance qu’il faut attribuer en cette affaire et
I’honneur et la responsabilité premiére ; la Renaissance, mére
de la Révolution sur ce point, assurément plus que la Réforme,
qui ne l'est pas du tout.

Un autre point encore, plus important pour nous : le naturalisme
rousseauiste, _

Les caractéres essentiels en sont assez connus; ce double
optimisme, cette double confiance : 'affirmation de la bonté
naturelle de I'individu, Daffirmation de la suffisance des lois
naturelles pour organiser ces individus bons en une société
excellente.

Les conséquences ? Cet optimisme, qui méconnait la nécessité



212 MAURICE NEESER

de la nouvelle naissance pour l'individu et de I'Eglise pour la
société, va se révéler faux optimisme, et conduire, au travers
de I'idolatrie du nombre et du mépris des élites, au pessimisme
de la Jutte des classes et du socialisme marxiste, Fruits du libé-
ralisme économique, a-t-on dit. Peut-étre, en une certaine mesure.
Mais sur le plan spirituel, fruits de I’anti-chrétienne confiance
en la « bonne nature», Cette confiance ne peut aboutir qu’au
dur contact avec la nature telle qu’elle est, c’est-a-dire inhumai-
nement méchante.

Manifestations inévitables de la démocratie ? Non, ce sont la
les traits particuliers de la démocratie de 1789 ; mais, et sur ce
point M. Vesper et ses amis ont raison, le danger est grand pour
les démocraties modernes, y compris celles qui ne sont pas les
héritieres directes de 1789, de se voir contaminées et infectées
jusqu’au cceur.

Ou chercher l'origine de l'optimisme naturaliste ? Ailleurs
assurément que dans I’Evangile. Rien de plus étranger au chris-
tianisme dans son ensemble que ce mépris de la grice pour I'in-
dividu, et de I’Eglise pour la société, qui fait le fond de la philo-
sophie officielle du socialisme. Et rien n’est plus conforme a
I’enseignement des philosophes de la Renaissance et de 'Ency-
clopédie. Les Eglises ne peuvent avoir péché ici que par manque
de wvigilance & 1'égard d’un courant qui tendait & les ruiner. Il
ne saurait y avoir ici pour elles que responsabilité indirecte.
De quel coté la plus probable ?

En fait, la démocratie a pris I’allure condamnée par M. Vesper —
et que nous condamnons avec lui — dans les pays de tradition
catholique et monarchique plus que dans les autres; dans la
France de 1789 en particulier plus que dans les pays anglo-saxons.

Et un principe explique le fait. A coté de la part qu’il faut
faire & la réaction politique elle-méme — elle sera d’autant
plus accentuée, d’autant plus portée & certains excés dans le
sens démocratique, que la monarchie aura été plus oppressive —
il convient de faire la part du dogme. On sait que ’Eglise catho-
lique dans son dogme de la chute est moins dure pour la nature
humaine, 4 laquelle elle reconnait une persistante possibilité
de faire le bien, que le protestantisme. Moins dure pour la nature
humaine, c’est-a-dire inclinant vers Doptimisme naturaliste
plus que le protestantisme qui, dans son dogme de la chute,



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 213

n’y incline pas du tout (1). 51 donc 'une ou P'autre des Eglises
pouvait transiger en une certaine mesure avec le paganisme de
la Renaissance et préparer le terrain au naturalisme optimiste
de Rousseau, c’est la catholique plus que la protestante.

Il faudrait dire : naturalisme rousseauiste plutét que de Rous-
seau, puisqu’ll s’agit d’une tendance générale plutét que d’une
attitude 1solée. Mais, s’il reste vrai que Rousseau a dans cette
affaire une responsabilité spéciale, Rousseau n’est-1l pas protestant ?

Rousseau est d’origine protestante sans doute. Mais c’est un
protestant converti au catholicisme dans les circonstances et
avec la légéreté que 'on sait. Il reviendra & la confession de son
enfance pour la raison qu’il indique dans les Confessions et dans
son chapitre du Contrat social sur la religion civile : le citoyen
doit é&tre de la religion de la cité. En cela, comme en d’autres
traits de son attitude, plus homme de la cité antique et plus paien
que catholique ou protestant. Sa thése centrale, la plus néfaste
a la démocratie de 1789, celle de la bonté naturelle de I'individu
et de la suffisance des lois civiles pour la bonne marche de la
société, il la tient du paganisme de la Renaissance. Si 'une des
Eglises qu’il connut d’assez loin I'y encouragea, ce fut peut-étre
la protestante, dans la mesure ou le rationalisme protestant du
dix-huitiéme siécle sacrifia & la philosophie du temps; ce fut
plus strement, dans la mesure ou 1l en respira ’ambiance, la
catholique.

These II. — Il y a un lien de convenance réciprogue entre catho-
lictsme et monarchie d’une part, enire protestantisme et démocratte
de Uautre.

Il ne sera pas nécessaire d’insister sur cette double affirmation,

Lien de convenance entre le catholicisme et la monarchie,
en particulier la monarchie absolue et de droit divin.

Le principe est le méme, appliqué d’une part au spirituel,
de 'autre au temporel : gouvernement d’un seul par I'intermé-
diaire d’une hiérarchie, le roi et ses lieutenants, le pape et ses
prétres ; les uns et les autres détenteurs d’un droit divin qui
établit entre eux et le peuple une distinction de nature, réduisant

(1) Veir Mgr Pru~er, Cours supérieur de religion, 1V, au début.

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. s., t. XvI (N° 68, 1928). 14



214 MAURICE NEESER

le peuple dans ’Etat ou dans U'Eglise au rang de sujet. Le seul
principe du sacerdoce suffit a établir I'étroit parallélisme des
deux institutions: principe qui fait du prétre le dispensateur
unique de la vérité et de la grace, I'intermédiaire nécessaire entre
Dieu et I'’homme. Et qui dit médiation nécessaire dit aussi,
pour celun qui I'exerce, ’autorité absolue pour celur sur qui
elle s’exerce, I'obéissance sans réplique.

En fait le trone et 1'autel ont toujours été trés prés 'un de
Pautre. La stupeur causée en son temps par 'attitude de conci-
hation de Léon XIII devant la République francgaise ; la peine
extréme qu’ont & I’heure actuelle beaucoup de catholiques
francais & comprendre ’intervention de Pie XI contre I’Action
francaise ; la prudence des commentaires de ceux-la mémes qui
comprennent ; leur soin & marquer que ce n’est pas le principe
de la monarchie qui est condamné par le pape ; enfin divers aspects
de la politique vaticane actuelle aménent & penser que le ral-
liement & la démocratie pourrait bien é&ire pour le Saint-Siége
affaire d’opportunisme. L’atmosphére normale du catholicisme
n’est pas dans la démocratie.

Tandis qu’il y a lien de convenance réciproque entre la démo-
cratie et le protestantisme.

La démocratie définie, quelles qu’en soient les variétés, en
opposition aux régimes monarchiques ou dictatoriaux, par la
souveraineté du peuple et par 1’égalité des citovens devant la
lot ; par celle-ci plutdt que par celle-la, puisque la souveraineté
du peuple s’exerce et s’épuise dans le choix de la loi. Egalité
civile, devant la loi, qui n’empéche pas la diversité des fonctions
coniérées en vertu de la loi, m1 la normale autorité attribuée
a ces fonctions.

Le protestantisme caractérisé dans son ecclésiologie par
I’égalité des membres de I'Eglise, pasteurs et laiques, devant Dieu ;
leur égalité non de fonctions, mais de nature religieuse ; leur
égale indignité, leur égale incapacité de ne rien étre en dehors
d’un décret d’élection divine (Calvin) ; I’égale possibilité qui leur
est offerte (Luther) de saisir en dehors de toute médiation hu-
maine, la part de vérité et la part de griace qu’il leur faut ; toute
médiation autre que celle du Christ dérobant &4 Dieu sa gloire
ou voilant sa grace. Cette proclamation du sacerdoce universel
et cette négation de la prétrise telle que la congoit I’Eglise ro-



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 215

maine donnent aux Eglises protestantes, quelle que puisse &tre
leur organisation particuliére, leur allure fonciérement démo-
cratique : égalité religieuse, diversité des fonctions conférées,
sous le regard du Dieu souverain, par délégation de I’Eglise.

C’est cette analogie, cette convenance profonde qui, en fait,
a souvent rapproché le protestantisme de la démocratie.

Corollaire. — S’il est a croire qu’en dépit de réactions passagéres
la démocratie est le régime politique de Uavenir, et puisqu’elle
est notre régime, le protestantisme ne doit pas la combattre en son
principe. Autant et plus que le catholicisme il est @ méme d’en
redresser les errements, & la condition toutefois qu’il ne craigne
pas d’étre lui-méme.

Faut-il, devant les difficultés souvent trés réelles qu’éprouve
la démocratie 4 maintenir ’ordre politique, ou devant les encou-
ragements qu’il lui arrive de donner au désordre, favoriser une
restauration monarchique en restaurant aussi le catholicisme ?

Il faudrait alors accorder au prince et au pape leur vraie
dignité, en dehors de laquelle ils ne sauraient étre ni le prince
nm le pape. Seule l'autorité absolue leur siérait. La chute des
régimes absolus, & en croire nos droitiers extrémes, ne serait

pas due a leurs injustices.

Ils ne sont tombés, que par complaisance envers les principes
démocratiques... pour avoir laissé obscurcir I’éclat de leur autorité (1).

Le prince de l'avenir, soucieux de maintenir 1’éclat de son
autorité, se souviendra donc que Roboam ne tomba que pour
n’avoir pas garni son fouet de griffes suffisamment acérées.

La monarchie serait absolue; la papauté non moins, dans
son domaine. La theése de l'infaillibilité déploierait toutes ses
conséquences directes et indirectes; directes dans 1'Eglse,
indirectes dans les relations de I'Eglise et de 'Etat.

Conséquences directes en matiére ecclésiastique : la suppression
de toute liberté de conscience, l’intolérance envisagée comme
un devoir de la part de I’'Eglise. Et je crains bien qu’ict les réserves
tentées tout a I’heure en faveur du catholicisme ne doivent tomber.
Intolérante en droit, non en fait, nous disait-on de I’'Eglise ro-
maine. Intolérante en droit, on I’affirme hautement :

(1) Noiél Vesper, La Suisse libérale, 1927, n® 34.



216 MAURICE NEESER

Non, écrit le P. Girodon, et il cite des textes officiels :

Non, ’Eglise n’enseigne pas la liberté de conscience comme un droit ;
elle fait plus, elle la blaime positivement... qu'on veuille bien le remar-
quer en effet : au point de vue du droit, I’Eglise catholique, étant seule
vraie, a seule le droit d’exister. Elle a le droit de requérir I'appui du
bras séculier et d’employer les peines spirituelles, et méme temporelles,
pour combattre I’erreur et ’hérésie.

Qui ne voit que, si elle veut étre fidéle 4 sa mission, I'Eglise

fera passer dans sa réalité cette intolérance dont elle se fait
en principe un devoir ? Elle requerra I'appui du bras séculier,
et ceci nous ameéne aux conséquences médiates de la theése de
I'infaillibilité, & ce pouvoir indirect en vertu duquel I’'Eglise peut
commander en matiére politique aussi quand elle estime que le
dogme et la morale sont en jeu. Elle garde ses prétentions théo-
cratiques et prétend dominer I’Etat, dans les pays catholiques
du moins :

Pouvoir indirect ; car le pape n’a pas le droit de supprimer le pou-
voir civil, n1 de gouverner a sa place. Mais le Souverain Pontife peut
et doit commander aux souverains de ne pas abuser de leur puissance
au détriment de 'Eglise... et s1 les rois avertis refusent d’obéir, le
Pape a le droit de les rejeter de 1I'Eglise par excommunication, de

délier leurs sujets du serment de fidélité, finalement de les dépouiller
de leur pouvorr.

C’est jusque la, jusqu’d tous les Canossa, qu’il faut prévoir
la restauration du principe de 'autorité pontificale ; jusqu’au
rétablissement et a I’épanouissement de cette théocratie médiévale
que le catholicisme réve de substituer 4 «l’anglo-saxonne et pre-
testante», sinon «juive et franc-magonne» Société des Nations,

Il y aurait 14 peut-étre de quoi parer au désordre actuel. Mais
le reméde est-il désirable, méme s’il était & notre portée ?

Sinon, nous accepterons, avec la démocratie, I'Eglise qui lu
convient et qui peut la guider en éloignant d’elle les germes
de mort qui lui viennent non d’elle-méme mais d’une philosophie
paienne. Nous accepterons avec la démocratie, puisqu’elle est
notre lot, les vrais principes de I’Eglise évangélique protestante.

Sont-ils dans le prétendu redressement doctrinal, rituel et
sacerdotal préconisé par M. Vesper et ses amis ? Examinons-en
les trois aspects & la lumiére du petit livre Les protestants devant
la patrie.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 217

A. Doctrinarisme. — M. Vesper, définmt le protestantisme comme
étant «la religion du texte sacré» (1). S’agit-il de théopneustie ?
M. Vesper rangerait peut-étre ce point d’interrogation au nombre
des subtilités théologiques dont, poéte, 1l fait assez peu de cas.
Assurément il sera théopneuste puisqu’il attaque avec Apreté
la seconde des deux seules attitudes concevables devant les
saintes Ecritures, le symbolisme. Néanmoins le voici adversaire
résolu de l'individualisme doctrinal du protestantisme théo-
pneuste, Ce retour admis a la lettre des saints Livres, ce respect
de la lettre reconnu en tant que principe doctrinal du protes-
tantisme, «il n’est plus guére permis de parler de I'individualisme
protestant », croit-il pouvoir s’écrier.

...Tenir & la formule doctrinale infaillible, tenir en méme temps
a 'unité doctrinale, et prétendre obéir a la seule lettre de la
Parole. Ne pas savoir que cette attitude fut la source de 1’indi-
vidualisme dogmatique le plus accentué, du sectarisme pro-
testant ; ne pas voir que ce qui simpose de ce point de vue,
pour couper court aux divergences dont le texte écrit peut étre
Poccasion, c’est la vivante parole papale, ce magistére pontifical
que, par ailleurs, on ne laisse pas d’encenser !

2. Sacramentalisme. — Religion de doctrine infailhible, le

protestantisme, tel que le congoit M. Vesper, est aussi une religion
sacramentelle :

St done le principe de la Réforme est la restauration de 'autorité
divine dans les limites d’un texte tenu pour inspiré... la Réforme est
a son sens un retour a la tradition de I'Eglise ; elle est la restauration
de ’Eglise, elle est méme la suprématie de I'Eghse... L’Eglise est,
dit-on, pour la Réforme, pure société de croyants... les sacrements
(dit-on) n’y sont pas opérateurs par leur vertu intrinséque... Plutét
abimes de théologiens que distinctions réelles, car ou I’Eglise est canal
de la grice ou elle ne l'est pas !... s1 elle ’est, le sacrement est ceuvre
de grice que 'homme peut inutiliser, mais dont il ne peut limiter
ou empécher D'exercice. Manifestement, pour la Réforme, méme
atténuée de nos jours, qui maintient deux sacrements... 'Eglise est
canal de grice. Elle n’est donc pas pure société de croyants (2).

Si le baptéme et la sainte céne opérent ex opere operato ou
non, «plutét abimes de théologiens que distinctions réelles» ?

(1) P. 76.
9) P. 77 & 83.



218 MAURICE NEESER

Distinctions trés réelles, auxquelles le poéte peut rester indiffé-
rent, mais que le théologien doit préciser. L’Eglise canal de grace
qui, par la seule vertu intrinséque de ses sacrements prétend
créer le chrétien et entretenir en lui la vie surnaturelle, ¢’est 1'un
des aspects caractéristiques de I’Eglise catholique.

3. Sacerdotalisme. — Une Eglise qui dispense 1nfd11hbiement
la vérité et la grace divines implique le sacerdoce. Sur ce point,
M. Vesper sera aussi fuyant, et aussi significatif, que sur les deux
précédents :

Le protestantisme entend que le sacerdoce est conféré a tous les
croyants du seul fait de la foi, 1l déclare que le sacerdoce est universel.

C’est notre avis. Mais, ajoute-t-1l :

Mais 1l ne supprime pas 1’épitre aux Hébreux... Qu’est-ce que I’épitre
aux Hébreux ? La glorification de Jésus comme souverain sacrifi-
cateur et prétre... Le Christ est-1l le seul prétre ? Clest au fond la
véritable thése protestante, et, pour éviter la confusion, au lieu de
parler de sacerdoce universel, le protestantisme doit parler de sacer-

doce unique.

La question serait donc réglée ? Non, car
le Christ est dit Souverain Sacrificateur, et s1 1’on s’en tient au paralléle

avec l'ordre d’Aaron, a c6té du scouverain sacrificateur, il y avait
une suite de sacerdoces lévitiques... (1)

M. Vesper va-t-il prendre parti en faveur d’une hiérarchie
sacerdotale ? Il parait y renoncer :

Notre affaire n’est pas ic1 de trancher entre les deux.

Pourtant, si la notion de sacerdoce unique, dans une Eglise
qui prétend dispenser la vérité et la grace avec une infaillible
autorité, implique ou n’implique pas une hiérarchie sacerdotale,
c’est une question que doit trancher quiconque se méle de prin-
cipes. Et le souci des principes décide, 1ci encore nettement,
en faveur de la solution catholique.

Redressement doctrinal, sacramentel, sacerdotal. Demi redres-
sement, agressif et pourtant timide. L’Eglise qui s’y arrétera sera
A mi-chemin de Rome. Ce n’est pas celle qu’il faut & la démocratie.

(1) P. 119 a 122,



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 219

Trop ennemie du sacerdoce universel, trop étrangére i ce qu’il
y a de sain dans 'individualisme moral de 'expérience du salut
par la foi et dans l'individualisme intellectuel du symbolisme
doctrinal, pour créer les personnalités indispensables au maintien
d’une démocratie digne de ce nom. Ses sympathies politiques
sont du reste anti-démocratiques. La politique de Noél Vesper
s’inspire de son ecclésiologie (1). Elle admet comme principe
fondamental la souveraineté de I’Etat (2). Soumis lui-méme a
I’Eglise ? Normalement il le faudrait puisque I’'Eglise protestante
pseudo-catholique est, comme la catholique, en possession de
Uinfaillibilité. M. Vesper hésite (3). Mais son amour des «redres-
sements » va l'emporter, et c’est le rétablissement d’une théo-
cratie calvinienne, trés nationaliste d’ailleurs, anti-sociale, anti-
Société des Nations, qu’il espére.

On pourra estimer que la théocratie pontificale a plus d’am-
pleur et que, sur ce point encore, le protestantisme de nos droitiers
n’est qu'une pale approximation du catholicisme. En tous cas
IEglise de leurs veeux ne guérirait la démocratie qu’en la suppri-
mant.

x ¥

L’Eglise capable de guider la démocratie sera celle qui saura
garder avec fierté et épanouir dans la confiance les priviléges
du protestantisme authentique.

Un protestantisme qui s’affirme en tant que religion, et non
en tant que méthode scientifique ou philosophique. Le libre
examen peut lul &tre utile, mais moins qu’il ne 'est & la science
ou a la philosophie.Une religion, d’autre part, et non une politique
sociale ; I'affirmation des droits de Dieu avant ceux de 'homme.
Sur ce premier point nous sommes d’accord avec nos protestants
d’extréme droite. Et sur ce second aussi je pense :

Religion biblique, par quoil nous entendons non la religion du
livre ou du texte, mais celle du message et de la vie du Christ,
Dominée, comme telle, par I'affirmation de la souveraineté d’un
Dieu transcendant, distinct et par sa sainteté et par sa charité,
et par sa lo1 et par sa grice, d’une nature considérée comme

(1) P. 89, 195.

(2) P. 85.
(3) P. 84.



220 MAURICE NEESER

déchue ; et donc eéloignée, comme le catholicisme d’ailleurs
mais plus nettement que lui, de 'optimisme naturaliste ; véritable
et suffisant antidote de ce dernier.

Religion non point nécessairement unie a la démocratie poli-
tique, mais apparentée dans son ordre 3 la démocratie, congruante
a la démocratie et capable, par son surnaturahisme spirituel, de
purger la démocratie du socialisme naturaliste qui menace en
elle ordre chrétien. L’inspiration qu’il puise dans la Bible doit
en effet renouveler et épanouir sans cesse, au sein d’un protes-
tantisme soucileux de sa mission, a la fois les valeurs individuelles
et les valeurs sociales. Le protestantisme biblique, laissant &
la société civile le souci des mesures économiques, est, pour ce
qui le concerne en tant qu’Eghse, individualiste dans sa source
et social dans ses fins. Il est & la fois sain libéralisme et sain
socialisme, la qualité de ses effets sociaux dépendant directement
de celles de son individualisme.

Individualiste dans sa source, 1] entend commencer par mettre
I’ame, chaque 4me individuelle, en la libre possession spirituelle
de la vérité et de la grace divine.

Il laisse & chaque 4me la lhibre étude de la Parole biblique ;
libre, c’est-a-dire objective, ¢’est-a-dire éclairée des commentaires
d’une exégeése historique impartiale. Il place chaque ame en la
présence de la Parole ; confiant, assez, dans la conformité qu’il
y a entre la Parole et les aspirations profondes de I’'dme pour
que l'essentielle pensée divine se révele directement a toute
ame. Ceux qui analysent et qui réfléchissent savent que devant
la Parole, I’ame la plus simple, la plus dénuée de théologie — et
aussi d’ailleurs I’ame la plus bardée de mauvaise théologie —
use du symbolisme. Symbolisme essentiel au sentiment religieux,
pratiqué par nos réformateurs avant leur retour partiel a la
théopneustie sous l’effet de diverses réactions occasionnelles ;
élevé par la théologie protestante éclairée du dix-neuviéme siécle
a I’état de principe acquis ; si profondément vrai que la théologie
catholique elle-méme, dés saint Thomas si j’en crois le pére
Sertillanges, a di en admettre quelque chose dans sa théorie
de I’analogie : prosternement devant la pensée révélée, liberté
. relative — consciente ou inconsciente, mais réelle — & 1’égard
de la formule. Voila la portée du principe formel du protestan-
tisme, le sens du principe de Pautorité des Ecritures en matiére



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 221

de croyance. Et 'on voit comment, 4 I’encontre de Pinfailh-
bilité de la formule que proclament en commun le catholicisme
et le protestantisme de droite, 1] tend & accentuer la personnalité
de P'mtelligence individuelle.

Par le moyen de la Parole — de la Parole surtout, le sacrement
n’étant qu’aide secondaire de la Parole — chaque dme en la
présence de la grace divine telle que le Christ la révéle et la donne.
Expérience personnelle, personnelle admission de la souveraine
miséricorde et de la souveraine sainteté de Dieu. Ce second
principe, appelé principe matériel du protestantisme ou principe
de la justification par la foi, est la fin du premier. C’est pour
amener chaque 4me & la vie, c’est-a-dire 4 la formation de I'in-
dividualité spirituelle et morale, que chaque &me est mise en
présence de la Parole. C’est afin d’amener & la vie et & 'action
(Life and Work) que la symbolique parole a été préchée (Faith
and Order). La Parole, ’acceptation de la parole annoncée, la
croyance et l'organisation (Faith and Order), au premier rang
dans 'ordre de I’évolution et des causes, mais au second dans
Pordre de ’accomplissement ou des résultats : I’effet de la parole
et de la croyance s’épanouissant dans la vie. Ainsi, c’est-a-dire
par la foi, se crée cette personnalité de la conscience morale
que ne saurait créer au méme titre 'administration de sacrements
prétendus infaillibles, a laquelle certains protestants voudraient
nous ramener,

Personnalité de D'intelligence individuelle, personnalité de la
conscience individuelle : naissance en chaqgue homme de ’homme
nouveau, voila le sens du sacerdoce universel et la portée de
I'individualisme protestant.

Individuel dans sa source, social dans ses fins. Personnel-
lement renouvelé, réadmis en tant que fils en la présence du
Pére, le chrétien protestant se rappelle qu’il a des fréres; 1l entre
dans la maison paternelle dans la mesure ou y entrent avec
lui des fréres. Le chrétien protestant aspire a 'Eglise. A I'Eglise
d’abord et surtout. Et non d’abord et surtout & tel ou tel régime
économique. C’est ce que n’a cessé de comprendre le christianisme
social, la ol 1] a tenu & maintenir la distance qui le sépare du
socialisme. La seule tiche urgente du protestant, c¢’est I’'Eglise.

Derriére lui, ’'Eglise ; elle est sa mére ; en une certaine mesure



222 MAURICE NEESER

déja créée, et créatrice. Mais aussi, et dans une plus large mesure,
devant lui, & créer. Eglise de croyants, dont I’ame de chaque
croyant est pour une humble part la meére.

Petite en son noyau mais vaste en ses marges depuis qu’elle
sait que, dans ’accord nécessaire de la croyance et de la wvie,
c’est la vie qui importe ; depuis qu’elle a découvert — c’est tout
récent — que le Christ a dit: C’est a4 leurs fruits que vous les
reconnaitrez. Variée, multiple au gré des circonstances, mais
désormais éprise de fédération, hantée par cette évangélique
ambition de 'unité dans les fins pratiques qui I’aménera, enfin
obéissante, au seul Pasteur.

Individualiste dans sa source, créatrice de personnalités, elle
donne & la pAte humaine son levain, et son sel. Elle 6te au nombre
son amorphe brutalité ; elle le pénétre de qualité. Elle maitrise
le suffrage universel en le dirigeant. En donnant au pays des
chrétiens dominés par la souveraineté du Dieu de Jésus-Christ,
elle lui donne des citoyens soucieux de justes lois.

Fraternelle dans ses fins elle aiguille ’Etat, qu’elle ne prétend
pas dominer mais servir, dont elle comprend et admet la laicité
au moins temporaire, au sein duquel — qu’elle lui soit unie ou
non par un lien financier — elle demande pour elle-méme et
pour les autres la liberté de croire et d’agir selon sa foi, vers un
Etat meilleur dont elle est, dans 1'ordre spirituel, la figure et la
promesse. L’Etat ; et, fédérée, les Etats fédérés en une Société
des nations.

Estimera-t-on que ce sont la des voies longues et difficiles ?
Fera-t-on remarquer que !’impérialisme de Eglise catholique
est d’une conception et d’un maniement plus simple ? Nous
n’en disconviendrons pas. Que plus simple et, en dépit de ses
prétentions au surnaturel, plus selon la nature, cette attitude
soit aussi davantage celle du Christ, c’est une autre affaire.

Maurice NEESER.



	Protestantisme et démocratie

