
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Protestantisme et démocratie

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE

Sous le titre Christianisme ou démocratie M. Noël Vesper a

donné l'an dernier une conférence, publiée depuis dans le
cinquième cahier d'Ordre et tradition.

Ce titre implique le dilemme suivant : ou bien le « christianisme

» et par lui l'ordre politique, ou bien la « démocratie » et

par elle l'anarchie.
Mais le dilemme demande à être précisé.
Cet ordre politique que l'on oppose à la démocratie C'est

le gouvernement du Prince. On n'en fait pas grand mystère.
Le christianisme naturellement allié à l'ordre monarchique

Il semble, à lire le petit livre du même auteur Les protestants
devant la patrie, qu'il s'agisse d'un protestantisme prétendu
redressé, ambitieux d'une prêtrise, de rites et de dogmes infaillibles

: un protestantisme catholicisant.
C'est dire qu'en réalité la pensée de M. Vesper et de ses amis

pose le double dilemme assez souvent formulé dans certains
milieux de nos jours : ou bien le catholicisme et la monarchie,
et par eux, l'ordre social : ou bien le protestantisme et la
démocratie, et, par eux, le désordre.

Et ceci appelle d'expresses réserves. Nous avons essayé d'en
formuler quelques-unes dans les réflexions qui suivent, présentées
de vive voix à plus d'un auditoire de Suisse romande.



206 MAURICE NEESER

Thèse I. — Il n'existe pas de lien necessaire, ni dans l'ordre
de l'histoire ni dans celui des principes, entre catholicisme et monarchie

d'une part, entre protestantisme et démocratie de l'autre.

D'une manière toute générale, il n'existe pas de lien nécessaire

(au sens philosophique du mot : qui ne peut pas ne pas être)
entre l'Evangile et tel ou tel régime particulier.

Dans l'histoire, l'Evangile est apparu à un moment où
l'évolution politique avait produit déjà et des gouvernements
monarchiques et des gouvernements démocratiques. Athènes et Rome
avaient pratiqué l'une et l'autre la république : admettant
l'esclavage il est vrai ; mais certaines démocraties, en Amérique
et ailleurs, l'admirent jusque dans les temps modernes. Et l'Evangile,

préparé par le prophétisme, apparut au sein d'un peuple
où l'intérêt politique se trouvait fortement diminué par une
dure et sans doute providentielle expérience de la dépendance.

Du point de vue des principes, « Jésus vint établir sur la terre
un royaume spirituel ; ce qui, séparant le système théologique
du système politique, fit que l'Etat cessa d'être un ». Formulée

par J.-J. Rousseau dans le Contrat social, cette constatation
n'en est pas moins évidente. L'Evangile introduit dans le monde
le principe de la distinction du spirituel et du temporel. Sans

perdre de vue les effets que le Royaume de Dieu doit développer
« sur la terre comme au ciel » on doit reconnaître que, préoccupé
tout d'abord de mettre l'âme en possession d'invisibles trésors, le

règne du Christ n'est « pas de ce monde », pas premièrement de

ce monde.
Posée et reconnue juste pour le christianisme primitif, la

thèse s'applique-t-elle au catholicisme Oui.
Le catholicisme n'a nullement créé dans l'histoire le type

politique monarchique, auquel nous verrons qu'il s'adapte fort
bien d'ailleurs. On sait assez ce qu'il a hérité de l'empire romain.
Et il s'est accommodé, de bonne heure et sans effort, semble-t-il,
dans la Suisse primitive et en Amérique, de démocraties écloses

sous ses yeux.
Et rien dans l'enseignement de l'Eglise n'oblige les fidèles

à se rattacher à telle forme de l'autorité politique plutôt qu'à
telle autre. Journaux et revues catholiques l'ont répété à satiété
ces derniers temps aux cours des polémiques provoquées par la



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 207

condamnation de l'Action française. L'Eglise enseigne la nécessité

de l'autorité politique, mais aussi la légitimité des diverses
formes accidentelles que cette autorité peut revêtir d'un pays à

l'autre, ou d'un moment à l'autre dans un même pays. L'autorité
politique, a dit Léon XIII dans l'encyclique Immortale Dei, « n'est
en soi nécessairement liée à aucune forme politique ; elle peut
fort bien s'adapter à celle-ci ou à celle-là, pourvu qu'elle soit en
fait apte au bien commun ». Aucun principe dogmatique n'oblige
le catholique à choisir entre la monarchie et la démocratie (1).

Il en est de même du protestantisme. L'enseignement de
Calvin en particulier s'inspire du même opportunisme, basé du
reste comme le catholique sur la large sagesse biblique. Il fait
les mêmes réserves. L'autorité politique cesserait d'être légitime
et deviendrait l'objet d'une résistance justifiée, nous dit le P.
Gillet exposant le point de vue catholique, si elle allait contre
les lois justes, «j'entends avec saint Thomas, celles qui sont
promulguées en vue du bien commun, ne vont pas contre un
droit de Dieu ou de la conscience, et n'imposent pas aux citoyens
des charges au-dessus de leurs forces » (2). Soulignons : les arrêts
de l'autorité politique qui iraient contre les droits de Dieu sans
doute, mais aussi ceux qui (imposant des charges excessives

ou faisant violence à la conscience) iraient contre les droits de

l'homme, peuvent être l'objet d'une résistance justifiée, d'après
la théologie catholique déjà.

Calvin innovera donc moins qu'il ne le semble à plusieurs
lorsqu'il dira, à propos de la conscience chrétienne :

En l'obéissance que nous avons enseignée être due aux supérieurs
il y doit avoir toujours une exception... C'est que telle obéissance ne

nous détourne point de l'obéissance à Celui sous la volonté duquel
il est raisonnable que tous les désirs des rois se contiennent.

Et à propos des charges excessives :

S'il y avait magistrats constitués pour la défense du peuple...
comme sont aujourd'hui en chacun royaume les trois états quand
ils sont assemblés ; à ceux qui seraient constitués en tel état, tellement
je ne défendrais de s'opposer et résister à l'intempérance ou cruauté
des rois, selon le devoir de leur office que, même s'ils dissimulaient,

(1) Voir S. Gillet, Revue des Jeunes, 1927, n° 5 ; P. Girodon, Exposé
de la doclrine catholique, chap. VI.

(2) Somme, I» II«, Q. 96, art. 4.



208 MALRICE NEESER

voyant que les rois désordonément vexassent le pauvre populaire,
j'estimerais devoir être accusée de parjure telle dissimulation, par
laquelle... ils trahiraient la liberté du peuple, de laquelle ils se devraient
connaître être ordonnés tuteurs, par le vouloir de Dieu (1).

Ces réserves faites — fondées sur la parole apostolique: « Il faut
obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes» ¦—-c'est, de la part de

Calvin comme de celle de Thomas d'Aquin, la très ferme
admission générale — fondée sur le treizième chapitre de l'épître
aux Romains — des diverses formes de l'autorité politique.
Une prééminence, peut-être, dans la démocratie : « plusieurs
gouvernent, aidans les uns les autres », mais qui ne doit
nullement en elle-même inviter à la révolte « ceux qui par la
volonté de Dieu vivent sous des Princes et sont leurs sujets
naturels » (2).

En fait, au cours de l'histoire, le protestantisme, tout en
manifestant pour la démocratie des affinités sur lesquelles nous reviendrons,

n'a nullement créé la démocratie. Les efforts tentés pour
établir une filiation directe entre l'un et l'autre, pour découvrir
dans la Réforme, comme le veut M. N. Weiss (3), «l'origine des

droits de l'homme et des peuples » pourraient bien être d'une
valeur apologétique contestable.

Le principe des droits de l'homme est aussi dans la théologie
catholique, nous venons de l'entrevoir. U a pris une importance

particulière à partir de la Réforme, et pour certains

groupes protestants persécutés par leurs princes. U y a tendu
au développement de la démocratie. Pourquoi En vertu d'une
certaine convenance réciproque, assurément. Mais aussi parce
qu'il s'agissait de persécutés. Ces protestants victimes de princes
catholiques devaient soutenir a Genève, ou instituer en Amérique
le régime démocratique. Ils n'avaient pas à le fonder. Et l'on
ne peut pas dire avec M. Weiss que le conflit religieux de la
Réforme est devenu le «point de départ des libertés démocratiques

», parce que des droits démocratiques fondés sur des

revendications sociales et politiques existèrent avant la Réforme.
Faut-il rappeler — en évoquant le souvenir d'Athènes et de

Rome, celui des républiques italiennes ou flamandes, l'hisloire

(1) Institution de 1541, XVI ; confirmé par le texte de 1560, IV, xx, 32.
(2) Institution de 1560, IV, xx, 8.

(3) N. Weiss, La démocratie et le protestantisme. Ed. de la Cause.



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 209

des antiques franchises bourgeoises et communales, la Grande
charte anglaise de 1215, celle de Neuchâtel en 1214 — que la
démocratie a des origines fort antérieures à 1517 Faut-il
rappeler qu'en Suisse en particulier la démocratie préexista à la

Réforme, et que c'est la démocratie qui, à Zurich, à Berne, à

Neuchâtel, à Genève accepte et impose la Réforme Cette vérité
est si puissante qu'elle triomphe à l'occasion de et par ceux là
mêmes de nos historiens qui croient prouver le contraire (1).

A l'avènement de la Réforme la démocratie existe. Il arrivera
sans doute que la démocratie demande de l'aide à la Réforme ;

démocratie et Réforme s'allieront contre le prince là où le prince
sera à la fois détenteur d'un pourvoir politique jugé oppressif
et partisan de l'Eglise romaine. Ce sera le cas des puritains, et
des Genevois tôt après le vote populaire favorable à la Réforme.
Mais les puritains sont les représentants d'un peuple qui, auparavant

déjà, a lutté pour ses franchises. Et à Genève la Réforme

aura commencé par bénéficier du concours de la démocratie.
Ce qui ne l'empêchera nullement, notons-le, en d'autres circonstances,

là où la monarchie embrasse elle-même la Réforme, en

Allemagne en particulier, de bénéficier du concours de la monarchie.

Et l'on ne saurait dire que sous une monarchie protestante
le protestantisme comme tel se sent à l'étroit. On ne saurait
dire qu'il se sentit à l'étroit même sous une monarchie catholique,
en France, tant que durèrent l'Edit de Nantes ou le Concordat

impérial.
Concluons : il y a peut-être un lien de convenance, il n'y a

pas de lien nécessaire entre le protestantisme et la démocratie,

pas plus qu'il n'y a de lien nécessaire entre le catholicisme et la

monarchie.

Corollaire. — Il faut se garder de voir dans toutes les manifestations

ihéologiques ou ecclésiastiques du régime civil une influence
nécessaire du régime confessionnel.

Les apologistes du catholicisme s'élèvent en général contre
l'imputation de responsabilité directe de l'Eglise romaine à l'égard
des persécutions infligées dans les pays monarchiques aux suspects
d'hérésie.

(1) Louis Wuarin en donne une preuve dans son livre sur La religion
et l'état social, p. 231-233.



210 MAURICE NEESER

La thèse n'est pas d'un établissement aisé. Elle reviendrait
à prouver que, intolérante en droit, l'Eglise est tolérante en fait.
Intolérante par principe, l'Eglise pratiquerait la tolérance, dit
le P. Girodon. Essayons d'oublier que, ici et là, les adeptes du

catholicisme exaltent non seulement le principe mais aussi les
faits que le principe a suscités. Soyons humbles : il y a des traces
d'intolérance dans l'histoire à l'actif de la Réforme. Admettons,
pour un moment du moins, que des catholiques soient autorisés
à affirmer le désir de tolérance de leur Eglise. Notons, à titre de

témoignages personnels de catholiques généreux, ce passage de

Mgr Gibbons :

Quand je dénonce les cruautés de l'Inquisition je ne me sépare

pas de l'Eglise ; je marche sur ses traces. L'effusion du sang et la
persécution n'appartiennent pas au credo de l'église catholique

ou ces lignes de l'abbé Girodon à propos de la Saint-Barthélémy,
des dragonnades, de Marie la Sanglante :

Tous les catholiques blâment ces excès sans aucune hésitation car
les souverains pontifes ne les ont jamais approuvés.

Ils seraient l'affaire d'un pouvoir civil soucieux d'appliquer
l'adage cujus regio ejus religio. Sans plus insister maintenant
retenons ceci : en présence des actes d'intolérance dont se sont
rendus coupables surtout les pays catholiques et monarchiques,
des catholiques éclairés demandent qu'on les impute non à leur
Eglise mais au régime monarchique. Et voyons si certaines déso-

lidarisations ne sont pas à effectuer dans les rapports du
protestantisme et de la démocratie.

Les défenseurs du protestantisme peuvent s'élever contre
l'affirmation que le régime démocratique, quoiqu'il offre, soit

d'inspiration protestante. Us devraient user d'une prudence
particulière à l'égard de la démocratie de 1789. Insistons sur deux
points d'inégale importance : la liberté de conscience et le socialisme

rousseauiste.
La Révolution devrait à la Réforme, dit-on, la reconnaissance

des droits de l'homme et plus particulièrement celle de la liberté
de conscience. Des protestants ont appuyé sur ce prétendu titre
de gloire. Ce serait la Réforme, a dit récemment M. Weiss, ce

ne seraient pas les philosophes qui auraient introduit dans les



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 211

Droits de l'homme de 1789 la liberté de croyance. Ceci parce que
les Droits de 1789 s'inspirent de la Déclaration américaine de

1776, et que cette dernière serait le fruit de la Réforme.
Mais n'est-ce pas attribuer à l'élément religieux la place qui

revient dans l'avènement de la démocratie à l'élément économique
et politique 1776 se rattache en réalité à 1215. La Déclaration
d'indépendance s'inspire au premier chef du souci des franchises
sociales comme le feront les Cahiers de 1789. A ce vieux souci
des libertés populaires s'est ajouté, depuis la Renaissance et
la Réforme, celui de la liberté de conscience ou du libre examen.
Mais la Réforme n'entre ici en jeu qu'à titre secondaire.

Les protestants ne feront pas du libre examen l'objet d'une
revendication primitive et positive. Us demandent pour eux
la liberté religieuse, quittes longtemps à la refuser à autrui.
C'est pour la profession de leur foi qu'ils en ont besoin ; en tant
que liberté de croire leurs dogmes ; beaucoup moins, à l'origine
pas du tout, en tant que liberté pour les autres de croire autrement

qu'eux ou de ne pas croire. Ceux qui la réclament pour elle-

même, ce sont les philosophes. Et cela est normal parce que la

philosophie et la science, les philosophes et les savants — Galilée

en tant qu'astronome, Servet le médecin, les mathématiciens
Spinoza et Descartes, Hobbes, Condillac et tous leurs fils du
dix-huitième siècle — ont du libre examen un besoin beaucoup
plus direct que la foi et les croyants, la Réforme étant une foi
et les réformés des croyants. Or les philosophes du dix-huitième
siècle dans leurs revendications du libre examen sont les héritiers
non des réformateurs mais des hommes de la Renaissance. Et
c'est à la Renaissance qu'il faut attribuer en cette affaire et
l'honneur et la responsabilité première ; la Renaissance, mère
de la Révolution sur ce point, assurément plus que la Réforme,
qui ne l'est pas du tout.

Un autre point encore, plus important pour nous : le naturalisme
rousseauiste.

Les caractères essentiels en sont assez connus ; ce double

optimisme, cette double confiance : l'affirmation de la bonté
naturelle de l'individu, l'affirmation de la suffisance des lois
naturelles pour organiser ces individus bons en une société
excellente.

Les conséquences Cet optimisme, qui méconnaît la nécessité



212 MAURICE NEESER

de la nouvelle naissance pour l'individu et de l'Eglise pour la
société, va se révéler faux optimisme, et conduire, au travers
de l'idolâtrie du nombre et du mépris des élites, au pessimisme
de la lutte des classes et du socialisme marxiste. Fruits du
libéralisme économique, a-t-on dit. Peut-être, en une certaine mesure.
Mais sur le plan spirituel, fruits de l'anti-chrétienne confiance

en la « bonne nature ». Cette confiance ne peut aboutir qu'au
dur contact avec la nature telle qu'elle est, c'est-à-dire inhumainement

méchante.
Manifestations inévitables de la démocratie Non, ce sont là

les traits particuliers de la démocratie de 1789 ; mais, et sur ce

point M. Vesper et ses amis ont raison, le danger est grand pour
les démocraties modernes, y compris celles qui ne sont pas les

héritières directes de 1789, de se voir contaminées et infectées

jusqu'au cœur.
Où chercher l'origine de l'optimisme naturaliste Ailleurs

assurément que dans l'Evangile. Rien de plus étranger au
christianisme dans son ensemble que ce mépris de la grâce pour
l'individu, et de l'Eglise pour la société, qui fait le fond de la
philosophie officielle du socialisme. Et rien n'est plus conforme à

l'enseignement des philosophes de la Renaissance et de
l'Encyclopédie. Les Eglises ne peuvent avoir péché ici que par manque
de vigilance à l'égard d'un courant qui tendait à les ruiner. Il
ne saurait y avoir ici pour elles que responsabilité indirecte.
De quel côté la plus probable

En fait, la démocratie a pris l'allure condamnée par M. Vesper —
et que nous condamnons avec lui — dans les pays de tradition
catholique et monarchique plus que dans les autres ; dans la
France de 1789 en particulier plus que dans les pays anglo-saxons.

Et un principe explique le fait. A côté de la part qu'il faut
faire à la réaction politique elle-même — elle sera d'autant
plus accentuée, d'autant plus portée à certains excès dans le

sens démocratique, que la monarchie aura été plus oppressive —
il convient de faire la part du dogme. On sait que l'Eglise catholique

dans son dogme de la chute est moins dure pour la nature
humaine, à laquelle elle reconnaît une persistante possibilité
de faire le bien, que le protestantisme. Moins dure pour la nature
humaine, c'est-à-dire inclinant vers l'optimisme naturaliste
plus que le protestantisme qui, dans son dogme de la chute,



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 213

n'y incline pas du tout (1). Si donc l'une ou l'autre des Eglises
pouvait transiger en une certaine mesure avec le paganisme de

la Renaissance et préparer le terrain au naturalisme optimiste
de Rousseau, c'est la catholique plus que la protestante.

Il faudrait dire : naturalisme rousseauiste plutôt que de Rousseau,

puisqu'il s'agit d'une tendance générale plutôt que d'une
attitude isolée. Mais, s'il reste vrai que Rousseau a dans cette
affaire une responsabilité spéciale, Rousseau n'est-il pas protestant

Rousseau est d'origine protestante sans doute. Mais c'est un
protestant converti au catholicisme dans les circonstances et
avec la légèreté que l'on sait. Il reviendra à la confession de son
enfance pour la raison qu'il indique dans les Confessions et dans

son chapitre du Contrat social sur la religion civile : le citoyen
doit être de la religion de la cité. En cela, comme en d'autres
traits de son attitude, plus homme de la cité antique et plus païen

que catholique ou protestant. Sa thèse centrale, la plus néfaste
à la démocratie de 1789, celle de la bonté naturelle de l'individu
et de la suffisance des lois civiles pour la bonne marche de la
société, il la tient du paganisme de la Renaissance. Si l'une des

Eglises qu'il connut d'assez loin l'y encouragea, ce fut peut-être
la protestante, dans la mesure où le rationalisme protestant du
dix-huitième siècle sacrifia à la philosophie du temps ; ce fut
plus sûrement, dans la mesure où il en respira l'ambiance, la

catholique.

Thèse II. — Il y a un lien de convenance réciproque entre
catholicisme et monarchie d'une part, entre protestantisme et démocratie
de l'autre.

Il ne sera pas nécessaire d'insister sur cette double affirmation.
Lien de convenance entre le catholicisme et la monarchie,

en particulier la monarchie absolue et de droit divin.
Le principe est le même, appliqué d'une part au spirituel,

de l'autre au temporel : gouvernement d'un seul par l'intermédiaire

d'une hiérarchie, le roi et ses lieutenants, le pape et ses

prêtres ; les uns et les autres détenteurs d'un droit divin qui
établit entre eux et le peuple une distinction de nature, réduisant

(1) Voir Mgr Prunel, Cours supérieur de religion, IV, au début.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 68, 1928). 14



214 MAURICE NEESER

le peuple dans l'Etat ou dans l'Eglise au rang de sujet. Le seul
principe du sacerdoce suffit à établir l'étroit parallélisme des

deux institutions : principe qui fait du prêtre le dispensateur
unique de la vérité et de la grâce, l'intermédiaire nécessaire entre
Dieu et l'homme. Et qui dit médiation nécessaire dit aussi,

pour celui qui l'exerce, l'autorité absolue pour celui sur qui
elle s'exerce, l'obéissance sans réplique.

En fait le trône et l'autel ont toujours été très près l'un de
l'autre. La stupeur causée en son temps par l'attitude de
conciliation de Léon XIII devant la République française ; la peine
extrême qu'ont à l'heure actuelle beaucoup de catholiques
français à comprendre l'intervention de Pie XI contre l'Action
française ; la prudence des commentaires de ceux-là mêmes qui
comprennent ; leur soin à marquer que ce n'est pas le principe
de la monarchie qui est condamné par le pape ; enfin divers aspects
de la politique vaticane actuelle amènent à penser que le
ralliement à la démocratie pourrait bien être pour le Saint-Siège
affaire d'opportunisme. L'atmosphère normale, du catholicisme
n'est pas dans la démocratie.

Tandis qu'il y a lien de convenance réciproque entre la démocratie

et le protestantisme.
La démocratie définie, quelles qu'en soient les variétés, en

opposition aux régimes monarchiques ou dictatoriaux, par la
souveraineté du peuple et par l'égalité des citoyens devant la
loi ; par celle-ci plutôt que par celle-là, puisque la souveraineté
du peuple s'exerce et s'épuise dans le choix de la loi. Egalité
civile, devant la loi, qui n'empêche pas la diversité des fonctions
conférées en vertu de la loi, ni la normale autorité attribuée
à ces fonctions.

Le protestantisme caractérisé dans son ecclésiologie par
l'égalité des membres de l'Eglise, pasteurs et laïques, devant Dieu ;

leur égalité non de fonctions, mais de nature religieuse ; leur
égale indignité, leur égale incapacité de ne rien être en dehors
d'un décret d'élection divine (Calvin) ; l'égale possibilité qui leur
est offerte (Luther) de saisir en dehors de toute médiation
humaine, la part de vérité et la part de grâce qu'il leur faut ; toute
médiation autre que celle du Christ dérobant à Dieu sa gloire
ou voilant sa grâce. Cette proclamation du sacerdoce universel
et cette négation de la prêtrise telle que la conçoit l'Eglise ro-



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 215

maine donnent aux Eglises protestantes, quelle que puisse être
leur organisation particulière, leur allure foncièrement
démocratique : égalité religieuse, diversité des fonctions conférées,

sous le regard du Dieu souverain, par délégation de l'Eglise.
C'est cette analogie, cette convenance profonde qui, en fait,

a souvent rapproché le protestantisme de la démocratie.

Corollaire. — S'il est à croire qu'en dépit de réactions passagères
la démocratie est le régime politique de l'avenir, et puisqu'elle
est notre régime, le protestantisme ne doit pas la combattre en son

principe. Autant et plus que le catholicisme il est à même d'en
redresser les errements, à la condition toutefois qu'il ne craigne

pas d'être lui-même.

Faut-il, devant les difficultés souvent très réelles qu'éprouve
la démocratie à maintenir l'ordre politique, ou devant les

encouragements qu'il lui arrive de donner au désordre, favoriser une
restauration monarchique en restaurant aussi le catholicisme

Il faudrait alors accorder au prince et au pape leur vraie
dignité, en dehors de laquelle ils ne sauraient être ni le prince
ni le pape. Seule l'autorité absolue leur siérait. La chute des

régimes absolus, à en croire nos droitiers extrêmes, ne serait

pas due à leurs injustices.

Ils ne sont tombés, que par complaisance envers les principes
démocratiques... pour avoir laissé obscurcir l'éclat de leur autorité (1).

Le prince de l'avenir, soucieux de maintenir l'éclat de son

autorité, se souviendra donc que Roboam ne tomba que pour
n'avoir pas garni son fouet de griffes suffisamment acérées.

La monarchie serait absolue ; la papauté non moins, dans

son domaine. La thèse de l'infaillibilité déploierait toutes ses

conséquences directes et indirectes ; directes dans l'Eglise,
indirectes dans les relations de l'Eglise et de l'Etat.

Conséquences directes en matière ecclésiastique : la suppression
de toute liberté de conscience, l'intolérance envisagée comme
un devoir de la part de l'Eglise. Et je crains bien qu'ici les réserves
tentées tout à l'heure en faveur du catholicisme ne doivent tomber.
Intolérante en droit, non en fait, nous disait-on de l'Eglise
romaine. Intolérante en droit, on l'affirme hautement :

(1) Noël Vesper, La Suisse libérale, 1927, n° 54.



216 MAURICE NEESER

Non, écrit le P. Girodon, et il cite des textes officiels :

Non, l'Eglise n'enseigne pas la liberté de conscience comme un droit ;

elle fait plus, elle la blâme positivement... qu'on veuille bien le remarquer

en effet : au point de vue du droit, l'Eglise catholique, étant seule
vraie, a seule le droit d'exister. Elle a le droit de requérir l'appui du
bras séculier et d'employer les peines spirituelles, et même temporelles,
pour combattre l'erreur et l'hérésie.

Qui ne voit que, si elle veut être fidèle à sa mission, l'Eglise
fera passer dans sa réalité cette intolérance dont elle se fait
en principe un devoir Elle requerra l'appui du bras séculier,
et ceci nous amène aux conséquences médiates de la thèse de

l'infaillibilité, à ce pouvoir indirect en vertu duquel l'Eglise peut
commander en matière politique aussi quand elle estime que le

dogme et la morale sont en jeu. Elle garde ses prétentions
théocratiques et prétend dominer l'Etat, dans les pays catholiques
du moins :

Pouvoir indirect ; car le pape n'a pas le droit de supprimer le pouvoir

civil, ni de gouverner à sa place. Mais le Souverain Pontife peut
et doit commander aux souverains de ne pas abuser de leur puissance
au détriment de l'Eglise... et si les rois avertis refusent d'obéir, le

Pape a le droit de les rejeter de l'Eglise par excommunication, de

délier leurs sujets du serment de fidélité, finalement de les dépouiller
de leur pouvoir.

C'est jusque là, jusqu'à tous les Canossa, qu'il faut prévoir
la restauration du principe de l'autorité pontificale ; jusqu'au
rétablissement et à l'épanouissement de cette théocratie médiévale

que le catholicisme rêve de substituer à «l'anglo-saxonne et

protestante», sinon «juive et franc-maçonne» Société des Nations.
Il y aurait là peut-être de quoi parer au désordre actuel. Mais

le remède est-il désirable, même s'il était à notre portée
Sinon, nous accepterons, avec la démocratie, l'Eglise qui lui

convient et qui peut la guider en éloignant d'elle les germes
de mort qui lui viennent non d'elle-même mais d'une philosophie
païenne. Nous accepterons avec la démocratie, puisqu'elle est

notre lot, les vrais principes de l'Eglise évangélique protestante.
Sont-ils dans le prétendu redressement doctrinal, rituel et

sacerdotal préconisé par M. Vesper et ses amis Examinons-en
les trois aspects à la lumière du petit livre Les protestants devant

la patrie.



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE 217

1. Doctrinarisme. — M. Vesper, définit le protestantisme comme
étant « la religion du texte sacré » (1). S'agit-il de théopneustie
M. Vesper rangerait peut-être ce point d'interrogation au nombre
des subtilités théologiques dont, poète, il fait assez peu de cas.
Assurément il sera théopneuste puisqu'il attaque avec âpreté
la seconde des deux seules attitudes concevables devant les
saintes Ecritures, le symbolisme. Néanmoins le voici adversaire
résolu de l'individualisme doctrinal du protestantisme
théopneuste. Ce retour admis à la lettre des saints Livres, ce respect
de la lettre reconnu en tant que principe doctrinal du
protestantisme, « il n'est plus guère permis de parler de l'individualisme
protestant », croit-il pouvoir s'écrier.

...Tenir à la formule doctrinale infaillible, tenir en même temps
à l'unité doctrinale, et prétendre obéir à la seule lettre de la
Parole. Ne pas savoir que cette attitude fut la source de

l'individualisme dogmatique le plus accentué, du sectarisme
protestant ; ne pas voir que ce qui s'impose de ce point de vue,
pour couper court aux divergences dont le texte écrit peut être
l'occasion, c'est la vivante parole papale, ce magistère pontifical
que, par ailleurs, on ne laisse pas d'encenser

2. Sacramentalisme. — Religion de doctrine infaillible, le

protestantisme, tel que le conçoit M. Vesper, est aussi une religion
sacramentelle :

Si donc le principe de la Réforme est. la restauration de l'autorité
divine dans les limites d'un texte tenu pour inspiré... la Réforme est
à son sens un retour à la tradition de l'Eglise t elle est la restauration
de l'Eglise, elle est même la suprématie de l'Eglise... L'Eglise est,
dit-on, pour la Réforme, pure société de croyants... les sacrements
(dit-on) n'y sont pas opérateurs par leur vertu intrinsèque... Plutôt
abîmes de théologiens que distinctions réelles, car ou l'Eglise est canal
de la grâce ou elle ne l'est pas si elle l'est, le sacrement est œuvre
de grâce que l'homme peut inutiliser, mais dont il ne peut limiter
ou empêcher l'exercice. Manifestement, pour la Réforme, même
atténuée de nos jours, qui maintient deux sacrements... l'Eglise est
canal de grâce. Elle n'est donc pas pure société de croyants (2).

Si le baptême et la sainte cène opèrent ex opere operato ou

non, « plutôt abîmes de théologiens que distinctions réelles »

Il) P. 76.

i2) P. 77 à 83.



218 MAURICE NEESER

Distinctions très réelles, auxquelles le poète peut rester indifférent,

mais que le théologien doit préciser. L'Eglise canal de grâce
qui, par la seule vertu intrinsèque de ses sacrements prétend
créer le chrétien et entretenir en lui la vie surnaturelle, c'est l'un
des aspects caractéristiques de l'Eglise catholique.

3. Sacerdotalisme. — Une Eglise qui dispense infailliblement
la vérité et la grâce divines implique le sacerdoce. Sur ce point,
M. Vesper sera aussi fuyant, et aussi significatif, que sur les deux
précédents :

Le protestantisme entend que le sacerdoce est conféré à tous les

croyants du seul fait de la foi, il déclare que le sacerdoce est universel.

C'est notre avis. Mais, ajoute-t-il :

Mais il ne supprime pas l'épître aux Hébreux... Qu'est-ce que l'épître
aux Hébreux La glorification de Jésus comme souverain sacrificateur

et prêtre... Le Christ est-il le seul prêtre C'est au fond la
véritable thèse protestante, et, pour éviter la confusion, au lieu de

parler de sacerdoce universel, le protestantisme doit parler de sacerdoce

unique.

ha question serait donc réglée Non, car

le Christ est dit Souverain Sacrificateur, et si l'on s'en tient au parallèle
avec l'ordre d'Aaron, à côté du souverain sacrificateur, il y avait
une suite de sacerdoces lévitiques... (1)

M. Vesper va-t-il prendre parti en faveur d'une hiérarchie
sacerdotale Il paraît y renoncer :

Notre affaire n'est pas ici de trancher entre les deux.

Pourtant, si la notion de sacerdoce unique, dans une Eglise
qui prétend dispenser la vérité et la grâce avec une infaillible
autorité, implique ou n'implique pas une hiérarchie sacerdotale,
c'est une question que doit trancher quiconque se mêle de

principes. Et le souci des principes décide, ici encore nettement,
en faveur de la solution catholique.

Redressement doctrinal, sacramentel, sacerdotal. Demi
redressement, agressif et pourtant timide. L'Eglise qui s'y arrêtera sera

à mi-chemin de Rome. Ce n'est pas celle qu'il faut à la démocratie.

(1) P. 119 à 122.



PROTESTANTISME ET DÉMOCRATIE 219

Trop ennemie du sacerdoce universel, trop étrangère à ce qu'il
y a de sain dans l'individualisme moral de l'expérience du salut

par la foi et dans l'individualisme intellectuel du symbolisme
doctrina], pour créer les personnalités indispensables au maintien
d'une démocratie digne de ce nom. Ses sympathies politiques
sont du reste anti-démocratiques. La politique de Noël Vesper
s'inspire de son ecclésiologie (1). Elle admet comme principe
fondamental la souveraineté de l'Etat (2). Soumis lui-même à

l'Eglise Normalement il le faudrait puisque l'Eglise protestante
pseudo-catholique est, comme la catholique, en possession de

l'infaillibilité. M. Vesper hésite (3). Mais son amour des «

redressements » va l'emporter, et c'est le rétablissement d'une
théocratie calvinienne, très nationaliste d'ailleurs, anti-sociale, anti-
Société des Nations, qu'il espère.

On pourra estimer que la théocratie pontificale a plus d'ampleur

et que, sur ce point encore, le protestantisme de nos droitiers
n'est qu'une pâle approximation du catholicisme. En tous cas

l'Eglise de leurs vœux ne guérirait la démocratie qu'en la supprimant.

L'Eglise capable de guider la démocratie sera celle qui saura
garder avec fierté et épanouir dans la confiance les privilèges
du protestantisme authentique.

Un protestantisme qui s'affirme en tant que religion, et non
en tant que méthode scientifique ou philosophique. Le libre
examen peut lui être utile, mais moins qu'il ne l'est à la science

ou à la philosophie.Une religion, d'autre part, et non une politique
sociale ; l'affirmation des droits de Dieu avant ceux de l'homme.
Sur ce premier point nous sommes d'accord avec nos protestants
d'extrême droite. Et sur ce second aussi je pense :

Religion biblique, par quoi nous entendons non la religion du
livre ou du texte, mais celle du message et de la vie du Christ.
Dominée, comme telle, par l'affirmation de la souveraineté d'un
Dieu transcendant, distinct et par sa sainteté et par sa charité,
et par sa loi et par sa grâce, d'une nature considérée comme

(1) P. 89, 195.
(2) P. 85.

(3) P. 84.



220 MAURICE NEESER

déchue ; et donc éloignée, comme le catholicisme d'ailleurs
mais plus nettement que lui, de l'optimisme naturaliste ; véritable
et suffisant antidote de ce dernier.

Religion non point nécessairement unie à la démocratie
politique, mais apparentée dans son ordre à la démocratie, congruante
à la démocratie et capable, par son surnaturalisme spirituel, de

purger la démocratie du socialisme naturaliste qui menace en
elle l'ordre chrétien. L'inspiration qu'il puise dans la Bible doit
en effet renouveler et épanouir sans cesse, au sein d'un
protestantisme soucieux de sa mission, à la fois les valeurs individuelles
et les valeurs sociales. Le protestantisme biblique, laissant à

la société civile le souci des mesures économiques, est, pour ce

qui le concerne en tant qu'Eglise, individualiste dans sa source
et social dans ses fins. Il est à la fois sain libéralisme et sain

socialisme, la qualité de ses effets sociaux dépendant directement
de celles de son individualisme.

Individualiste dans sa source, il entend commencer par mettre
l'âme, chaque âme individuelle, en la libre possession spirituelle
de la vérité et de la grâce divine.

Il laisse à chaque âme la libre étude de la Parole biblique ;

libre, c'est-à-dire objective, c'est-à-dire éclairée des commentaires
d'une exégèse historique impartiale. Il place chaque âme en la
présence de la Parole ; confiant, assez, dans la conformité qu'il
y a entre la Parole et les aspirations profondes de l'âme pour
que l'essentielle pensée divine se révèle directement à toute
âme. Ceux qui analysent et qui réfléchissent savent que devant
la Parole, l'âme la plus simple, la plus dénuée de théologie — et
aussi d'ailleurs l'âme la plus bardée de mauvaise théologie —
use du symbolisme. Symbolisme essentiel au sentiment religieux,
pratiqué par nos réformateurs avant leur retour partiel à la

théopneustie sous l'effet de diverses réactions occasionnelles ;

élevé par la théologie protestante éclairée du dix-neuvième siècle
à l'état de principe acquis ; si profondément vrai que la théologie
catholique elle-même, dès saint Thomas si j'en crois le père
Sertillanges, a dû en admettre quelque chose dans sa théorie
de l'analogie : prosternement devant la pensée révélée, liberté
relative — consciente ou inconsciente, mais réelle — à l'égard
de la formule. Voilà la portée du principe formel du protestantisme,

le sens du principe de l'autorité des Ecritures en matière



PROTESTANTISME ET DEMOCRATIE 221

de croyance. Et l'on voit comment, à l'encontre de l'infaillibilité

de la formule que proclament en commun le catholicisme
et le protestantisme de droite, il tend à accentuer la personnalité
de l'intelligence individuelle.

Par le moyen de la Parole — de la Parole surtout, le sacrement
n'étant qu'aide secondaire de la Parole — chaque âme en la

présence de la grâce divine telle que le Christ la révèle et la donne.

Expérience personnelle, personnelle admission de la souveraine
miséricorde et de la souveraine sainteté de Dieu. Ce second

principe, appelé principe matériel du protestantisme ou principe
de la justification par la foi, est la fin du premier. C'est pour
amener chaque âme à la vie, c'est-à-dire à la formation de

l'individualité spirituelle et morale, que chaque âme est mise en

présence de la Parole. C'est afin d'amener à la vie et à l'action
(Life and Work) que la symbolique parole a été prêchée (Faith
and Order). La Parole, l'acceptation de la parole annoncée, la

croyance et l'organisation (Faith and Order), au premier rang
dans l'ordre de l'évolution et des causes, mais au second dans

l'ordre de l'accomplissement ou des résultats : l'effet de la parole
et de la croyance s'épanouissant dans la vie. Ainsi, c'est-à-dire

par la foi, se crée cette personnalité de la conscience morale

que ne saurait créer au même titre l'administration de sacrements
prétendus infaillibles, à laquelle certains protestants voudraient
nous ramener.

Personnalité de l'intelligence individuelle, personnalité de la

conscience individuelle : naissance en chaque homme de l'homme

nouveau, voilà le sens du sacerdoce universel et la portée de

l'individualisme protestant.

Individuel dans sa source, social dans ses fins. Personnellement

renouvelé, réadmis en tant que fils en la présence du

Père, le chrétien protestant se rappelle qu'il a des frères; il entre
dans la maison paternelle dans la mesure ou y entrent avec
lui des frères. Le chrétien protestant aspire à l'Eglise. A l'Eglise
d'abord et surtout. Et non d'abord et surtout à tel ou tel régime
économique. C'est ce que n'a cessé de comprendre le christianisme
social, là où il a tenu à maintenir la distance qui le sépare du
socialisme. La seule tâche urgente du protestant, c'est l'Eglise.
Derrière lui, l'Eglise ; elle est sa mère ; en une certaine mesure



222 MAURICE NEESER

déjà créée, et créatrice. Mais aussi, et dans une plus large mesure,
devant lui, à créer. Eglise de croyants, dont l'âme de chaque

croyant est pour une humble part la mère.
Petite en son noyau mais vaste en ses marges depuis qu'elle

sait que, dans l'accord nécessaire de la croyance et de la vie,
c'est la vie qui importe ; depuis qu'elle a découvert —¦ c'est tout
récent — que le Christ a dit : C'est à leurs fruits que vous les

reconnaîtrez. Variée, multiple au gré des circonstances, mais
désormais éprise de fédération, hantée par cette évangélique
ambition de l'unité dans les fins pratiques qui l'amènera, enfin
obéissante, au seul Pasteur.

Individualiste dans sa source, créatrice de personnalités, elle
donne à la pâte humaine son levain, et son sel. Elle ôte au nombre
son amorphe brutalité ; elle le pénètre de qualité. Elle maîtrise
le suffrage universel en le dirigeant. En donnant au pays des

chrétiens dominés par la souveraineté du Dieu de Jésus-Christ,
elle lui donne des citoyens soucieux de justes lois.

Fraternelle dans ses fins elle aiguille l'Etat, qu'elle ne prétend
pas dominer mais servir, dont elle comprend et admet la laïcité
au moins temporaire, au sein duquel — qu'elle lui soit unie ou
non par un lien financier — elle demande pour elle-même et

pour les autres la liberté de croire et d'agir selon sa foi, vers un
Etat meilleur dont elle est, dans l'ordre spirituel, la figure et la

promesse. L'Etat ; et, fédérée, les Etats fédérés en une Société
des nations.

Estimera-t-on que ce sont là des voies longues et difficiles
Fera-t-on remarquer que l'impérialisme de l'Eglise catholique
est d'une conception et d'un maniement plus simple >ous
n'en disconviendrons pas. Que plus simple et, en dépit de ses

prétentions au surnaturel, plus selon la nature, cette attitude
soit aussi davantage celle du Christ, c'est une autre affaire.

Maurice Neeser.


	Protestantisme et démocratie

