
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: François de Sales : analyse psychologique d'un mysticisme

Autor: Baroni, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANÇOIS DE SALES

ANALYSE PSYCHOLOGIQUE D'UN MYSTICISME (1)

Qui sait si, pour certaines citations que j'ai
faites et que j'ai dû faire, quelques inhumains no
m'estimeront pas trop frivole

Henri Bremond.

Mon cher Théotime, quant aux extases sacrées, elles sont de trois
sortes : l'une est de l'entendement, l'autre est de l'affection, et la
troisième de l'action ; l'une est en la splendeur, l'autre en la ferveur,
et la troisième en l'œuvre ; l'une se fait par l'admiration, l'autre par
la dévotion, et la troisième par l'opération. (2)

François de Sales indique lui-même dans ce texte trois ordres

d'expériences mystiques. Ces expériences, il les a faites. Nous

pouvons en effet distinguer dans sa piété des éléments intellectuels,

des éléments affectifs et des éléments volitifs ou moraux.

CLEMENTS INTELLECTUELS.

La doctrine psychologique.

La pensée est inséparable de la vie mystique. Chez tout homme

religieux, l'expérience et la réflexion se mêlent et réagissent sans

cesse l'une sur l'autre. Un accord doit s'établir entre l'intelligence

(1) Cette étude sur François de Sales se présente comme une contribution
à la psychologie du mysticisme chrétien. Elle ne prétend faire ni de la
polémique, ni de la théologie, ni de la littérature, ni même de l'histoire. Les
lecteurs habitués aux études de psychologie ne s'étonneront pas du nombre
et de la longueur de nos citations.

(2) Traité de l'amour de Dieu, livre VII, ch. 4. Quand nous citons le
Traité ou l'Introduction à la vie dévote, nous indiquons les chapitres et non
les pages de la grande édition d'Annecy, pour que nos citations puissent
être contrôlées au moyen d'autres éditions plus courantes.

RBV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 68, 1928). 11



166 VICTOR BARONI

et l'expérience. L'harmonie intérieure est à ce prix. Il ne faut
donc pas s'étonner si les quatre premiers livres du Traité de l'amour
de Dieu exposent une doctrine psychologique qui est à la fois le

fruit et le germe de toute la floraison mystique des huit autres
livres. Avant d'introduire ses lecteurs dans le palais merveilleux
du mysticisme, l'auteur se met en devoir de leur expliquer
comment il est possible à l'homme d'entrer en rapports avec Dieu ;

il leur donne une doctrine de la grâce et de la liberté.
François de Sales avait fait une expérience décisive de la grâce

alors qu'il était étudiant à Paris. Un temps, il s'était cru damné.

Puis, comme par miracle, il avait obtenu en réponse à sa bonne

volonté, la certitude de l'amour de Dieu. De cette expérience est
issue sa doctrine.

La faculté maîtresse de l'homme, c'est la volonté ; et la volonté
est toujours libre. François de Sales en expose la psychologie
au moyen d'une image :

De plusieurs amours qui se présentent à elle, elle peut s'attacher
à celui que bon lui semble... Elle est donc maîtresse sur les amours,
comme une demoiselle sur ceux qui la recherchent, parmi lesquels
elle peut élire celui qu'elle veut. Mais tout ainsi qu'après le mariage
elle perd sa liberté... de même la volonté qui choisit l'amour à son
gré, après qu'elle en a embrassé quelqu'un, elle demeure asservie
sous lui... Mais il y a une liberté dans la volonté qui ne se trouve pas
en la femme mariée, c'est que la volonté peut rejeter son amour quand
elle veut, appliquant l'entendement aux motifs qui l'en peuvent
dégoûter, et prenant résolution de changer d'objet. (1)

Dieu qui est beauté et perfection a orienté la volonté humaine
vers Lui-même ; mais le péché l'a détournée vers de faux objets.
Malgré cela, il reste en nous une inclination, d'ailleurs impuissante

par elle-même, qui sert à Dieu « comme d'une anse » pour
nous prendre, et à nous de « mémorial de notre premier principe ».

Dieu, par sa grâce et par toute son œuvre rédemptrice, cherche

à sauver tous les hommes, sans exception, mais sans jamais
les contraindre. Il est « amoureux de notre amour ». Ainsi donc,

personne n'est jamais prédestiné et fatalement voué au mal,
attendu que « la grâce ne manque jamais à ceux qui font ce qu'ils
peuvent ».

(1) Traité, I, 4.



FRANÇOIS DE SALES 167

Tel est le ferme principe posé par François de Sales et que n'a

pas ébranlé sa connaissance des hommes, de leurs vices et de leurs
faiblesses. En attribuant un rôle si important à la volonté de

l'homme, il fait appel à toute son énergie sans toutefois éveiller
son orgueil ; car si la volonté est nécessaire au salut, ce n'est pas
elle qui l'opère. Elle peut se dégrader jusqu'au pire 'esclavage
du péché ou s'élever par l'amour jusqu'à la vie divine ; mais il
n'y a aucun mérite à l'élévation, comme il n'y a aucune excuse à

la dégradation. « Il suffit de savoir qu'il dépend de Dieu qu'on
demeure debout, et ne vient pas de lui qu'on tombe... Voilà,
Théotime, la plus sainte façon de philosopher en ce sujet. » Par
cette « sainte » philosophie, François de Sales évite les écueils du

pélagianisme et de la double prédestination ; il affirme à la fois
la grâce et la liberté ; il maintient son âme dans une attitude
d'obéissance et de confiance. « Il suffit que nous ayons bon désir
de combattre vaillamment, et une parfaite confiance que l'Esprit
divin nous assistera. »

La foi d'autorité.

Nous venons de voir François de Sales, fort d'une expérience
personnelle, édifier librement sa propre théorie des rapports de

l'âme avec Dieu. La physionomie intellectuelle de notre
mystique serait incomplète, si nous ne signalions qu'il avait en principe

abdiqué toute indépendance de jugement.
Elevé dans la religion catholique, il a passé sa première enfance

aux portes mêmes de Genève, et l'hérésie a été le fantôme de sa

jeune et très sensible imagination. Il a pris l'habitude de considérer

le protestantisme non comme une erreur, mais comme une
infamante désobéissance. Dom Mackey déclare qu'il eut toujours
« une docilité presque enfantine » vis-à-vis de ses maîtres et de

ses sujiérieurs. Certaines notes relevées dans ses cahiers d'étudiant

témoignent de cette docilité intellectuelle.

Toutes ces choses sont dites avec doute (Haec omnia forsan),
prosterné aux pieds des Bienheureux Augustin et Thomas...

Ces choses je les ai écrites avec crainte et tremblement, en l'année
1590, le 15 décembre, étant prêt à abandonner non seulement les

conclusions que j'ai prises ou prendrai, mais la tête même qui les a

conçues, pour embrasser l'opinion qui est, ou qui sera à l'avenir,
adoptée par l'Eglise Catholique, Apostolique et Romaine, ma Mère et



168 VICTOR baroni

la colonne de vérité, et jamais je ne dirai aucune chose, tant que Dieu
me donnera l'intelligence, que ce qui sera le plus conforme à la foi
catholique. (1)

L'attachement de François à son Eglise est un sentiment
instinctif et puissant qui ne se discute pas, que rien ne peut entamer,

et qui subsistera jusqu'à son dernier souffle. Il se confond

en quelque sorte avec l'impératif de la conscience morale, à en

juger aux textes suivants :

Nous mériterions d'être abîmés, si nous nous jetions hors le navire
de la publique sentence de l'Eglise, pour voguer dans le misérable
esquif de ces persuasions particulières, nouvelles, discordantes...

C'est impiété de croire que Notre Seigneur ne nous ait laissé quelque
suprême juge en terre, auquel nous puissions nous adresser en nos
difficultés, et qui fût tellement infaillible en ses jugements que suivant
ses décrets nous ne puissions errer. (2)

C'est impiété On voit que pour François de Sales, douter de

l'Eglise, c'est douter de Dieu lui-même et par conséquent perdre
l'appui nécessaire à la vie. (Remarquons en passant que pour un
protestant fidèle au principe du libre examen, ce serait au
contraire douter de Dieu que de croire l'Eglise nécessaire à sa
révélation et à son action.) François, à cause sans doute des influences

subies dans son enfance, celle de son père en particulier,
est incapable de comprendre qu'un homme puisse avoir en Dieu
la foi qui fait vivre tout en restant en dehors de l'obéissance
à l'Eglise et à ses dogmes.

Ayant admis comme un axiome la nécessité d'une autorité
doctrinale et ecclésiastique, François de Sales, très logiquement,
en déduit le dogme de l'infaillibilité du pape. Et voici comment:
puisqu'il faut une règle précise et objective à la foi, où la trouver
Dans la Parole écrite de Dieu et dans l'Eglise. La Bible en effet

sert de base à François de Sales dans ses discussions avec les

protestants. Il admet son autorité. Mais les textes bibliques peuvent
être interprétés de diverses manières. La Bible n'est donc pas

une règle suffisante, ou, pour mieux dire et ne froisser personne :

«J'aimerais mieux avouer que l'Ecriture est très suffisante pour

(1) Oeuvres, I, xlvii (Controverses). L'original est en latin. Cf. XXII, 46 s.

(2) Ibid., 175, 209.



FRANÇOIS DE SALES 16&

nous instruire de tout et dire que l'insuffisance est en nous». (1)
Force nous est donc, pour connaître la seule interprétation juste
de l'Ecriture, d'invoquer un second principe de vérité lequel, à

cause de son caractère décisif, sera somme toute supérieur au

premier. Ce principe est pour les protestants le témoignage
intérieur du Saint-Esprit. Mais rien ne garantit que leurs inspirations
soient du « saint » plutôt que du «faint » esprit. Celui qui se dit
inspiré peut mentir ou se tromper. Le sentiment personnel,
tout subjectif, n'a donc aucune autorité et ne peut servir de

règle. Seule l'Eglise peut être le principe ultime de la vérité :

« C'est à l'Eglise générale que le Saint-Esprit adresse immédiatement

ses inspirations et persuasions». Lorsque l'Eglise, réunie
en concile par l'intermédiaire de ses principaux représentants,
a débattu et tranché une question, sa décision reçoit
invariablement la consécration du Saint-Esprit : « La détermination
étant prononcée, chacun s'y arrête et acquiesce pleinement,
non point en considération des raisons alléguées en la dispute
et recherche précédente, mais en vertu du Saint-Esprit » (2).
Il faut aller plus loin : l'Eglise ne peut se réunir en concile général

permanent. Or chaque jour surviennent, des difficultés et
des problèmes à résoudre. D'où cette déclaration grosse de

conséquences : «L'Eglise a toujours besoin d'un confirmaleur infaillible

auquel on puisse s'adresser...» (3) Pour expliquer mieux sa

pensée, François ajoute : « Nous ne disons pas que le Pape en
ses opinions particulières ne puisse errer... Mais... quand il enseigne

toute l'Eglise comme pasteur es choses de la foi et des mœurs
générales, alors il n'y a que doctrine et vérité» (4). Dans un de

(1) Oeuvres, XIV, 191 (lettre du 17 août 1609 à un père jésuite).
(2) Traité, II, 14. On observera que c'est ici le point faible de

l'argumentation. On ne voit pas pourquoi le Saint-Esprit parlerait à une majorité
numérique d'ecclésiastiques plutôt qu'au prophète solitaire. Il n'y a d'ailleurs
que cet argument précaire pour sauver «la religion d'autorité». Le
biblicisme littéraliste a une base plus fragile encore que la doctrine catholique.

(3) Oeuvres, I, 305 (Controverses). C'est nous qui soulignons. La page
autographe où se trouve cette parole célèbre fut retrouvée pendant les
délibérations du concile du Vatican en 1870. Le pape Pie IX déclare, dans
la bulle par laquelle il confère à François le titre de Docteur de l'Eglise,
que cette page décida un certain nombre de pères encore hésitants à 'e
prononcer en faveur du dogme de l'infaillibilité. (Ibid., p. xx).

(4) Ibid., p. 312.



170 VICTOR baroni

ses plans de sermon, nous relevons encore cette formule
lapidaire : « Papa errare non potest ex cathedra docensn (1).

François de Sales fut le premier à dégager nettement cette
conclusion des principes du catholicisme. Il a bien mérité son
titre de Docteur de l'Eglise. Car en formulant le dogme de

l'infaillibilité du pape, il a taillé la clef de voûte que le concile du

Vatican, trois siècles plus tard, mit en bonne et due place pour
achever l'édifice de l'Eglise romaine.

De cette conception de l'autorité découle la doctrine catholique

de la foi. « La foi », lisons-nous dans un sermon de 1622 (2),
« a pour objet les vérités révélées de Dieu ou de l'Eglise, et elle
n'est autre chose qu'une adhésion que notre entendement fait
à ces vérités qu'il trouve belles et bonnes. » Cette adhésion est
nécessaire et obligatoire pour tous. Il faut que nous croyions
tous une même chose. La foi n'est donc pas une conviction
personnelle à créer ou à conquérir ; elle n'est pas non plus un
sentiment profond ; elle est simplement l'acte par lequel
l'intelligence acquiesce à des affirmations considérées comme vraies
non en vertu de leur évidence, mais, malgré leur obscurité même,
en vertu de leur caractère soi-disant surnaturel. Ces affirmations

sont des vérités révélées ; on ne peut les repousser sans

commettre un sacrilège criminel. Quiconque leur oppose ses

raisonnements humains se rend coupable du péché d'orgueil.
Et cependant François de Sales croit à la raison. Elle aussi,

comme la révélation, nous est donnée par Dieu et peut parvenir
à la vérité. Dieu dans sa miséricorde nous a communiqué par
voie surnaturelle les vérités nécessaires à notre salut et à nôtre
vie ; ces vérités que nous n'aurions jamais pu découvrir par nos

propres moyens restent absolues et intangibles. Mais la raison

naturelle, si on en fait un droit usage, peut s'élever jusqu'aux
vérités révélées. Car il n'y a pas deux vérités ; mais deux points
de vue différents. La philosophie qui opère avec la raison naturelle

ne peut être que la servante de la théologie qui part de la
révélation. Les affirmations de la foi restent en tous cas inébranlables.

Tout raisonnement qui s'en éloigne est nécessairement faux.
Dans un de ses derniers sermons, François déclare qu'il n'ap-

(1) Oeuvres, VIII, 286.
(2) Ibid., X, 215.



FRANÇOIS DE SALES 171

prouve pas la paresse d'esprit qui fait dire : « Je me contente
de croire ce que l'Eglise croit », et demeure ainsi dans cette
ignorance crasse. Il veut donc bien qu'on fasse usage de son
intelligence dans les choses de la foi, mais seulement à titre de clarté
secondaire, pour comprendre et nullement pour découvrir des

vérités qui nous sont données. En fait il se méfie de la raison.
Il n'aime pas les esprits forts qui ont confiance dans leur propre
jugement. «Je crains», dit-il, «de rencontrer trop de sagesse.»
Soumettre son jugement à celui des autres, fussent-ils des

inférieurs, est une marque de la plus haute vertu. Pareille humilité
conduit tout droit à la superstition. François croit à tous les

mystères, à toutes les reliques et aux légendes les plus fantastiques,

pourvu qu'elles soient rapportées par des «auteurs graves».
Il pousse la crédulité jusqu'aux dernières limites. Avant de raconter

la merveilleuse histoire du gentilhomme qui mourut d'amour
sur le mont Olivet, il rappelle que la charité croit très volontiers
toutes choses et qu'« en matière de religion, les âmes bien faites
ont plus de suavité à croire les choses esquelles il y a plus de
difficulté ». (1) Les fables les plus saugrenues du catholicisme
populaire s'étalent dans son premier ouvrage, L'étendard de la
sainte croix : les reliques de la croix opèrent des guérisons,
éteignent des incendies, protègent des villes assiégées. Même les

Juifs sont guéris par une eau sortie miraculeusement, d'une image
du Christ. Même Julien l'Apostat qui va consulter un oracle

païen est protégé contre les diables par le signe de la croix.
Certes François de Sales avait beaucoup de bon sens et d'esprit

de finesse ; dans la connaissance des autres et de lui-même,
il a fait preuve d'une rare pénétration. Mais devant la tradition

catholique et l'autorité de l'Eglise, il a complètement abdiqué

sa raison. Hâtons-nous d'ajouter qu'on trouve dans sa foi
autre chose encore que cette servile soumission du jugement ;

il y a aussi un élément proprement mystique que nous allons
considérer maintenant.

L'illumination intérieure.

En traçant le portrait de François de Sales, Jeanne de Chantai
déclare que ce qui l'a frappée premièrement chez son bienheu-

(1) Traité, VII, 12.



172 VICTOR BARON]

reux père, c'est «un don de très parfaite foi, laquelle était accompagnée

de grande clarté, de certitude, de goût et de suavité
extrême. Il m'en a fait des discours admirables et me dit une fois

que Dieu l'avait gratifié de beaucoup de lumières et connaissances

pour l'intelligence des mystères de notre foi, et qu'il pensait bien

posséder le sens et l'intention de l'Eglise en ce qu'elle enseigne
à ses enfants » (1).

Sa foi est donc vision et illumination. C'est une intuition immédiate

qui, par l'intervention d'un véritable sens mystique, fait
comme sentir et toucher la vérité. Car la vérité religieuse n'est

pas une affirmation froidement intellectuelle ; elle est « à la fois
belle et bonne », et la volonté « aime cette beauté et bonté des

mystères de la foi ». U y a une manière de connaître qui est au-
dessus des sens, de la science et de la foi ordinaire.

Il y a une certaine eminence et suprême pointe de la raison et
faculté spirituelle, qui n'est point conduite par la lumière du discours
ni de la raison, ains par une simple vue de l'entendement et un simple
sentiment de la volonté, par lesquels l'esprit acquiesce et se soumet
à la vérité et à la volonté de Dieu. (2)

Il appelait le lieu où ces clartés se faisaient «le sanctuaire de

Dieu, où rien n'entre que la seule âme avec son Dieu ».

Quand Dieu nous donne la foi, il entre en notre âme et parle à notre
esprit, non point par manière de discours, mais par manière d'inspiration,

proposant si agréablement ce qu'il faut croire à l'entendement,
que la volonté en reçoit une grande complaisance, et telle qu'elle
incite l'entendement à consentir et à acquiescer à la vérité, sans doute
ni défiance quelconque. Et voici la merveille : car Dieu fait la proposition

des mystères de la foi à notre âme parmi des obscurités et ténèbres,
en telle sorte que nous ne voyons pas les vérités, ains seulement nous
les entrevoyons... Et néanmoins cette obscure clarté de la foi étant
entrée dans notre esprit, non par force de discours ni par apparence
d'arguments, ains par la seule suavité de sa présence, elle se fait croire
et obéir à l'entendement avec tant d'autorité, que la certitude qu'elle
nous donne de la vérité surmonte toutes les autres certitudes du
monde... (3)

Quand donc il plaît à la divine Bonté de donner à notre entendement
quelque spéciale clarté, par le moyen de laquelle il vienne à contempler

(1) Sainte Chantal, Lettres, édition de Biaise, lettre n° 121.

(2) Traité, I, 12.

(3) Ibid., II, 14.



FRANÇOIS DE SALES 173

les mystères divins d'une contemplation extraordinaire et fort relevée,
alors, voyant plus de beauté en iceux qu'il n'avait pu s'imaginer,
il entre en admiration. (1)

François de Sales s'est très bien rendu compte que dans ces
« extases de l'entendement » quelque chose monte du cœur qui
vient comme féconder le cerveau, et il cherche à tirer profit de

cette expérience. D'où les conseils qu'il donne à Mme de Chantai
quand elle est troublée par des doutes :

Savez-vous ce que vous ferez pendant que l'ennemi s'amuse à

vouloir escalader l'intellect Sortez par la porte de la volonté et lui
faites une bonne charge... Faites qu'en lieu de disputer avec l'ennemi
par le discours [le raisonnement], votre partie affective s'élance de vive
force sur lui... Je veux dire qu'il faut se revancher avec des affections
et non pas avec des raisons, avec des passions et non pas avec des

considérations. (2)

Sur le premier manuscrit du Traité de l'amour de Dieu, il a écrit,
en vue d'une deuxième rédaction, cette note significative :

Ce chapitre doit être grandement adouci par la démonstration de
la suavité de ce commandement, afin que les hérétiques le lisant,
voient la clarté de la doctrine chrétienne, et boivent cette eau sucrée

imperceptiblement ; et partant il le faut remplir de paroles affectives
et extatiques. (3)

François de Sales a souvent fait l'expérience de cette « sainte
lumière de la foi », de cette « simple vue » qui le ravissait en extase.
Il parle fréquemment de ses illuminations dans ses lettres à

Jeanne de Chantai. Quand la clarté était particulièrement intense,
tandis qu'il priait ou prêchait, son visage s'empourprait et devenait

rayonnant. Il «voyait» alors si bien les mystères de la foi,
qu'il lui était impossible d'avoir des doutes et qu'il ne pouvait
comprendre ceux qui en avaient (4). A l'en croire, il D'eut jamais

(1) Traité, VII, 4.

(2) Oeuvres, XII, 356 (lettre du 14 oct. 1604).
(3) Ibid., V, 482.

(4) Toutefois ses biographes racontent qu'au temps de sa mission au
Chablais et pendant une maladie qu'il fit, il lui vint une terrible tentation
contre la foi au dogme de la transsubstantiation. Il ne dit à personne
l'objection qui l'arrêta, « craignant qu'on ne saisît mieux la difficulté que la

solution ». « Jamais on n'a pu faire qu'il ait dit cet argument, à la souvenance

duquel il formait toujours le signe de la croix. » Ch.-Aug. de Sales,
I, 249. Cf. Hamon, 1, 301.



174 VICTOR BARONI

tant de « sensible déplaisir », que lorsque il apprit l'apostasie
d'un de ses amis, le chanoine Granier. Il épancha aussitôt sa douleur

dans le cœur compatissant de Jeanne de Chantai, et citant
la lettre où son ami lui annonce sa rupture avec Rome, il écrit :

Qui ne gémirait sur ce mot là : « Je me sépare de la communion
de l'Eglise » puisque se séparer de l'Eglise, c'est se séparer de Dieu.
Laisser l'Eglise, ô Dieu, quelle frénésie Mais la chair et le sang le
lui ont persuadé. La curiosité, l'instabilité, la liberté, la présomption
de son esprit, avec la sensualité enfin, l'ont perdu...

Par la chute de ce jeune homme, Dieu m'a gratifié de nouvelles
douceurs, suavités et lumières spirituelles, pour me faire tant plus
admirer l'excellence de la foi catholique. (1)

L'illumination intérieure est une des expériences les plus
caractéristiques des mystiques. Faut-il y voir une forme supérieure
de l'intelligence, une conscience agrandie capable d'atteindre la

vérité la plus haute (2) Ne pourrait-on pas dire que ce sentiment

d'évidence chez François de Sales vient du caractère de

révélation divine qu'il prête à certaines affirmations, regardées

par lui comme nécessaires et absolues pour des raisons inconscientes

et impérieuses, et nullement pour des raisons d'ordre
intellectuel Il trouve les déclarations de l'Eglise, dogmes ou

mystères, tellement indispensables et supérieures à tout, qu'il
croit atteindre en elles Dieu même. « La volonté», dit-il, «ne peut
plus vouloir aimer aucune bonté en comparaison de cette Bonté,
ainsi qu'un œil qui serait planté bien avant dans le soleil ne peut

(1) Oeuvres, XIX, 388 s (lettre du 22 nov. 1620).
(2) C'est l'explication que donne W. James : «La question doit toujours

rester ouverte de savoir si les états mystiques ne seraient pas des fenêtres
donnant sur un monde plus étendu et plus complet », L'expérience religieuse,
p. 362. Paris, 1908. « Mon idée c'est que les états d'intuition mystique ne
seraient que des extensions subites et considérables du «champ» ordinaire
de la conscience. » A Suggestion about Mysticism. The Journal of
Philosophy, Febr. 17, 1910, Vol. VII, 85 à 92.

J.-J. Gourd a développé une conception semblable : « Oui, aussi faibles

que nous soyons, nous avons eu, une fois ou l'autre, le privilège d'un de ces

moments où nous nous sommes en quelque sorte saisis à notre propre source,
où nous nous sommes soulevés, agrandis, tout entiers, par un mystérieux
effort... Non seulement nous avons unifié notre vie spirituelle, mais encore
nous avons porté plus haut le point de départ de nos diverses disciplines,
nous leur avons donné une plus riche matière, une conscience plus forte
que celle d'autrefois. » Philosophie de la religion, p. 241.



FRANÇ0I6 DE SALES 175

envisager d'autre clarté. » (1) L'élan de l'âme vers Dieu le Père,
le Verbe incarné, l'Amour, est la démarche suprême de l'esprit
parvenu aux limites de la raison. (2)

Cette exaltation de l'âme vers la Vérité et la Perfection
provoque une éblouissement subit et une joie intense. Une harmonie
suprême est un instant réalisée. L'illumination mystique de François

de Sales ne s'explique pas par la simple adhésion de son

intelligence aux doctrines officielles du catholicisme, mais par
l'élan de son cœur vers l'absolue Beauté et l'Amour infini.

Avouons cependant qu'une chose nous paraît déconcertante,
c'est que François éprouve ce sentiment lumineux de communion

avec la Vérité en présence de mythes et de croyances
superstitieuses qu'un peu de bon sens suffirait à dissiper. Dans les
meilleures expériences mystiques, l'intelligence est surpassée. Trop
souvent, chez François de Sales, elle est reniée, humiliée comme à

plaisir ; il se produit alors un abaissement des facultés
intellectuelles au profit des facultés affectives, et non synthèse
supérieure.

ÉLÉMENTS AFFECTIFS

L'influence de Jeanne de Chantai.

Le mysticisme affectif de François de Sales n'atteint son plein
épanouissement que sous l'influence de Mme de Chantai et surtout
depuis l'année 1610 où elle devint sa collaboratrice de tous les

jours dans le couvent de la Visitation à Annecy. Sans doute il
est le directeur et il se montre, dans ses premières relations avec
elle, paternel et protecteur pour cette « chétive et pauvrette veuve ».

Mais, comme il arrive dans ces sortes d'amitiés spirituelles où
deux âmes fortes se rencontrent, le directeur reçoit des leçons

qu'il n'attendait pas et se laisse conduire où il ne pensait pas aller.
Alors qu'elle était encore à Dijon, Mme de Chantai noua d'intimes

relations avec des carmélites dès que celles-ci y vinrent
s'installer. Parmi elles se trouvait une Espagnole, Anne de Jésus,

qui avait été compagne de sainte Thérèse. L'amie de François

(1) Oeuvres, XIX, 250 (lettre à la Mère de Chantai, vers le 15 juin 1620).
(2) C'est ainsi que M. Maurice Neeser interprète le mysticisme. « C'est »,

dit-il, «l'état d'âme de celui auquel la Toute Puissance s'est révélée en une
indescriptible intuition... » La religion hors des limites de la raison, 1911.



176 VICTOR BARONI

de Sales fut entraînée sur les hauteurs du Carmel et elle tint
fidèlement son directeur au courant de ses nouvelles expériences.
Celui-ci, malgré un premier contact qu'il avait eu avec le haut
mysticisme à Paris chez Mme Acarie en 1602, se tint d'abord sur
la réserve : « Filez le fil des petites vertus », disait-il. Il recommande

la prudence « non pas peut-être à ceux qui sont fort avancés

en la montagne de la perfection, mais pour nous autres qui
sommes encore es vallées, quoique désireux de monter » (1). Il
lit de nouveaux traités mystiques que Mmede Chantai lui envoie.
Ses craintes diminuent, mais évidemment son amie «monte» plus
vite que lui. En 1610, quand elle vient s'établir à Annecy,
«l'épanouissement mystique de sainte Chantai est accompli... C'est
désormais dans le parloir de la Visitation et de vive voix que l'humble

évêque achèvera sa propre initiation... Dans ce « chétif »

Annecy, voici que, toujours ancienne et toujours nouvelle, une
et multiple, l'idylle mystique se réalise aux yeux émerveillés du

prudent évêque ; voici que pâlissent les violettes de Philo thée,
doucement éclipsées par des fleurs plus éclatantes... On ne dira
jamais assez ce que nous devons à ces quelques femmes [les
premières Visitandines]... Le Traité de l'amour de Dieu est leur
histoire. Des chapitres entiers de ce livre sont remplis de sainte Chantai...

Il cédait ainsi, et non sans de longues résistances, à la grande

vague mystique qui entraînait alors l'élite du catholicisme français.

» (2)
En effet, le Traité ne témoigne plus la même aversion pour

le mysticisme «vertigineux» que VIntroduction à la vie dévote.

Désormais François ne craint pas «les états suréminents ». Il
parie même avec une admiration sans réserve de certaines âmes

qui ont reçu des grâces particulières : avant toutes les autres

(1) Oeuvres, XIII, 162 (lettre d'avril 1606).
(2) Bremond, II, 556 et 564 à 583. Henry Bordeaux dit en parlant des

âmes dirigées par François de Sales : « On suit très bien l'influence qu'il
exerça sur elles ; on ne peut reconnaître qu'il en ait, lui, subi aucune, pas
même celle de Mme de Chantai. » Saint François de Sales et notre cœur de

chair, Paris 1924, p. 151, cf. p. 289. Le romancier est sur ce point en contradiction

avec son confrère de l'Académie. Il a tort sans doute, et le savant
abbé a raison. La correspondance de François de Sales le prouve. P. Pourrat,
supérieur du grand séminaire de Lyon, spécialiste comme Bremond de
l'histoire du mysticisme, affirme lui aussi l'influence de Jeanne de Chantai
sur François de Sales, La spiritualité chrétienne, III, 461, Paris 1927.



FRANÇOIS DE SALES 177

sainte Thérèse, dont « la très savante ignorance fait paraître très
ignorante la science de plusieurs gens de lettres », puis saint Denys
l'Aréopagite, saint Bernard, saint François d'Assise, Catherine
de Sienne et Catherine de Gênes. Le couvent de la Visitation d'Annecy

est comme une serre chaude favorable à l'éclosion de la vie

mystique, une sorte de laboratoire d'expériences surnaturelles ;

les oraisons extraordinaires, les révélations et les extases n'y sont

pas rares. Quant aux « suavités », François ne les traite plus avec
ironie. Autrefois, il ne voulait pas qu'on se complût dans l'eau
de naffe ; maintenant, il compare l'âme mystique à «une goutte
d'eau élémentaire jetée dans un océan d'eau de naffe ». Lui qui
raillait doucement les larmes, les élancements, les ravissements,
il ne parle plus que de pâmoisons, de langueurs, de plaies
douloureusement amoureuses et amoureusement délicieuses, de

mort amoureusement vitale...
«Cette affection», disait-il à Jeanne de Chantai en parlant de

son amitié pour elle, «est blanche plus que la neige, pure plus que
le soleil : c'est pourquoi je lui ai lâché les rênes. » (1) Il a lâché
aussi les rênes à son amour pour Dieu, dont il annonce
l'accomplissement dans « un grand et solennel baiser nuptial qui doit
durer éternellement ». (2)

Objets de la piété.

Tout enfant déjà, François eut une dévotion particulière pour
la sainte Vierge. Jeune homme, il fit vœu de chasteté devant
la célèbre statue de la Vierge Noire en l'Eglise de Saint-Etienne
des Grès à Paris. «Son imagination chaste et vive», écrit Sainte-

Beuve, «avait besoin, pour se reposer, de cette figure céleste et
souriante de la Mère de Dieu. » (3) La Vierge occupe une grande
place dans ses lettres et ses ouvrages mystiques, si bien qu'on a

pu écrire nLa vie de Notre-Dame tirée des œuvres du Bienheureux
François de Sales » (4).

Il affirme son immaculée conception. Bien qu'elle soit née d'un
père et d'une mère,

(1) Oeuvres, XIII, 84 (lettre du 1" août 1605

(2) Traité, III, 6.

(3) Port-Royal, I, 232 (Paris 1912).
(4) Ch. Clair. Paris 1881.



178 VICTOR BARONI

elle a un grand avantage par dessus tous les Bienheureux, qui est
qu'elle s'est donnée et totalement dédiée au service de Dieu dès l'instant

de sa conception, puisqu'il n'y a nul doute qu'elle n'ait été toute
pure et n'ait eu l'usage de raison dès que son âme fut mise en ce petit
corps formé dans les entrailles de sainte Anne. (1)

François parle avec attendrissement de la présentation de la
Vierge au temple ; il la voit portée par ses parents ou venant à

petits pas, âgée de trois ans. L'enfance de la Vierge est un sujet
dont il dit qu'il « ne se lasse pas de puiser dans sa profondité ».

Certes, cette glorieuse Vierge a été comme une belle rose parmi
les épines ; et, bien qu'elle ait toujours répandu une odeur de parfaite
suavité tout le temps de sa vie, si est-ce qu'au matin de sa douce
enfance elle a jeté une senteur merveilleusement suave. Cette aimable
Pouponne ne fut pas plus tôt née qu'elle commença d'employer sa

petite langue à chanter les louanges du Seigneur, et tous ses autres
petits membres pour le servir. (2)

En grandissant, la Vierge rayonna toujours plus d'une
incomparable beauté, et François la contemple longuement. Ecoutons-
le prêcher le jour de la fête de saint Luc, l'évangéliste, dont la

tradition rapporte qu'il peignit un portrait de la Vierge :

O mon Dieu, que de suavités reçut ce Saint en son intérieur, arrêtant
sa vue sur le front de la bienheureuse Vierge ; et non seulement sur
le front, ains aussi sur tout ce doux et béni visage. Quelle pudiche
virginale y aperçut-il Que si les filles, pour peu qu'elles soient de bon
naturel, montrent leur pudeur en leur face, rougissant pour la moindre
parole qu'on leur dise, ô Dieu, quelle pensez-vous devait être celle qui
se voyait en la face de cette sainte Vierge lorsqu'elle était regardée
de son peintre Que d'admirables vertus il découvrit en ce pudique
et chaste regard quel contentement de considérer celle qui est plus
belle que le Ciel ou que la plaine diaprée de la variété de tant de

fleurs, et qui surpasse en beauté les Anges et les hommes Mais qui
pourrait penser l'humilité avec laquelle saint Luc la pria de le regarder,
et la douceur et simplicité avec laquelle Notre Dame le fit O que de

lumières il reçut par ce regard sacré, que son cœur demeura enflammé
de son amour, que de connaissances il tira quand les yeux de cette douce

Vierge s'arrêtèrent sur lui Ils imprimèrent alors en son cœur un si

grand amour de la pureté qu'il y persévéra constamment tout le temps
de sa vie et garda le célibat. (2)

(1) Oeuvres, IX, 384 ss (sermon du 21 nov. 1620, pour la fête de la
Présentation).

(2) Ibid., X, 127 (sermon du 18 oct. 1621, pour la fête de saint Luc).



FRANÇOIS DE SALES 179

L'histoire de Luc, le peintre, est légendaire, mais l'expérience
décrite ici est authentiquement celle de François de Sales.

La Vierge était si belle que le Roi du cie] la voulut « non
seulement pour son Epouse ains aussi pour sa Mère » (1).

Lorsque le père éternel jeta les yeux sur ses sandales ou souliers
[son humilité], il en fut tellement épris qu'il se laissa gagner et lui
envoya son Fils, lequel s'incarna en ses très chastes entrailles. (2)

Avec quelle dévotion devait-elle aimer son corps virginal, non
seulement parce que c'était un corps doux, humble, pur, obéissant
au saint amour et qu'il était tout embaumé de mille sacrées suavités,
mais aussi parce qu'il était la source vivante de celui du Sauveur...
C'est pourquoi, quand elle mettait son corps angélique au repos du
sommeil : Or sus, reposez, disait-elle, ô tabernacle de l'Alliance, Arche
de la sainteté, trône de la Divinité ; allégez-vous un peu de votre
lassitude, et reposez vos forces par cette douce tranquillité. (3)

Chaque fois que François parle de la maternité de la Vierge,
c'est avec une « assistance particulière ». Rappelons que l'institut

de religieuses fondé par lui avec l'intime collaboration de
Jeanne de Chantal a pour patronne « la Bienheureuse Vierge de

la Visitation », et que la création de l'ordre nouveau s'associe
dans son esprit avec l'image de la Vierge enceinte venant faire
visite à Elisabeth, d'où le nom de Visitation (4). C'est à la Vierge
aussi qu'il dédie le Traité de l'amour de Dieu, parce que de toutes
les créatures, c'est elle qui a pratiqué l'amour le plus parfait,
jusqu'à la blessure mortelle de l'amour ; elle mourut par un excès

d'amour, en contemplant son Fils, « toute ravie et transportée ».

Je considérais au soir, selon la faiblesse de mes yeux, cette reine
mourante d'un dernier accès d'une fièvre plus suave que toute santé
qui est la fièvre d'amour. (5)

Charles Flachaire a fait cette remarque intéressante que
« c'est surtout depuis 1605, c'est-à-dire depuis sa rencontre avec-

la baronne de Chantai, cpie saint François unit, dans ses
salutations épistolaires, Notre Dame et Jésus » (6).

(1) Oeuvres, IX, 391 (sermon du 2'1 nov. 1620, pour la fête de la
Présentation).

(2) Ibid., IX, 163 (sermon du 2 juillet 1618, pourla fêtedela Visitation).
(3) Traité, III, 8.

(4) Oeuvres, XIV, 349 et 324.
(5) Ibid., XVII, 270 (lettre à Jeanne de Chantai, 15 août 1616).
(6) Ch. F'lachaire, La dévotion à la Vierge au commencement du XVIIe

siècle, p. 35, Paris 1916.



180 VICTOR BARONI

La dévotion de François de Sales à l'enfant Jésus a des accents
de sentimentalité doucereuse et précieuse. Avec Mme de Chantai,
il se penche extasié sur la crèche de Bethléem. Il éprouve alors

une tendresse débordante et presque sensuelle. Les lettres qu'il
écrit à son amie la veille ou le jour de Noël sont des hymnes
d'amour :

Hé, vrai Jésus que cette nuit est douce, ma très chère fille « Les
cieux », chante l'Eglise, « distillent de toutes parts le miel » ; et moi
je pense que ces divins Anges qui résonnent en l'air leurs admirables
cantiques, viennent pour recueillir ce miel céleste sur les lis où il se

trouve, sur la poitrine de la très douce Vierge et de saint Joseph. J'ai
peur, ma chère Fille, que ces divins Esprits ne se méprennent entre
le lait qui sort des mamelles virginales, et le miel du Ciel qui est
abouché sur ces mamelles. Quelle douceur de voir le miel sucer le lait.(l)

Le grand petit Enfant de Bethlehem soit à jamais les délices et les

amours de notre cœur, ma très chère Mère, ma Fille... Si je le vois

sur les genoux de sa sacrée Mère, ou entre ses bras, ayant sa petite
bouchette, comme un bouton de rose attachée au lis des saintes
mamelles, ô Dieu, je le trouve plus magnifique en ce trône, non seulement

que Salomon dans le sien d'ivoire, mais que jamais même ce Fils
éternel du Père ne fut au Ciel ; car si bien le Ciel a plus d'être visible,
la Sainte Vierge a plus de vertus et perfections invisibles, et une goutte
du lait qui flue virginalement de ses sacrés sucherons, vaut mieux
que toutes les influences des cieux... J'ai une lumière toute particulière
qui me fait voir que l'unité de notre cœur est ouvrage de ce grand
Unisseur, et partant, je veux désormais non seulement aimer, mais
chérir et honorer cette unité comme sacrée. (2)

Voici une lettre du même ton adressée à une religieuse :

Je vous promets qu'en cette Messe de minuit, en iaqueiîe il me
semblera voir une crèche sur l'autel et le divin Poupon faisant ses

doux yeux pleins de larmes plus précieuses que des perles, je l'offrirai
à Dieu son Père avec le congé de sa Mère, et le demanderai pour vous,
afin qu'il soit à jamais le cœur de votre cœur et l'unique Epoux de

votre âme. O ma Fille, tenez bien ce divin Enfant entre vos bras et
lui donnez vos mamelles... (3)

L'enfant Jésus n'est pas toujours seulement objet d'adoration ;

il peut devenir aussi le symbole de certains états d'oraison.

(1) Oeuvres, XIV, 392 (lettre à Mm" Chantai, 25 déc. 1610
(2) Ibid., XVI, 120 s. (lettre à Mme de Chantai, 25 déc. 1613
(3) Ibid., XVII, 116 (à une religieuse, la veille de Noël).



FRANÇOIS DE SALES 181

Dans ce cas, le nourrisson divin porté dans les bras de sa mère

n'est plus simplement un touchant tableau offert à la contemplation

; d'objectif qu'il était, il devient subjectif, et sert à

représenter l'âme en repos dans le sein de son Dieu, comme nous le

verrons plus loin.

Dans la contemplation du Crucifié, il y a un ressort moral
profond : elle fait aimer celui qui souffre à cause des pécheurs, elle

fait haïr le péché, cause de sa mort. Mais cette contemplation
perd souvent chez François de Sales tout caractère moral. Il
fait des descriptions réalistes du divin supplicié, de sa tête
couronnée d'épines, du sang qui ruisselle de son visage, de tout son

corps meurtri. Il parle avec prédilection de Madeleine devant la

croix : « Elle se relevait sur ses pieds, fichait ardemment ses

yeux sur lui, mais elle n'en voyait qu'une certaine blancheur
pâle et confuse » (1). Notre mystique a une dévotion particulière
pour les plaies du Crucifié et principalement pour la plaie au côté.
Le mont Calvaire est la vraie école de l'amour ; c'est là que les

âmes fidèles, abeilles mystiques, viennent puiser dans les plaies
du lion de la tribu de Juda le miel de l'amour. (2) Ce genre de

piété remonte à saint Bernard et à saint Bonaventura, comme
l'attestent les nombreuses citations de ces deux mystiques qui
constituent une notable partie d'un sermon sur les cinq plaies
de Notre Seigneur ; bien que ce sermon soit d'une authenticité
un peu douteuse, il ne détonne pas dans l'œuvre de François
de Sales. L'auteur montre dans les plaies du Christ des sources

de grâce, de miséricorde et de salut ; ce sont des refuges de

l'âme dans lesquels il faut se retirer souvent.

J'établirai ma demeure dans la fournaise d'amour, dans le divin
cœur transpercé pour moi. Auprès de ce foyer brûlant, je sentirai
ranimer au milieu de mes entrailles la flamme d'amour jusqu'ici
languissante. Ah Seigneur, votre cœur est la véritable Jérusalem...

Habitant de cette cité divine, je boirai à longs traits dans les
fontaines de mon Sauveur, je collerai mes lèvres sur le sang qui en
découle, je m'enivrerai de cette liqueur précieuse, et dans ma sainte
ivresse j'irai chantant par les rues de Jérusalem l'Alleluia de l'amour.(3)

(1) Oeuvres, XIII, 81 (lettre à M»« de Chatal, 1" août 1605).
(2) Traité, XII, 13.

(3) Oeuvres, VIII, 433 s.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 68, 1928). 12



182 VICTOR BARONI

François conseilla à Mme de Chantai de se retirer chaque jour
dans l'une des plaies du Crucifié, ce qu'elle faisait fidèlement.
« Le dimanche, elle se retirait dans la plaie du côté ; le lundi,
dans celle du pied gauche ; le mardi, dans celle du pied droit ;

le mercredi, dans celle de la main gauche ; le jeudi, dans celle
de la main droite ; le vendredi, dans les cicatrices de son
adorable chef ; le samedi, elle rentrait dans celle du côté, pour finir
la semaine par où elle l'avait commencée. » (1)

C'est dans le Cœur de Jésus, ouvert par la plaie au côté, qu'il
donne rendez-vous à Mme de Chantai :

J'espère que vous serez dans la caverne de la tourterelle et au
côté percé de notre cher Sauveur. Je veux bien m'essayer d'y être
souvent avec vous... Hier je vous vis, ce me semble, que, voyant
le côté de notre Seigneur ouvert, vous vouliez prendre son cœur pour
le mettre dans le vôtre, comme un roi dans son petit royaume ; et
bien que le sien soit plus grand que le vôtre, si est-ce qu'il le raccourcirait

pour s'y accommoder. (2)

On voit poindre ici ia dévotion au Sacré-Cœur qui devait jouer
un si grand rôle plus tard et dont certaines manifestations furent
une vraie dégénérescence de la piété chrétienne.

N'oublions pas cependant que l'adoration des mystères de Jésus

et de la Vierge ne sont qu'une sorte d'accompagnement du
mysticisme de François de Sales. La mélodie essentielle nous est
donnée par la succession des divers « états d'oraison ».

Les degrés de l'oraison mystique.

Nous ne prenons pas ici le mot d'oraison pour la seule prière
ou «demande de quelque bien»... En somme, l'oraison n'est autre chose

qu'une conversation par laquelle l'âme s'entretient amoureusement
avec Dieu de sa très aimable bonté, pour s'unir et joindre à icelle...
Elle s'appelle mystique parce que la conversation y est toute secrète,
et ne se dit rien en icelle entre Dieu et l'âme que de cœur à cœur, par
une communication incommunicable à tout autre qu'à ceux qui la font.
Le langage des amants est si particulier que nul ne l'entend qu'eux-
mêmes. (3)

(1) Mémoires de la Mère de Chaugy, p. 75, Paris 1893.
(2) Oeuvres, XIV, 253 (lettre du 25 fév. 1610).
(3) Traité, VI, 1.



FRANÇOIS DE SALES 183

Dans l'oraison de François de Sales, telle qu'elle est décrite
dans le Traité de l'amour de Dieu, nous distinguons nettement
les deux tendances fondamentales que Leuba a signalées chez les

mystiques chrétiens : une tendance à la jouissance et une
tendance à «l'universalisation de l'action » (1). Mais il ne semble

pas, comme le pense le psychologue américain, que ces deux
tendances soient en guerre l'une avec l'autre. Elles cheminent
côte à côte et se soutiennent mutuellement. La première domine
dans l'expérience de l'introversion où l'âme jouit de la présence
intime de Dieu, la seconde provoque la mort mystique ou mort
à soi-même, et ramène l'âme à l'extraversion ou activité
désintéressée (2). Le caractère erotique de la première expérience

apparaît clairement chez François de Sales. Le caractère moral
des deux autres est non moins évident. C'est l'introversion que
François désigne plus particulièrement sous le nom d'oraison.
C'est elle que nous devons décrire à présent.

L'oraison prend naissance dans une « aspiration » de l'âme
vers Dieu, comparable au désir de l'amante ou à l'appétit du
nourrisson :

Nos cœurs, après tant de langueurs et de désirs, arrivant à la source
forte et vivante de la Divinité, tireront par leur complaisance toutes
les perfections de ce Bien-aimé, et en auront la parfaite jouissance... ;

le cher époux entrera dedans nous, comme dans son lit nuptial, pour
communiquer sa joie éternelle à notre âme. (3)

De même l'enfant « trépigne d'aise » quand il voit découvrir
le sein de sa mère.

Le premier degré de l'oraison est la « méditation », par laquelle
on cherche à « exciter la volonté à de saintes affections et
résolutions ».

La céleste amante, comme une abeille mystique, va voletant au
Cantique des Cantiques, tantôt sur les yeux, tantôt sur les lèvresi

(1) James Leuba, Les tendances fondamentales des mystiques chrétiens,
Revue philosophique 1902 ; The State of Mystical Death, The American
Journal of Psychology 1903.

(2) Silberer, Probleme der Mystik und ihrer Symbolik, Wien und Leipzig
1914; Flournoy, Une mystique moderne, Archives de psychologie, t. XV
1915.

(3) Traité, V, 1.



lö'i VICTOR BARONI

les joues, sur la chevelure de son Bien-aimé, pour en tirer la suavité
de mille passions amoureuses, remarquant par le menu tout ce qu'elle
trouve de rare pour cela : de sorte que toute ardente de la sacrée

dilection, elle parle avec lui, elle l'interroge, elle l'écoute, elle soupire,
elle aspire, elle l'admire, comme lui, de son côté j la comble de

contentements, l'inspirant, lui touchant et ouvrant le cœur, puis répandant

en icelui des clartés, les lumières et des douceurs sans fin. (1)

La « contemplation » est un degré plus avancé d'intimité.
Ce n'est plus une recherche, c'est une vue « simple et ramassée ».

C'est déjà une possession et une jouissance,

comme celui qui d'un trait d'œil, passant sa vue dès la tête jusques
aux pieds de son épouse richement parée, aurait attentivement tout
vu en général et rien en particulier. (2)

Par la contemplation s'opère l'introversion proprement dite.
Citons les symboles les plus caractéristiques dont François de

Sales se sert pour décrire cette expérience :

Lors les puissances, voire même les sens extérieurs de l'âme, par
un certain secret consentement se retournent du côté de cette intime
partie où est le très aimable et très cher Epoux... En somme tout ce

recueillement se fait par l'amour, qui sentant la présence du Bien-
aimé par les attraits qu'il répand au milieu du cœur, ramasse et
rapporte toute l'âme vers icelui par une très aimable inclination, par un
très doux contournement et par un délicieux repli de toutes les facultés
du côté du Bien-aimé, qui les attire à soi par la force de sa suavité,
avec laquelle il lie et tire les cœurs, comme on tire les corps par ies

cordes et liens matériels. (3)
Lors se fait une contemplation d'ardeur et de certaine sorte de

ferveur comme quasi d'empressement, qui remue toute l'âme à se

serrer et presser autour de son Bien-aimé, comme ferait une épouse,
laquelle inopinément aurait trouvé son époux en sa chambre, revenu
de quelque voyage. O Dieu, comme serait-elle émue quel accueil

amoureux quel empressement de caresses, sans ordre ni méthode (4)

Nous avons ici ce qu'on pourrait appeler le symbole nuptial ;

et voici le symbole maternel, dérivé du culte de la Vierge, qui
décrit peut-être mieux encore ce « recueillement amoureux »:

(1) Traité, VI, 2.

(2) Ibid., VI, 6.

(3) Ibid., VI, 7.

(4) Première rédaction du Traité ; Oeuvres, V, 392.



FRANÇOIS DE SALES 185

Imaginez-vous la très sainte Vierge Notre Dame, lorsqu'elle eut
conçu le Fils de Dieu son unique amour... Toute son âme était ramassée

dedans elle-même, et à mesure que la divine Majesté s'était, par
manière de dire, rétrécie et apetissée dedans son ventre virginal,
son âme agrandissait et magnifiait son infinie bonté, son esprit
tressaillait en Dieu son Sauveur, c'est-à-dire en ses entrailles, où Dieu
était. Son Bien-aimé était tout à elle, et elle tout à lui ; et elle n'élançait

pas ses facultés bien loin, ains les ramassait et recueillait en elle-
même, puisque son Bien-aimé était dedans son cœur, en sa propre
poitrine, entre ses mamelles. C'est cela que quelques-uns appellent
introversion, c'est-à-dire retour de l'âme en soi-même, y apercevant
le Saint-Esprit qui l'attire insensiblement par des attraits seciets
mais délicieux, dont il appelle ses puissances et les ramène en dedans,
comme les repliant sur elles-mêmes. (1)

Quand l'introversion s'est en quelque sorte achevée dans un
état de jouissance tranquille ou « oraison de quiétude », le symbole

le plus suggestif est celui de l'enfant sur le sein de sa mère :

N'avez-vous jamais pris garde, Théotime, à l'ardeur avec laquelle
les petits enfants s'attachent quelquefois au tétin de leurs mères

quand ils ont faim On les voit grommelant, serrer et presser de la
bouche le chicheron, suçant le lait si avidement que même ils en donnent
de la douleur à leurs mères. Mais après que la fraîcheur du lait a aucunement

[en quelque façon] apaisé la chaleur appétissante de leur petite
poitrine, et que les agréables vapeurs qu'ils envoient à leur cerveau
commencent à les endormir, Théotime, vous les verriez fermer tout
bellement leurs petits yeux et céder petit à petit au sommeil, sans

quitter néanmoins le tétin, sur lequel ils ne font nulle action que celle
d'un lent et presque insensible mouvement de lèvres, par lequel ils
tirent toujours le lait qu'ils avalent imperceptiblement : et cela ils
le font sans y penser, mais non pas certes sans plaisir, car si on leur
ôte le tétin avant que le profond sommeil les ait accablés, ils s'éveillent
et pleurent amèrement, témoignant par la douleur qu'ils ont en la

privation qu'ils avaient beaucoup de douceur en la possession. Or il
en est de même de l'âme qui est en repos et quiétude devant Dieu ;

car elle suce presque insensiblement la douceur de cette présence,
sans discourir, sans opérer, et sans faire chose quelconque par aucune
de ses facultés sinon par la seule pointe de la volonté, qu'elle remue
doucement et presque imperceptiblement, comme la bouche par
laquelle entre la délectation et l'assouvissement insensible qu'elle prend
à jouir de la présence divine. Que si on incommode cette pauvre petite
pouponne et qu'on lui veuille ôter la poupette, d'autant qu'elle semble

(1) Première rédaction du Traité; Oeuvres, V, 391s; cf. IV, 328.



186 VICTOR BARONI

endormie, elle montre bien alors, qu'encore qu'elle dorme pour tout
le reste des choses elle ne dort pas néanmoins pour celle-là ; car elle

aperçoit le mal de cette séparation et s'en fâche, montrant par
là le plaisir qu'elle prenait, quoique sans y penser, au bien qu'elle
possédait. (1)

L'oraison peut aller plus loin que cet état de quiétude jusqu'à
«l'union parfaite » avec Dieu. Ce n'est pas simple jonction, mais

pénétration « par un serrement et élan cordial », comme font
les nourrissons qui «se pressent et se serrent par petits élans que
le plaisir de téter leur donne ».

Voyez donc ce beau petit enfant auquel sa mère assise présente son
sein : il se jette de force entre les bras d'icelle, ramassant et pliant
tout son petit corps dans ce giron et sur cette poitrine aimable... Il
semble qu'il se veuille tout enfoncer et cacher dans ce sein agréable
duquel il est extrait. (2)

Cette union peut se faire par des élancements répétés ou par
un continuel avancement et pressentent comme celui d'une grande
masse de plomb qui se presse contre le sol et s'y enterre à cause
de son poids. L'âme coopère à cette union, mais le rôle principal
est joué par Dieu. Dieu n'est pas pour François un principe
abstrait. Il vient au devant de l'âme et lui fait goûter sa grâce. Du

point de vue psychologique on peut dire que ce Dieu représente
des puissances inconscientes avec lesquelles la volonté consciente
cherche à se mettre en harmonie. Notre mystique analyse avec
une grande finesse les diverses relations possibles entre l'effort
conscient, représenté par l'enfant, et l'impulsion inconsciente,
représentée par la mère, dans leurs tentatives d'union.

Notre Seigneur montrant le très aimable sein de son divin amour
à l'âme dévote, il la tire toute à soi, la ramasse, et, par manière de

dire, il replie toutes les puissances d'icelle dans le giron de sa douceur
plus que maternelle ; puis, brûlant d'amour il serre l'âme, il la joint,
la presse et colle sur ses lèvres de suavité et sur ses délicieuses mamelles,
les baisant du sacré baiser de sa bouche, et lui faisant savourer ses

tétins meilleurs que le vin. Alors l'âme, amorcée des délices de ses

faveurs, non seulement consent et se prête à l'union que Dieu fait,
mais de tout son pouvoir elle coopère, s'efîorçant de se joindre et
serrer de plus en plus à la divine bonté. (2)

(1) Traité, VI, 9.

(2) Ibid., VII, 1.



FRANÇOIS DE SALES 187

Quelquefois elle ne coopère même pas : elle est emportée comme
l'enfant assoupi que sa mère enlève. Ou bien elle ne fait que répondre

à la sollicitation. Mais elle peut aussi prendre l'initiative et
la grâce seconde alors ses efforts, comme il en serait de nauto-
niers poussant un navire chargé de fer vers une montagne aimantée

qui attirerait le bateau.
Quand l'oraison d'union se prolonge, elle s'appelle « extase ou

ravissement », car l'âme n'est plus en soi-même, mais en Dieu ;

elle est abîmée en lui comme une goutte d'eau dans l'océan.
L'amour a rendu l'Epoux «fluide et coulant», et l'Epouse elle-
même est «toute fondue d'amour».

L'âme sort par cet écoulement sacré et fluidité sainte, et se quitté
soi-même, non seulement pour s'unir au Bien-aimé, mais pour se

mêler toute et se détremper avec lui. (1)

L'amour divin peut être d'une violence telle qu'il entraîne l'âme
au delà du «ravissement» et brise son enveloppe charnelle.
François de Sales décrit « les blessures de l'amour sacré » en

termes très humains. Il les compare à celles de ce jeune homme
entré en conversation « libre, sain et fort gai », et qui sent, après

un instant que «l'amour se servant des regards, des maintiens,
des paroles, voire même des cheveux d'une imbécile et faible
créature, comme d'autant de flèches, aura féru et blessé son chétif
cœur en sorte que le voilà tout triste, morne et étonné » (2).
Douleur aimable, comme celle de sainte Thérèse qu'un séraphin
perçait d'une flèche d'or, ou celle de Catherine de Gênes dans

le cœur de laquelle Dieu décocha sa sagette d'amour, ou encore
celle de l'admirable François d'Assise dont la vie ne fut que «

larmes, soupirs, plaintes, langueurs, définements, pâmoisons amoureuses

» ; ses extases furent si amoureusement douloureuses et
douloureusement amoureuses qu'elles firent apparaître des

stigmates sur son corps.
A son degré suprême, l'amour «donne son coup droit dans le

milieu du cœur, et si fortement qu'il pousse l'âme dehors de

son corps ». C'est « la très heureuse mort des amants qui vaut
mieux que cent vies ». Avec la crédulité que nous lui connaissons,

François cite les exemples de mort amoureuse de plusieurs

(1) Traité, VI, 12.
(2) Ibid., VI, 13.



188 VICTOR BARONI

saints, en particulier d'un gentilhomme qui, après un pèlerinage au

pays du Sauveur, s'en vint mourir d'amour sur le mont Olivet ; un
médecin ayant ouvert sa poitrine trouva ce brave cœur déchiré
« avec ce sacré mot gravé au-dedans d'icelui : Jésus mon amour »

L'histoire de Philippe Nerius est plus merveilleuse encore :

l'amour lui rompit la quatrième et la cinquième côte afin qu'il
pût recevoir plus d'air pour rafraîchir son cœur. Mais de tous les

exemples, le plus sublime est celui de la sainte Vierge qui trouva
dans la mort «les souveraines délices de l'amour » (1).

Nous sommes arrivés, dans notre description de l'oraison
mystique, au point culminant, où l'amour, dépassant les limites des

forces humaines, brise le corps. Force nous est d'admettre que
François n'a franchi cette étape qu'en imagination.

La signification des symboles.

Quelle est la juste portée des innombrables images qui
sortent à jet continu de l'imagination ensoleillée de François de Sales

Une première remarque s'impose : les mots n'éveillent pas à

toutes les époques les mêmes associations d'idées. Le style de

François de Sales a encore la verdeur du seizième siècle et déjà le

goût précieux du dix-septième. La familiarité des images dans ce

temps-là, écrit M. Rébelliau, « va en plus d'un lieu jusqu'à des

précisons réalistes effarouchantes aux pudeurs modernes... ;
rappelons-nous qu'elles ne l'étaient point au temps de saint François
de Sales, et que « l'honnête homme » et même « l'honnête dame »

de l'an 1600 croyait pouvoir entendre des propos —- même en
chaire — et lire des livres, dans lesquels toutes choses étaient
appelées de tous leurs noms » (2). Pour comprendre comment notre
auteur a pu s'exprimer avec une liberté de langage inconnue des

écrivains religieux d'aujourd'hui, il faut lire quelques textes des

auteurs spirituels de son époque, prédicateurs ou mystiques ;

quel réalisme truculent et quel mauvais goût souvent Par
comparaison, François paraît alors relativement modéré et discret (3).

(1) Traité, VII, 9, 11, 12 et VI, 15.

(2) Petit de Julleville, Histoire de la littérature française, III, 395.
(3) Bremond signale parmi les pages les plus «irritantes» de ce temps-là

une «oraison de tous les membres de la sacrée Vierge Marie»; Op. cit., I,
327. M. Francis Vincent cite ce passage du P. Binet qui était un homme
de véritable mérite : « C'est une belle imagination de ceux qui disent que,



FRANÇOIS DE SALES 189

Il y aurait aussi toute une étude à faire sur le rôle de la
tradition mystique et l'utilisation d'images accréditées par des

autorités vénérables. Le symbole nuptial n'est pas une invention
de François de Sales ; il imprègne toute la théologie mystique
où il est entré à la faveur du Cantique des cantiques et sous
le patronage de Salomon. Le symbole de l'enfant sur le sein de

sa mère, François le tient de la grande mystique espagnole :

« La bienheureuse Mère Thérèse ayant écrit qu'elle trouvait cette
similitude à propos, je l'ai ainsi voulu déclarer »(1) ; il n'utilise
pas ce symbole avant d'avoir subi l'influence de la sainte d'Avila ;

on le chercherait en vain dans l'Introduction à la vie dévote.

Faisons donc une large part, dans le symbolisme de François
de Sales, à l'influence de son temps et de la tradition mystique.
Mais cherchons plus loin. Selon lui-même, le sens de ses « similitudes

» est tout spirituel, « sublimé », diraient les psychologues.
Comme des contemporains lui reprochaient déjà le réalisme de

certaines de ses images, il déclara que c'étaient les plus nécessaires

à la compréhension du Traité. Et dans un sermon, il a fait
cette judicieuse remarque que

souvent il arrive aux fols amoureux du inonde de proférer des

paroles qui certes seraient ridicules si elles ne sortaient d'un cœur
passionné ; ils disent ce que la force de l'amour leur fait dire, et ce

langage n'est entendu que de ceux qui savent que c'est que d'aimer.
Il en est de même de l'amour divin, la force duquel fait employer
des mots qui seraient sujets à censure s'ils n'étaient compris de ceux
qui connaissent le langage de ce céleste amour. (2)

Le symbolisme de François de Sales est prodigieux de richesse

et de variété. A chaque page qu'il écrit, il y a des parfums, des

sons, de la lumière, des couleurs, des douceurs et des caresses.
C'est un fourmillement d'images qui s'adressent à tous les sens
du lecteur et qui évoquent à son esprit toute la souriante nature :

des arbres, des fleurs odorantes et bariolées, des oiseaux exoti-

qui veut bien vendre une esclave qui est enceinte, il faut évaluer le fils
qu'elle porte dans son ventre, et si l'on pouvait savoir que ce fils dût être
quelque chose de bien grand, il faudrait vendre cela autant que vaut la
mère et autant que vaudrait le fils... Voulez-vous savoir combien vaut N.-D.
enceinte de J.-C. » Saint François de Sales directeur d'âmes, p. 493.

(1) Traité, VI, 9.

(2) Oeuvres, X, 321 (sermon du 10 mars 1622).



190 VICTOR BARONI

qiies ou familiers aux plumages éclatants et aux voix limpides,
des abeilles bourdonnantes, des poissons dans l'onde pure et
fraîche, le soleil, l'espace et l'océan... Mais les symboles les plus
fréquents, et assurément les plus importants, sont empruntés
aux affections humaines. Ils peuvent se classer en trois types
bien distincts : l'amante attirée par son amant, l'enfant attaché
au sein de sa mère, la mère tenant son enfant dans les bras ; symbole

nuptial, symbole infantile et symbole maternel. Le premier
est celui qui apparaît le plus souvent dans tous les écrits de notre
mystique ; le second ne devient fréquent qu'à partir de 1610,
et sous l'influence combinée de sainte Thérèse et de Jeanne de

Chantai ; le troisième reste en arrière des deux autres. (1)
Toutes ces images ne sont que la traduction des mouvements

de l'amour religieux. Elles expriment des « fonctions » supérieures
de l'âme ; autrement dit, ce sont des symboles « fonctionnels »,

dans le sens que Silberer donne à cette expression. Le fait même

qu'ils sont interchangeables, malgré la diversité de leurs sens

naturels, prouve bien que ce n'est pas le sens primitif et mal ériel

qui importe, mais le sens anagogique (2) et spirituel. Considérés

au point de vue de la simple sensation, les symboles sont incohérents

et offrent des absurdités. Il est bien évident que la
conscience du mystique et celle du petit enfant qui tète sa mère ne

sont pas une seule et même chose, pas plus que l'extase religieuse
et le « baiser nuptial ». Il est curieux de voir notre prédicateur,
dans un sermon à des religieuses, hésiter entre deux symboles :

Dites-moi ce que vous aimeriez le mieux, ou d'être portées par ce

cher Sauveur comme saint Ignace, ou de le porter entre vos bras

comme fit Siméon Certes, tous deux sont bien heureux... Mais si

vous aviez à choisir, lequel prendriez-vous Vous y penserez, car ce

ne sera pas une pensée inutile. (3)

Voir dans l'incohérence des symboles le symptôme d'« une
sexualité hésitante » (4). c'est méconnaître leur valeur spiri¬

ti) Il n'est pas exact de voir dans le symbole infantile «un type unique
en importance»; F. Morel, L'introversion mystique, p. 234. Nous avons
compté approximativement que dans tout le Traité, l'auteur se sert trente-six
fois du symbole infantile et cent trente-trois fois du symbole nuptial.

(2) Anagogique : « qui s'élève du sens littéral au sens spirituel» ; Littré.
(3) Oeuvres, X, 178 (sermon du 2 fév. 1622).
(4) Morel, p. 240.



FRANÇOIS DE SALES 191

tuelle. François de Sales n'ignore pas qu'il y a entre l'amour
sensuel et l'amour divin une relation. Il donne même sur cette
relation une théorie analogue à la théorie moderne de la
sublimation. Selon lui, l'amour est un en son essence, mais il peut
s'avilir ou s'ennoblir, descendre au niveau des bêtes ou s'élever

jusqu'aux anges. Les extases spirituelles ravissent l'âme au-
dessus de sa condition naturelle et sont à l'opposé des extases
sensuelles qui mettent l'âme « hors de sa propre dignité
spirituelle, et au-dessous de sa condition naturelle ». Les affections
humaines, en particulier l'amour conjugal, sont belles et pures
et, dans leur fond, spirituelles ; aussi est-il permis de les prendre

pour images de l'amour divin. Mais comme l'amour perd en
intensité lorsqu'il se disperse en étendue, quiconque le veut fort,
doit « en retenir la vertu et la force dans les limites des opérations
spirituelles ; car qui voudrait l'appliquer aux opérations de la

partie sensible ou sensitive de notre âme, il affaiblirait d'autant
les opérations intellectuelles, esquelles toutefois consiste l'amour
essentiel ». En conséquence, l'amour sensuel, loin de développer
et d'entretenir l'amour essentiel, l'affaiblit plutôt et le

dissipe. Il se fait ainsi entre les deux amours un jeu de bascule.
Ils sont unis par un lien vital. Sans que l'un soit la cause de

l'autre, il y a entre eux dépendance et influence réciproques.
Un amour vigoureux entraîne après lui toutes les puissances de

l'âme ; l'amour d'une créature fait cela ; l'amour de Dieu le fait
mieux encore ; il peut absorber les passions inférieures comme
le soleil absorbe la lumière des étoiles. « O sainte et sacrée alchimie

», s'écrie François, « ô divine poudre de projection, par
laquelle tous les métaux de nos passions, affections et actions
sont convertis en l'or très pur de la céleste dilection. » (1)

Mais après avoir admiré cette merveilleuse alchimie qui purifie

les âmes, nous sommes obligé de reconnaître que la conversion

des passions en céleste dilection n'a pas toujours très bien
réussi à François de Sales. On trouve dans son mysticisme des

marques incontestables de « sublimation manquée ». Il semble
bien que le sens primitif et matériel des symboles a souvent déteint

pour ainsi dire, sur le sentiment religieux, au point de paraître

(1) Cette théorie est exposée dans le Traité, I, 10 ; VII, 4 ; XI, 20.

D'après Silberer, c'est bien dans ce sens que les alchimistes comprenaient

leurs opérations étranges.



192 VICTOR BARONI

le remplacer. Il se serait produit alors chez notre mystique quelque

chose d'analogue à ce que M. Oskar Pfister a signalé (avec
exagération peut-être) chez le comte de Zinzendorf (1). Des
sentiments naturels refoulés ont pris leur revanche. Ne trouvant
pas d'issue, ils se sont manifestés sous une forme déguisée dans
les symboles sacrés. Ce masque est bien propre à tromper des

âmes pieuses comme sont celles de fondateurs de la Visitation.
Nous croyons pouvoir dire que des affections purement humaines,
et d'ailleurs légitimes en soi, font irruption, avec violence parfois,
dans le langage mystique de François de Sales. Ses écrits —
Lettres, à Jeanne de Chanta] surtout, Traité de l'amour de Dieu,
Entretiens spirituels — en bien des pages, cessent de dégager
une impression religieuse et nous transportent dans une
atmosphère erotique fort analogue à celle qu'on respire dans le roman
de VAstrée. Le nom de l'objet d'amour change, la qualité du
sentiment reste la même. C'est d'ailleurs une tendance de l'époque,
semble-t-i], de méconnaître le caractère distinctif du sentiment
religieux.

Changez non point d'humeur, mais d'objet seulement.
Aimez, mais Dieu qui seul vous aime constamment.

Ainsi parlait le président Favre, l'intime ami de François de

Sales. Un autre ami, très cher, Camus, évêque de Belley, auteur
d'innombrables romans pieux, faisait d'une romance galante
un cantique, en remplaçant les mots « reine des cœurs » par ceux
de « Roi de nos cœurs » (2). Sainte-Beuve nous rappelle que l'évêque

de Genève était « fort ami » du marquis d'Urfé, et il ajoute :

« Philothée est assez la sœur de Céladon » (3). Plusieurs des
citations que nous avons faites, lesquelles ne sont pas exceptionnelles,
mais bien représentatives de toute l'œuvre mystique de François
de Sales, donnent l'impression que, si l'objet du sentiment porte
un nom religieux, le sentiment lui-même est parfois de qualité
profane. Citons quelques exemples encore :

O Dieu, qui me donnera ce bonheur de voir un jour le nom de Jésus

gravé dans le fin fond du cœur de celle qui le porte marqué sur sa

(1) O. Pfister, Die Frœmmigkeil des Grafen von Zinzendorf, 1910.
(2) Bremond, I, 381 et 374.
(3) Sainte-Beuve, Port-Royal, I, 231 s.



FRANÇOIS DE SALES 193

poitrine (1) 0 que j'eusse souhaité d'avoir le fer de la lance de Notre
Seigneur en une main et votre cœur de l'autre Sans doute j'eusse
fait cet ouvrage. Voyez-vous, ma chère Fille, où mon esprit se laisse
aller (2)

La lance du Seigneur ne rappelle-t-elle pas ici un peu trop la

flèche de Cupidon Au moment où, avec Mme de Chantai, il
fonde la Visitation, ses lettres ont des accents particulièrement
passionnés :

'

Hé, cher Jésus, soyez l'Enfant de nos entrailles, afin que nous ne

respirions ni ressentions partout que vous. Hélas vous êtes si souvent
en moi, pourquoi suis-je si peu souvent en vous Vous entrez en moi,
pourquoi suis-je tant hors de vous Vous êtes dans mes entrailles,
pourquoi ne suis-je dans les vôtres pour y fouiller et recueillir ce grand
amour qui enivre les cœurs

Ma fille, je suis tout parmi cette chère Visitation, en laquelle notre
Sauveur, comme un vin tout nouveau, fait bouillonner de toutes
parts cette affection amoureuse dedans le ventre de sa sacrée Mère. (3)

A Philothée déjà, il donnait cette recommandation :

Faites des actions extérieures de ferveur, quoique sans goût,
embrassant l'image du Crucifix, la serrant sur la poitrine, lui baisant
les pieds et les mains, levant vos yeux et vos mains au ciel, élançant
votre voix en Dieu par des paroles d'amour et de confiance comme
celles-ci : Mon Bien-aimé à moi, et moi à lui. Mon Bien-aimé m'est
un bouquet de myrrhe, il demeure entre mes mamelles... (4)

Aux veuves, il présente le Christ comme un second époux.
A une femme souffrante, il écrit : « Faites bien l'amour à l'Epoux
de votre cœur sur le lit de douleur » (5). Mais c'est surtout devant
les religieuses qu'il développe le symbole nuptial, en citant
fréquemment le Cantique des cantiques :

Il en est de Notre Seigneur comme d'Assuérus qui avait un grand
nombre de demoiselles en sa maison, lesquelles étaient toutes ses

épouses ; néanmoins il y en avait une particulièrement destinée au

(1) Mme de Chantai avait réellement taillé dans sa chair avec un instrument

tranchant pour graver sur son cœur le nom de Jésus, ainsi que l'atteste
la Mère de Chaugy ; Mémoires, p. 108.

(2) Oeuvres, XIII, 76 (lettre à Mme de Chantai, du 21 juillet 1605).
(3) Oeuvres, XV, 76 (lettre à Mme de Chantai, 1611
(4) Introduction à la vie dévote, IVe partie, ch. 12.

(4) Oeuvres, XVI, 300.



194 VICTOR BARONI

lit royal... Certes toutes les âmes sont épouses de notre Sauveur et
Maître... néanmoins les Religieuses sont particulièrement destinées

au lit nuptial de l'Epoux céleste... (1)

Il n'y a pas de doute, le mysticisme de François de Sales est
teinté d'érotisme. Mais il est faux de le qualifier de « mimique
d'une aventure sexuelle que la réalité lui a refusée » (2). Nous

expliquerions plutôt ce caractère erotique de la manière
suivante : l'idéal ascétique de l'Eglise romaine a dressé un
infranchissable barrage devant les flots d'affection qui jaillissaient du
« cœur de chair » de François de Sales, et ces flots ont débordé

sur les « champs de conscience » que cultivait sa ferme et vigilante
volonté, « suprême pointe de son esprit ». Quand Jeanne de

Chantai, dès 1604, eut ouvert dans le cœur de son ami de

nouvelles écluses d'amour, le débordement devint une sorte d'inondation,

par moments lorrenlueuse. La vie religieuse semble
alors faire place à la vie amoureuse. Mais elle n'est que
submergée. Le fond de ce mysticisme est solide et fécond ; de son
sol détrempé sortiront, abondants, les fruits de la sainteté.

ÉLÉMENTS VOLIT1FS ET MORAUX.

La tendance morale à l'action.

On est loin d'avoir compris tout le mysticisme de François
de Sales, quand on a passé en revue les divers degrés de son oraison

depuis les attraits amoureux de la grâce jusqu'aux suprêmes
jouissances de la mort par amour.

L'âme est pressée de deux désirs : d'être délivrée de toute occupation
extérieure pour demeurer en son intérieur avec Jésus Christ, et d'aller
néanmoins à l'œuvre de l'obéissance que l'union même avec Jésus-
Christ lui enseigne être requise. (3)

On saisit ici sur le vif le propre du mysticisme chrétien ;

sous l'influence de son Inspirateur, il se tourne vers l'action sainte
et désintéressée. Le mysticisme de François de Sales est un
mysticisme chrétien ; c'est le sens moral qui en marque le but et

(1) Oeuvres, IX, 221 (sermon du 27 sept. 1619).
(2) Morel, p. 252.

(3) Traité, VII, 3.



FRANÇOIS DE SALES 195

qui en est le fil conducteur. L'amour n'est pas cultivé pour les

plaisirs qu'il procure. Le mystique chrétien ne cherche pas sa

satisfaction personnelle. Il aime Dieu pour Dieu, parce qu'il
est le Souverain Bien et qu'on doit l'aimer et être prêt à tout
sacrifier pour lui. Il aime mieux «le Dieu des consolations»

que « les consolations de Dieu ». Son amour est pur, nous voulons
dire sans égoïsme. La conscience le dirige, comme un ferme
gouvernail toujours prêt à empêcher les écarts possibles du sentiment.
Elle ne supprime pas le sentiment, mais elle veut l'entraîner
dans sa propre direction. Le devoir est amour et beauté, car Dieu
est Bonté et Perfection, et que tout homme aime Dieu naturellement

et tend d'instinct au souverain Bien. Dieu a mis en nous
une tendance profonde à le préférer à toute créature et à nous-
mêmes. « La volonté toute destinée à l'amour du bien, comme en

pourrait-elle connaître tant soit peu un souverain, sans être de

même tant soit peu inclinée à l'aimer souverainement. » Cet
instinct moral, d'origine divine, est le fait humain par excellence.
« Nous ne pouvons pas être vrais hommes sans avoir inclination
d'aimer Dieu plus que nous-mêmes, ni vrais Chrétiens sans pratiquer

cette inclination. » (1) Voici donc une théologie de l'amour
qui met un instinct moral au centre de la volonté, et la volonté
au centre de la personnalité.

Rien ne prouve mieux la suprématie de la tendance morale
dans le mysticisme de François de Sales que l'analyse qu'il fait
des extases pour savoir si elles sont diaboliques ou divines ; il
indique deux critères de la bonne extase : le premier, c'est qu'elle
doit résider en la volonté pour l'animer à la charité plutôt qu'en
l'imagination. « Si l'extase est plus belle que bonne, plus
lumineuse que chaleureuse, plus spéculative qu'affective, elle est

grandement douteuse et digne de soupçon. » (2) Le deuxième
critère, ce sont les fruits ; l'extase vraie est celle de l'œuvre et de

la vie, c'est-à-dire l'union avec Dieu par une obéissance fidèle
de tous les instants. Toute expérience mystique qui ne conduit

pas à cette vie surnaturelle est suspecte. Il faut, en d'autres
termes, que l'introversion prépare l'extraversion. François de Sales a

exprimé cela de la manière la plus nette dans un sermon :

(1) Traité, X, 10. C'est nous qui soulignons.
(2) Ibid., VII, 6.



196 VICTOR BARONI

Je ne dis pas qu'il ne faille point méditer et contempler ; ô non
certes, il faut bien baiser Notre Seigneur du baiser de la bouche
pendant cette vie mortelle, ce qui se fait en la méditation et contemplation,
où l'âme se remplit de bonnes pensées et saintes considérations qu'elle
convertit par après à l'utilité du prochain. Mais je dis qu'il faut faire
l'un pour se rendre plus capable de l'autre, principalement quand la
charge et l'état auquel on est appelé y oblige. En somme, c'est-à-dire
qu'i'Z ne faut méditer et contempler qu'autant qu'il est requis pour bien

faire ce qui est de son devoir, chacun selon sa vocation. (1)

On voit bien par ce texte que l'élément sentimental de l'oraison
est soumis au sens moral et que sa valeur se mesure à sa fécondité

pratique. Dans son Explication mystique du Cantique (c'est
un commentaire bref et d'un ton modéré), François compare la

contemplation à un repas qui doit fortifier le pèlerin : le pèlerin,
après s'être repu, soit avec goût, soit sans goût, retourne toujours
plus promptement à son voyage... Mais il sera mieux disposé
s'il a mangé avec goût et appétit (2).

La mort mystique et la sainte indifférence.

La tendance morale conduit à la mort mystique par laquelle
on passe de la vie pécheresse à la vie régénérée. « Il faut mourir
afin que Dieu vive en nous. » Cette mort à soi-même s'opère par
la communion avec le Crucifié. Parce que Christ nous a aimés

et qu'il est mort par amour pour nous, nous devons mourir avec
lui pour ne plus vivre que par lui.

Voyons-le, Théotime, ce divin Rédempteur, étendu sur la croix,
comme sur son bûcher d'honneur où il meurt d'amour pour nous,
mais d'un amour plus douloureux que la mort même, ou d'une mort
plus amoureuse que l'amour même ; eh, que ne nous jetons-nous en

esprit sur lui, pour mourir sur la croix avec lui, qui, pour l'amour
de nous, a bien voulu mourir... Notre vie n'est donc plus nôtre, mais
à Celui qui nous l'a acquise par sa mort. (3)

L'expérience décrite ici a un caractère foncièrement moral,
et ce n'est que par une curieuse superposition d'images que l'auteur

emploie dans ce texte des termes qui servent ailleurs à

(1) Oeuvres, IX, 465 s. C'est nous qui soulignons.
(2) D'après l'édition de Biaise. Le texte définitif n'a pas encore paru

dans la grande édition d'Annecy.
(3) Traité, VII, 8.



FRANÇOIS DE SALES 197

décrire la mort causée par les langueurs d'amour. Il est évident

que «la mort des amants » et la mort mystique sont deux choses

toutes différentes.
Souvent, François de Sales répète aux âmes qu'il dirige que

leur volonté propre ne peut mourir entièrement, mais qu'il faut
en poursuivre la mortification. Lui-même avoue qu'il éprouve
encore parfois des mouvements d'amour-propre, et pour les mater,
il est possible qu'il se soit dans sa jeunesse donné la discipline
jusqu'au sang. Mais les rigueurs toutes matérielles de l'ascétisme

perdirent de plus en plus de leur valeur à ses yeux. C'est à peine si,
dans le Traité, il mentionne en passant les afflictions volontaires.
Le but de la vie mystique étant de fondre la volonté propre
dans la volonté absolue de Dieu, il importe moins de maltraiter
son corps «qui n'en peut mais», que de détacher sonarne de tout
ce qui n'est pas Dieu.

En conséquence, la suprême perfection consiste dans « la sainte
indifférence », qui est l'état d'une âme vraiment morte à elle-
même. Pour y parvenir, rien ne sera plus utile que les peines et
afflictions involontaires, car c'est par elles que nous apprendrons
à aimer Dieu pour lui-même et non pour les consolations qu'il
procure. Dans ce très saint état, le cœur est

comme une boule de cire entre les mains de son Dieu pour recevoir
semblablement toutes impressions du bon plaisir éternel... Il
préférerait l'enfer au Paradis, s'il savait qu'en celui-là il y eût un peu
plus du bon plaisir divin qu'en celui-ci ; en sorte que si, par imagination

de chose impossible, il savait que sa damnation fût un peu plus
agréable à Dieu que sa salvation, il quitterait sa salvation et courrait
à sa damnation. (1)

Quels que soient les heurs ou malheurs de la vie, les joies ou les

peines de l'âme, il faut maintenir cette sainte indifférence à la

suprême pointe de l'esprit. L'amour peut souvent n'avoir plus
rien de doux ni de sensible, et rester cependant « véritable, fort,
indomptable et très amoureux ; et semble qu'il soit retiré au
fin bout de l'esprit, comme dans le donjon de la forteresse où

il demeure courageux, quoique tout le reste soit pris et pressé
de tristesse » (2). L'âme ressemble alors à un musicien devenu

(1) Traité, IX, 4.

(2) Ibid., IX, 3.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 68, 1928). 13



198 VICTOR BARONI

sourd qui ne pourrait plus jouir de son chant, mais n'en continuerait

pas moins à chanter pour plaire à son maître ; et toujours
pour lui plaire, il chanterait sur son ordre même en son absence.
Cette parabole célèbre du musicien sourd qui chante en l'absence
de son maître fut inspirée à François par Mme de Chantai alors

qu'elle souffrait de peines intérieures. «Je travaille », lui dit-il dans

un billet, « à votre livre neuvième du Traité de l'amour de Dieu, et
aujourd'hui, priant devant un crucifix, Dieu m'a fait voir votre
âme et votre état par la comparaison d'un excellent musicien... »(1)
Cette comparaison s'applique aussi bien à l'âme et à l'état de

François lui-même ; Mme de Chantai déclara un jour que « pour
voir très clairement l'état de cette très saint âme, il faut, lire les

trois ou quatre derniers chapitres du neuvième livre de l'Amour
divin », ceux précisément où il décrit l'universelle indifférence
de la volonté s'abîmant en Dieu pour ne vivre que par lui. Voici
les propos significatifs qu'il prête à l'enfant divin :

Je n'ai aucune attention ni à vouloir ni à ne vouloir pas, laissant
tout autre soin à ma Mère hormis celui d'être sur son sein, de sucer
son sacré chicheron, et de me tenir bien attaché à son col très aimable,
pour la baiser amoureusement des baisers de ma bouche... Tandis que
je suis parmi les délices de ces saintes caresses qui surpassent toute
suavité, il m'est avis que ma Mère est un arbre de vie, et que je suis
en elle comme son fruit, que je suis son propre cœur au milieu de son
cœur : c'est pourquoi, comme son marcher suffit pour elle et pour
moi, sans que je me mêle de faire aucun pas, aussi sa volonté suffit
pour elle et pour moi... (2)

Les douceurs de l'introversion semblent reparaître ici, parce
que l'image de l'enfant Jésus émeut toujours la sensibilité de

François de Sales ; mais d'après le contexte, ce qui importe,
c'est l'abandon de la volonté propre. Le fond même du mysticisme

de François, c'est à la fois un sentiment d'amour
confiant et une volonté d'obéissance. 11 trouve fort malaisé de décrire
cet état d'indifférence, qui est une «simple et générale attente».
Cette attitude de l'esprit pourrait passer pour un quiétisme
passif à l'extrême, alors qu'elle est en réalité une volonté
absolument désintéressée, héroïquement décidée à n'être mue que par
le Bien.

(1) Oeuvres, XVI, 128 s. Date incertaine, entre 1612 et 1614.
(2) Traité, IX, 14.



FRANÇOIS DE SALES 199

François de Sales et Jeanne de Chantai s'efforcèrent de

pratiquer «la très sainte indifférence» jusque dans leur affection
réciproque. Le 10 mai 1615, l'évêque de Genève, pressé d'affaires,

lance à son amie un billet où rien ne fait encore prévoir le

sacrifice de sa tendresse :

Mon âme s'élance dans votre esprit, si toutefois il faut user du mon
et du votre entre vous et moi, qui ne sommes rien du tout de séparé,
mais une seule et même chose. (1)

A partir du mois de mai 1616, un changement s'opère. Jeanne
de Chantai fait une retraite pendant laquelle son directeur cherche

à l'amener à un « complet dépouillement ».

Quand sera-ce que cet amour naturel du sang, des convenances,
des bienséances, des correspondances, des sympathies, des grâces,
sera purifié et réduit à la parfaite obéissance de l'amour tout pur du
bon plaisir de Dieu Quand sera-ce que cet amour propre ne désirera
plus les présences, les témoignages, les significations extérieures (2)

Ce n'est pas que François de Sales veuille détruire son amour
pour Jeanne de Chantai ; il veut l'affranchir de tout ce qui n'est

pas divin et éternel.

Ne pensez plus ni à l'amitié ni à l'unité que Dieu a faite entre nous,
ni à vos enfants, ni à votre corps, ni à votre âme, enfin à chose

quelconque ; car vous avez tout remis à Dieu. (3)

Il veut que son amie soit à jamais « toute nue quant à l'affection

», afin que plus rien ne la sépare de Dieu. U demande pour
elle à Dieu que, «l'ayant réduite à l'aimable et très sainte pureté
et nudité des enfants », il la prenne entre ses bras. «Bienheureux
sont les nus », dit-il, «car Notre Seigneur les revêtira. » (4) Avec
docilité et courage, Jeanne de Chantai fit l'entier dépouillement
d'elle-même. «Je sens mon esprit tout libre», écrit-elle, «et avec
je ne sais quelle infinie et profonde consolation de se voir ainsi
entre les mains de Dieu. » (5) Il lui semble maintenant qu'il y
a comme une distance entre elle et son directeur ; quand sous

(1) Oeuvres, XVI, 358.
(2) Ibid., XVII, 213 (Annecy, 1616).
(3) Ibid., 218 (21 mai 1616).
(4) Ibid., 220 (même date).
(5) Ibid., 409, appendice (lettre de la Mère de Chantai, 18 mai 1616).



200 VICTOR BARONI

sa plume s'est glissé ce mot : «votre cher esprit», elle ajoute,
non sans une pointe de mélancolie : « Je n'ai pu dire nôtre, car il
me semble n'y avoir plus de part, tant je me vois nue et dépouillée

de tout ce qui m'était le plus précieux » (1). De son côté,
François de Sales fait la même expérience :

Je me trouve aussi nu, grâce à Celui qui est mort nu pour nous
faire entreprendre de vivre nus. O ma Mère, qu'Adam et Eve étaient
heureux tandis qu'ils n'eurent point d'habits (2)

La mère de Chantai avait alors quarante-trois ans, l'évêque en
avait cinquante. Malgré la sainte indifférence à laquelle ils
s'essaient, leur amour reste unique jusqu'à la fin. Même pendant
la mortifiante retraite dont nous venons de parler, Jeanne de

Chantai termine l'une de ses lettres par ces mots : « Je finis en

vous donnant mille bonsoirs, et vous disant ce qui me vient en
vue : il me semble que je vois les deux portions de notre esprit
n'être qu'une, uniquement abandonnée et remise à Dieu. »(1)
L'affection refoulée reparaît dans une sorte de vision.

Par la sainte indifférence, l'âme se prépare à recevoir la vie
divine dans sa plénitude.

Extase de la vie et de l'action.

Lors nous ne vivons pas seulement une vie civile, honnête et
chrétienne, mais une vie surhumaine, spirituelle, dévote et extatique,
c'est-à-dire une vie qui est en toute façon hors et au-dessus de notre
condition naturelle.

Ce n'est pas vivre humainement, mais surhumainement ; ce n'est
pas vivre en nous, mais hors de nous et au-dessus de nous... Cette
sorte de vie doit être un ravissement continuel et une extase perpétuelle

d'action et d'opération.
Ainsi donc se fait la sainte extase du vrai amour, quand nous ne

vivons plus selon les raisons et inclinations humaines, mais au-dessus
d'icelles, selon les inspirations et instincts du divin Sauveur de nos
âmes. (3)

Dans cet état sublime, la grâce n'est plus en lutte avec la nature.
L'âme purifiée de tout égoïsme atteint à la souveraine liberté

(1) Oeuvres, XVII, 409 s., appendice (lettre de la Mère de Chantai,
21 mai 1616).

(2) Ibid., p. 219 (lettre à la Mère de Chantai, 21 mai 1616).
(3) Traité, VII, 6 et 8.



FRANÇOIS DE SALES 201

parla parfaite obéissance à la volonté divine. La personnalité
parvient à son complet épanouissement alors qu'elle paraît se perdre.
Elle est divinisée et universalisée. Elle gravit les sommets de

la spiritualité où deviennent compréhensibles ces paroles : « Moi
et le Père, nous sommes un.» Je fais toujours ce qui Lui est agréable.

«Pour moi, vivre, c'est Christ.» Ceux qui méritent le nom de

grands mystiques chrétiens se sont approchés de cet état qu'un
seul mot peut caractériser : la sainteté.

Nous ne suivrons pas cette vie nouvelle dans tout son
développement qui nous éloignerait de l'expérience mystique
centrale. L'amour s'épanouit en vertus ; il les produit comme l'arbre

produit ses fruits. C'est le Saint-Esprit ou amour divin qui
opère en nous «les bonnes œuvres» auxquelles nous ne faisons

que coopérer.

Le sarment uni et joint au cep porte du fruit non en sa propre vertu
mais en la vertu du cep : or nous sommes unis par la charité à notre
Rédempteur, comme les membres au chef ; c'est pourquoi nos fruits
et bonnes œuvres, tirant leur valeur d'icelui, méritent la vie éternelle.(1)

Nous ne pouvons rien faire qui vaille qu'en lui, par lui, pour lui et
qui ne soit de lui. Mais sa bonté néanmoins n'en a pas ainsi disposé ;

ains, en considération de son Fils Notre Sauveur, a voulu traiter avec
nous de prix fait, nous recevant à gages et s'engageant de promesse
vers nous qu'il nous salariera selon nos œuvres, de salaires éternels...
Et parce qu'en cette sorte il agit en nos œuvres, et qu'en certaine
façon nous opérons ou coopérons en son action, il nous laisse pour
notre part tout le mérite et profit de nos services et bonnes œuvres,
et nous lui en laissons aussi tout l'honneur et toute la louange. (2)

(1) On remarquera que c'est là l'expérience essentielle de la vie
chrétienne d'après le Nouveau Testament et d'après les réformateurs. « La
doctrine de saint François de Sales surla dévotion», dit très justement Strowski.
« c'est la traduction dans la langue de la psychologie de la doctrine de Calvin
et de Luther sur la justification. » Là où les uns disent foi, l'autre dit amour.
Dans l'un et l'autre cas, il s'agit d'un «principe de vie rendant la vertu
naturelle à l'âme»; Saint François de Sales, Ie éd., p. 274s. Signalons en
passant que M. Strowski vient de publier une deuxième édition de son livre,
munie d'un avant-propos humble et presque dépréciatif. On peut regretter
que l'auteur ait cru devoir supprimer comme inutiles beaucoup de pages
de la première édition et tout l'appareil scientifique si précieux pour les
chercheurs. Quoi qu'en dise M. Strowski, son livre, bien que vieux de
trente ans, est admirable et, osons le dire, le meilleur ouvrage que nous
ayons sur François de Sales, le plus équitable aussi pour les protestants.

(2) Traité, XI, 6, 11 et 12.



202 VICTOR BARONI

On voit par ce dernier texte que l'idée catholique du mérite
des œuvres est maintenue, mais qu'elle n'intervient
qu'artificiellement et qu'elle joue un rôle insignifiant. En fait, sans l'amour
divin, les actions humaines sont dépourvues de valeur, car le péché
mortel ruine tout le mérite des vertus ; ce ne sont qu'oeuvres mortes.
Uva dans cette façon de rattacher la morale au foyer religieux
de la personnalité par l'amour, l'équivalent de la notion protestante

de la foi qui seule peut sauver parce qu'elle est vivante
et productrice d'œuvres bonnes. Si l'auteur du Traité n'emploie
pas ici le terme de « foi ». c'est qu'il se fait de la foi une idée
intellectualiste ; avant d'y voir un acte de confiance, il y voit une
adhésion de l'intelligence aux mystères ecclésiastiques. Aussi
reconnaît-il que cette foi seule ne sauve pas ; elle est morte tant
qu'elle est séparée de la charité. Le salut pour un homme, c'est
de trouver par la confiance la communion avec l'Amour, qui est
Dieu.

Parce qu'il a fait et proclamé cette expérience centrale du

christianisme, François de Sales se rattache à la grande famille
des mystiques chrétiens, qui domine les confessions de foi
particulières.

« L'extase de l'action » ou « oraison vitale », voilà bien ce que
François de Sales a réalisé dans les dernières années de sa vie,
et qui a fondé sa réputation de sainteté. Lui et Jeanne de Chantai

— on ne peut plus séparer ces deux âmes —• sont entièrement
dévoués à leur Dieu pour son service. « Tandis que nous sommes
au monde, nous ne pouvons aimer qu'en bien faisant, parce que
notre amour y doit être actif. » (1) « Dieu veut je ne sais quoi
de grand de nous. » (2) Ils accomplissent en effet de grandes choses,

fondant de tous côtés des couvents de la Visitation. Cependant

François de Sales sent le poids des années et de sa charge
episcopale. Ses jambes, couvertes de plaies, le soutiennent avec
peine. Il souhaiterait de passer ses derniers jours dans le calme

et la contemplation, tout en écrivant des ouvrages pour la
propagation de la foi catholique et de la vie chrétienne, ce qui serait

encore une manière de servir selon ses forces. Néanmoins, sur

(1) Oeuvres, XIX, 250 (lettre à la Mère de Chantai, juin 1620).
(2) Ibid., XVI, 311 (à la même, mars 1615).



FRANÇOIS DE SALES 203

l'ordre du pape, il traverse le mont Cenis pour présider à Pignerol
le chapitre des Feuillants dans lequel il ramène la concorde.
Il rentre à Annecy épuisé. Presque aussitôt, il est appelé à

Avignon par le duc de Savoie qui doit y avoir une rencontre solennelle

avec Louis XIII. Ayant rédigé son testament, il s'embarque

sur le Rhône par une bise glaciale le 10 novembre 1622. Le

12, il arrive à Lyon où il trouve la mère de Chantai qu'il n'a pas
revue depuis plus de trois ans. « Il ne céda en rien à la satisfaction

de prolonger cette rencontre », et l'envoya visiter les monastères

de Montferrand et de Saint-Etienne. Après les fêtes d'Avignon,

dont les splendeurs le laissent indifférent, il rentre à Lyon.
Jeanne de Chantai vient l'y rejoindre le 11 décembre. Et voici
leur dernière rencontre : il remarqua d'entrée chez elle un peu
d'impatience à parler d'elle-même. « Eh quoi ma Mère, avez-
vous donc encore des désirs empressés et du choix Je vous
croyais trouver tout angélique... Nous parlerons de nous-même
à Annecy ; maintenant achevons les affaires de notre Congrégation.

» (1) Elle replia le mémoire où elle avait inscrit les
expériences qu'elle voulait confier à son Père spirituel. Quatre heures

durant, il ne fut question que des affaires de l'Ordre, puis sans
retard elle dut partir pour aller visiter plusieurs couvents avant
son retour à Annecy.

François n'a plus que quelques jours à vivre. A Lyon, il prêche,
écrit des lettres et voit beaucoup de monde. Ceux qui l'approchent

sont impressionnés par le rayonnement de sa sainteté.
Cependant, il traîne son corps péniblement. « Plus je vais avant
dans la voie de cette mortalité », écrit-il dans une de ses dernières

lettres, « plus je la trouve méprisable, et toujours plus aimable la
sainte éternité à laquelle nous aspirons. » (2)

La nuit de Noël, il célèbre la messe de minuit dans le monastère

de la Visitation de Lyon, et le 26, il adresse ses ultimes
exhortations aux religieuses. On trouve dans ce dernier Entretien
spirituel l'écho direct de ses sentiments deux jours avant sa mort.
La note dominante en est la sainte indifférence : « Je veux peu de
choses ; ce que je veux, je le veux fort peu ; je n'ai presque point
de désirs, mais si j'étais à renaître, je n'en aurait point du tout » (3).

(1) Mémoires de la Mère de Chaugy, IIe partie, ch. 14.
(2) Oeuvres, XX, 395 (lettre à une dame, du 19 déc. 1622).
(3) Ibid., VI, 383s.



204 VICTOR BARONI

Comme l'heure était avancée et que ses serviteurs venaient le
chercher pour le reconduire, la supérieure lui demanda ce qu'il
désirait laisser gravé le plus profondément dans l'esprit de ses

filles. Il résuma tout son message dans un précepte et dans un
symbole :

Je vous ai tout dit en ces deux paroles : Ne désirez rien et ne refusez
rien ; je ne sais que vous dire autre. Voyez-vous le petit Jésus dans la
crèche Il reçoit toutes les injures du temps, le froid et tout ce que
son Père éternel permet lui arriver. Il ne refuse point les petits
soulagements que sa Mère lui donne ; il n'est pas écrit qu'il étendît jamais
ses mains pour avoir les mamelles de sa Mère, mais laissait tout cela
à son soin et prévoyance. Ainsi nous ne devons rien désirer ni rien
refuser, souffrant tout ce que Dieu nous enverra, le froid et les injures
du temps. (1)

Le lendemain matin, il s'aperçut que sa vue faiblissait et dit
à ses serviteurs : « Cela signifie qu'il s'en faut aller, parce que le

corps qui se corrompt appesantit l'âme ; toutefois nous vivrons
autant qu'il plaira à Dieu » (2). Après s'être confessé, il dit la

messe avec une grande ferveur. On remarqua une altération
dans ses traits. Ce même jour, le 27 décembre, il pensait partir
de Lyon. Mais « vers deux heures, il lui prit une défaillance, et une
demi-heure après une attaque d'apoplexie le priva de tout
mouvement ». La nuit suivante, à une heure, il demanda l'extrême
onction et se fit mettre son chapelet au bras. Les médecins le

soumirent aux plus cruels traitements. Il supporta tout sans se

plaindre, ne pensant qu'à Marie et au Crucifié. Une dernière fois
il prononça le nom de Jésus, puis perdit l'usage de la parole.
Vers huit heures du soir, au milieu des litanies des assistants,
« le saint évêque rendit doucement et tranquillement sa très
innocente âme à Dieu » (3).

Ainsi mourut, en état de parfaite indifférence, ce grand
mystique chrétien dont son amie Jeanne de Chantal a cru pouvoir
dire qu'«il était une image vivante en laquelle le Fils de Dieu

notre Seigneur était peint ».

Victor Baroni.

(1) Oeuvres, VI, 388 s.
(2) Ch.-Aug. de Sales, II, 249.
(3) Ibid., p. 258.


	François de Sales : analyse psychologique d'un mysticisme

