Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Francois de Sales : analyse psychologique d'un mysticisme
Autor: Baroni, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCOIS DE SALES

ANALYSE PSYCHOLOGIQUE D’'UN MYSTICISME (1)

Qui sait si, pour certaines citations qu‘a jal
faites et que j'aidu faire, quelques inhumains ne
m'estimeront pas trop frivole ?

Hexrr Bremonb,
Mon cher Théotime, quant aux extases sacrées, elles sont de trois
sortes : 'une est de l’entendement, 'autre est de l'affection, et la
troisiéme de l’action ; 'une est en la splendeur, I'autre en la ferveur,
et la troisiéme en ’ceuvre ; 'une se fait par I’admiration, ’autre par
la dévotion, et la troisiéme par opération. (2)

Francois de Sales indique lui-méme dans ce texte trois ordres
d’expériences mystiques. Ces expériences, il les a faites. Nous
pouvons en effet distinguer dans sa piété des éléments intellec-
tuels, des éléments affectifs et des éléments volitifs ou moraux.

ELEMENTS INTELLECTUELS.

La doctrine psychologique.

La pensée est inséparable de la vie mystique. Chez tout homme
religieux, ’expérience et la réflexion se mélent et réagissent sans
cesse I'une sur 'autre. Un accord doit s’établir entre 'intelligence

(1) Cette étude sur Frangois de Sales se présente comme une contribution
a la psychologie du mysticisme chrétien. Elle ne prétend faire ni de la polé-
mique, ni de la théologie, ni de la littérature, ni méme de I'histoire. Les
lecteurs habitués aux études de psychologie ne s’étonneront pas du nombre
et de la longueur de nos citations.

(2) Traité de Uamour de Dieu, livre VII, ch. 4 Quand nous citons le
Traité ou ' Introduction a la vie dévote, nous indiquons les chapitres et non
les pages de la grande édition d’Annecy, pour que nos citations puissent
&tre contrdlées au moyen d'autres éditions plus courantes.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xvI (N 68, 1928). 11



166 VICTOR BARONI

et I'expérience. L’harmonie intérieure est a4 ce prix. Il ne faut
donc pas s’étonner si les quatre premiers livres du Traité de 'amour
de Dieu exposent une doctrine psychologique qui est a la fois le
fruit et le germe de toute la floraison mystique des huit autres
livres. Avant d'introduire ses lecteurs dans le palais merveilleux
du mysticisme, ’auteur se met en devoir de leur expliquer com-
ment il est possible 4 ’homme d’entrer en rapports avec Dieu ;
il leur donne une doctrine de la grace et de la liberté.

Francois de Sales avait fait une expérience décisive de la grace
alors qu’il était étudiant a Paris. Un temps, 1l s’était cru damné.
Puis, comme par miracle, il avait obtenu en réponse 4 sa bonne
volonté, la certitude de 'amour de Dieu. De cette expérience est
1ssue sa doctrine,

La faculté maitresse de I’homme, c’est la volonté ; et la volonteé
est toujours libre. Frangois de Sales en expose la psychologie
au moven d’une image :

De plusieurs amours qui se présentent a elle, elle peut s’attacher
a celul que bon lui semble... Elle est done maitresse sur les amours,
comme une demoiselle sur ceux qui la recherchent, parmi lesquels
elle peut élire celur qu’elle veut. Mais tout ains1 qu’aprés le mariage
elle perd sa liberté... de méme la volonté qui choisit J’amour a son
gré, aprés quelle en a embrassé quelqu'un, elle demeure asservie
sous lul... Mais 1l y a une liberté dans la volonté qui ne se trouve pas
en la femme mariée, c’est que la volonté peut rejeter son amour quand
elle veut, appliquant l'entendement aux motifs qui ’en peuvent
dégotiter, et prenant résolution de changer d’objet. (1)

Dieu qui est beauté et perfection a orienté la volonté humaine
vers Lui-méme ; mais le péché I’'a détournée vers de faux objets.
Malgré cela, il reste en nous une inclhination, d’ailleurs 1mpuis-
sante par elle-méme, qui sert & Dieu « comme d’une anse » pour
nous prendre, et & nous de « mémorial de notre premier principe ».
Dien, par sa grice et par toute son ceuvre rédemptrice, cher-
che a sauver tous les hommes, sans exception, mais sans jamais
les contraindre. Il est «amoureux de notre amour ». Ainsi donc,
personne n’est jamais prédestiné et fatalement voué au mal,
attendu que «la grice ne manque jamais & ceux qui font ce qu’ils
peuvent »,

(1) Traité, 1, 4.



FRANGOIS DE SALES 167

Tel est le ferme principe posé par Frangois de Sales et que n’a
pas ébranlé sa connaissance des hommes, de leurs vices et de leurs
faiblesses. En attribuant un role s1 important a la volonté de
I’homme, 1l fait appel &4 toute son énergie sans toutefois éveiller
son orguell ; car si la volonté est nécessaire au salut, ce n’est pas
elle qui l'opére. Elle peut se dégrader jusqu’au pire esclavage
du péché ou s’élever par amour jusqu’a la vie divine ; mais il
n’y a aucun mérite a 1’élévation, comme il n’y a aucune excuse a
la dégradation. « Il suffit de savoir qu’il dépend de Dieu qu’on
demeure debout, et ne vient pas de lur qu’on tombe... Voila,
Théotime, la plus sainte fagon de philosopher en ce sujet.» Par
cette «sainte » philosophie, Francois de Sales évite les écueils du
pélagianisme et de la double prédestination ; il affirme & la fois
la grice et la liberté ; il maintient son aAme dans une attitude
d’obéissance et de confiance. « Il suffit que nous ayons bon désir
de combattre vaillamment, et une parfaite confiance que I’Esprit
divin nous assistera. »

La foi d’autoruté.

Nous venons de voir Frangois de Sales, fort d’une expérience
personnelle, édifier librement sa propre théorie des rapports de
’ame avec Dieu. La physionomie intellectuelle de notre mys-
tique serait incompléte, si nous ne signalions qu’il avait en prin-
cipe abdiqué toute indépendance de jugement.

Elevé dans la rehigion catholique, 1l a passé sa premiére enfance
aux portes mémes de Genéve, et ’hérésie a été le fantdéme de sa
jeune et tres sensible imagination. Il a pris ’habitude de consi-
dérer le protestantisme non comme une erreur, mais comme une
infamante désobéissance. Dom Mackey déclare qu’il eut toujours
«une docilité presque enfantine » vis-a-vis de ses maitres et de
ses supérieurs, Certaines notes relevées dans ses cahiers d’étu-
diant témoignent de cette docilité intellectuelle.

Toutes ces choses sont dites avec doute (Haec omnia forsan), pros-
terné aux pieds des Bienheureux Augustin et Thomas...

Ces choses je les a1 écrites avec crainte et tremblement, en 'année
1590, le 15 décembre, étant prét a abandonner non seulement les
conclusions que j’al prises ou prendral, mais la téte méme qui les a
congues, pour embrasser I'opinion qui est, ou qui sera a l'avenr,
adoptée par I’Eglise Catholique, Apostolique et Romaine, ma Mére et



168 VICTOR BARONI

la colonne de vérité, et jamais je ne dirai aucune chose, tant que Dieu
me donnera 'mtelligence, que ce qui sera le plus conforme & la foi

catholique. (1)

L’attachement de Frangois & son Eglise est un sentiment ins-
tinctif et puissant qui ne se discute pas, que rien ne peut enta-
mer, et qui subsistera jusqu’a son dernier souflle. Il se confond
en quelque sorte avec I'impératif de la conscience morale, 4 en
juger aux textes suivants :

Nous mériterions d’étre abimés, s1 nous nous jetions hors le navire
de la publique sentence de I’Eglise, pour voguer dans le misérable
esquif de ces persuasions particuliéres, nouvelles, discordantes...

C’est impiété de croire que Notre Seigneur ne nous ait laissé quelque
supréme juge en terre, auquel nous puissions nous adresser en nos
difficultés, et qui fat tellement infaillible en ses jugements que suivant
ses décrets nous ne puissions errer. (2)

C’est impiété ! On voit que pour Francois de Sales, douter de
I'Eglise, ¢’est douter de Dieu lui-méme et par conséquent perdre
I’appui nécessaire & la vie. (Remarquons en passant que pour un
protestant fideéle au principe du libre examen, ce serait au con-
traire douter de Dieu que de croire I’Eglise nécessaire & sa révé-
lation et & son action.) Francois, & cause sans doute des influen-
ces subies dans son enfance, celle de son pére en particulier,
est incapable de comprendre qu’un homme puisse avoir en Dieu
la foi qui fait vivre tout en restant en dehors de ['obéissance
a 'Eglise et 4 ses dogmes.

Ayant admis comme un axiome la nécessité d’une autorité
doctrinale et ecclésiastique, Frangois de Sales, trés logiquement,
en déduit le dogme de I'infaillibilité du pape. Et voici comment:
puisqu’il faut une régle précise et objective a la fo1, ot la trouver ?
Dans la Parole écrite de Dieu et dans I’'Eglise. La Bible en effet
sert de base & Francois de Sales dans ses discussions avec les pro-
testants. Il admet son autorité. Mais les textes bibliques peuvent
étre interprétés de diverses maniéres. La Bible n’est donc pas
une régle suffisante, ou, pour mieux dire et ne froisser personne :
« J’aimerais mieux avouer que 1'Ecriture est trés suflisante pour

(1) Oeuvres, 1, —— (Controverses). L'original est en latin, Cf. XXII, 46 s.
(2) Ibid., 175, 209.



FRANGOIS DE SALES 169

nous instruire de tout et dire que I'insuffisance est en nous». (1)
Force nous est done, pour connaitre la seule interprétation juste
de ’Ecriture, d’invoquer un second principe de vérité lequel, a
cause de son caractére décisif, sera somme toute supérieur au
premier. Ce principe est pour les protestants le témoignage inté-
rieur du Saint-Esprit. Mais rien ne garantit que leurs inspirations
soient du «saint » plutét que du «faint » esprit. Celui qui se dit
inspiré peut mentir ou se tromper. Le sentiment personnel,
tout subjectif, n’a donc aucune autorité et ne peut servir de
régle. Seule I’Eglise peut étre le principe ultime de la vérité:
«C’est & I’Eglise générale que le Saint-Esprit adresse immeédia-
tement ses inspirations et persuasions». Lorsque I’Eglise, réunie
en concile par 'intermédiaire de ses principaux représentants,
a débattu et tranché une question, sa décision regoit invaria-
blement la consécration du Saint-Esprit: « La détermination
étant prononcée, chacun s’y arréte et acquiesce pleinement,
non point en considération des raisons alléguées en la dispute
et recherche précédente, mais en vertu du Saint-Esprit » (2).
Il faut aller plus loin : ’Eglise ne peut se réumir en concile géné-
ral permanent. Or chaque jour surviennent des difficultés et
des problémes a résoudre. D’oui cette déclaration grosse de con-
séquences : «L’Eglise a toujours besoin d’un confirmateur infail-
lible auquel on puisse s’adresser...»(3) Pour expliquer mieux sa
pensée, Francois ajoute: « Nous ne disons pas que le Pape en
ses opinions particuliéres ne puisse errer.., Mais... quand 1l ensei-
gne toute 'Eglise comme pasteur és choses de la fo1 et des meeurs
générales, alors il n’y a que doctrine et vérité» (4). Dans un de

(1) Oeuvres, X1V, 191 (lettre du 17 aochGt 1609 a un peére jésuite).

(2) Traité, 11, 14, On observera que c’est ici le point faible de l'argu-
mentation. On ne voit pas pourquoi le Saint-Esprit parlerait & une majorité
numérique d’ecclésiastiques plutét qu’au prophéte solitaire. Il n'y a d’ailleurs
que cet argument précaire pour sauver «la religion d’autorité ». Le bibli-
cisme littéraliste a une base plus fragile encore que la doctrine catholique.

(3) Oeuvres, 1, 305 (Controverses). C’est nous qui soulignons. La page
autographe ou se trouve cette parole célébre fut retrouvée pendant les
délibérations du concile du Vatican en 1870, Le pape Pie 1X déclare, dans
la bulle par laquelle il confére & Francois le titre de Docteur de ’Eglise,
que cette page décida un certain nombre de péres encore hésitants a se
prononcer en faveur du dogme de Vinfaillibilité, (Ibid., p. xx).

(4) Ibid., p. 312



170 VICTOR BARONI

ses plans de sermon, nous relevons encore cette formule lapi-
daire : « Papa errare non potest ex cathedra docens» (1).

Irangois de Sales fut le premier & dégager nettement cette
conclusion des principes du catholicisme. Il a bien mérité son
titre de Docteur de I’Eglise. Car en formulant le dogme de l'in-
faillibilité du pape, il a taillé la clef de voite que le concile du
Vatican, trois siécles plus tard, mit en bonne et due place pour
achever I’édifice de I'Eglise romaine.

De cette conception de 'autorité découle la doctrine catholi-
que de la foi. « La foi», lisons-nous dans un sermon de 1622 (2),
«a pour objet les vérités révélées de Dieu ou de IEglise, et elle
n’est autre chose qu’une adhésion que notre entendement fait
a ces vérités qu’il trouve belles et bonnes.» Cette adhésion est
nécessaire et obligatoire pour tous. Il faut que nous croyions
tous une méme chose. La fo1 n’est donc pas une conviction per-
sonnelle a créer ou a conquérir ; elle n’est pas non plus un
sentiment profond ; elle est simplement 1’acte par lequel I'in-
telligence acquiesce 4 des aflirmations considérées comme vraies
non en vertu de leur évidence, mais, malgré leur obscurité méme,
en vertu de leur caractére soi-disant surnaturel. Ces affirma-
tions sont des vérités révélées; on ne peut les repousser sans
commettre un sacrilege criminel. Quiconque leur oppose ses
raisonnements humains se rend coupable du péché d’orgueil.

Et cependant Francois de Sales croit a la raison. Elle aussi,
comme la révélation, nous est donnée par Dieu et peut parvenir
a la vérité. Dieu dans sa miséricorde nous a communiqué par
voie surnaturelle les vérités nécessaires a4 notre salut et & notire
vie ; ces vérités que nous n’aurions jamais pu découvrir par nos
propres moyens restent absolues et intangibles. Mais la raison
naturelle, si on en fait un droit usage, peut s’élever jusqu’aux
vérités révélées. Car il n’y a pas deux vérités ; mais deux points
de vue différents. La philosophie qui opére avec la raison natu-
relle ne peut étre que la servante de la théologie qui part de la
révélation. Les affirmations de la fol restent en tous cas inébranla-
bles. Tout raisonnement qui s’en éloigne est nécessairement faux.

Dans un de ses derniers sermons, Francgois déclare qu’il n’ap-

(1) Oeuvres, VIII, 286,
(2) Ibid., X, 215.



FRANGOIS DE SALES 174

prouve pas la paresse d’esprit qui fait dire: « Je me contente
de croire ce que 1’Eglise croit », et demeure ainsi dans cette
ignorance crasse. 1l veut donec bien qu’on fasse usage de son intel-
ligence dans les choses de la foi, mais seulement & titre de clarté
secondaire, pour comprendre et nullement pour découvrir des
vérités qui nous sont données. En fait 1l se méfie de la raison.
Il n’aime pas les esprits forts qui ont confiance dans leur propre
jugement. « Je crains», dit-1l, «de rencontrer trop de sagesse.»
Soumettre son jugement & celul des autres, fussent-ils des infé-
rieurs, est une marque de la plus haute vertu. Pareille humihté
conduit tout droit a la superstition. Frangois croit a tous les
mystéres, & toutes les reliques et aux légendes les plus fantasti-
ques, pourvu qu’elles soient rapportées par des cauteurs graves.
Il pousse la crédulité jusqu’aux derniéres limites. Avant de racon-
ter la merveilleuse histoire du gentilhomme qui mourut d’amour
sur le mont Olivet, il rappelle que la charité croit trés volontiers
toutes choses et qu’«en matiére de religion, les dmes bien faites
ont plus de suavité & croire les choses esquelles il y a plus de dif-
ficulté ». (1) Les fables les plus saugrenues du catholicisme
populaire s’étalent dans son premier ouvrage, L’étendard de la
sainte croiz : les reliques de la croix opérent des guérisons, étei-
gnent des incendies, protégent des villes assiégées. Méme les
Juifs sont guéris par une eau sortie miraculeusement d’une image
du Christ. Méme Julien I’Apostat qui va consulter un oracle
paien est protégé contre les diables par le signe de la croix.

Certes Francgois de Sales avait beaucoup de bon sens et d’es-
prit de finesse ; dans la connaissance des autres et de lui-méme,
1l a fait preuve d’une rare pénétration. Mais devant la tradi-
tion catholique et l’autorité de ’Eglise, il a complétement abdi-
qué sa raison. Hatons-nous d’ajouter qu’on trouve dans sa fo1
autre chose encore que cette servile soumission du jugement ;
1l y a aussi un élément proprement mystique que nous allons
considérer maintenant.

L’tllumination intérieure.

En tracant le portrait de Francois de Sales, Jeanne de Chantal
déclare que ce qui I’a frappée premiérement chez son bienheu-

(1) Traité, VII, 12.



172 VICTOR BARONI

reux pére, ¢c’est « un don de trés parfaite foi, laquelle était accom-
pagnée de grande clarté, de certitude, de golt et de suavité
extréme. Il m’en a fait des discours admirables et me dit une fois
que Dieu I'avait gratifié de beaucoup de lumiéres et connaissances
pour U'intelligence des mystéres de notre foi, et qu’il pensait bien
posséder le sens et 'intention de I’Eglise en ce qu’elle enseigne

a ses enfants» (1).

Sa foi est donc vision et illumination. C’est une intuition immeé-
diate qui, par 'intervention d’un véritable sens mystique, fait
comme sentir et toucher la vérité. Car la vérité religieuse n’est
pas une affirmation froidement intellectuelle ; elle est «a la fois
belle et bonne », et la volonté «aime cette beauté et bonté des
mystéres de la fo1». Il y a une maniére de connaitre qui est au-
dessus des sens, de la science et de la fo1 ordinaire.

I y a une certaine éminence et supréme pointe de la raison et
faculté spirituelle, qui n’est point conduite par la lumiére du discours
ni de la raison, ains par une simple vue de ’entendement et un simple
sentiment de la volonté, par lesquels I’esprit acquiesce et se soumet
a la vérité et a la volonté de Dieu. (2)

Il appelait le lieu ou ces clartés se faisalent «le sanctnaire de
Dieu, ou rien n’entre que la seule 4me avec son Dieu »,

Quand Dieu nous donne la foi, il entre en notre 4me et parle a notre
esprit, non point par maniére de discours, mais par maniére d’inspirg-
tion, proposant si agréablement ce qu’il faut croire a ’entendement,
que la volonté en regoit une grande complaisance, et telle qu’elle
incite 'entendement & consentir et & acquiescer a la vérité, sans doute
n1 défiance quelconque. Et voicl la merveille : car Dieu fait la propo-
sition des mystéres de la fo1 a4 notre &me parmi des obscurités et téneébres,
en telle sorte que nous ne voyons pas les vérités, ains seulement nous
les entrevoyons... Et néanmoins cette obscure clarté de la fo1 étant
entrée dans notre esprit, non par force de discours m1 par apparence
d’arguments, ains par la seule suavité de sa présence, elle se fait croire
et obéir & I’entendement avec tant d’autorité, que la certitude qu’elle
nous donne de la vérité surmonte toutes les autres certitudes du
monde... (3)

Quand donc 1l plait & la divine Bonté de donner a notre entendement
quelque spéciale clarté, par le moyen de laquelle 1l vienne a contempler

(1) Sainte Cman~TAaL, Letlres, édition de Blaise, lettre n® 121.
(2) Traute, 1, 12.
(8) Ibid., 11, 14,



FRANGOIS DE SALES 173

les mystéres divins d’une contemplation extraordinaire et fort relevée,
alors, voyant plus de beauté en iceux qu’il n’avait pu s’imaginer,
1l entre en admiration. (1)

Frangois de Sales s’est trés bien rendu compte que dans ces
«extases de l’entendement » quelque chose monte du ceceur qui
vient comme féconder le cerveau, et il cherche & tirer profit de
cette expérience. D’ou les conseils qu’il donne 4 Mme de Chantal
quand elle est troublée par des doutes :

Savez-vous ce que vous ferez pendant que l'ennemi s’amuse a
vouloir escalader I'intellect ? Sortez par la porte de la volonté et lui
faites une bonne charge... Faites qu’en lieu de disputer avec '’ennem
par le discours [le raisonnement], votre partie affective s’élance de vive
force sur lui... Je veux dire qu’il faut se revancher avec des affections
et non pas avec des raisons, avec des passions et non pas avec des
considérations. (2)

Sur le premier manuserit du Traité de Uamour de Dieu, 1l a écrit,
en vue d’une deuxiéme rédaction, cette note significative :

Ce chapitre doit étre grandement adouci par la démonstration de
la suavité de ce commandement, afin que les hérétiques le lisant,
volent la clarté de la doctrine chrétienne, et boivent cette eau sucrée
imperceptiblement ; et partant il le faut remplir de paroles affectives
et extatiques. (3)

Francois de Sales a souvent fait 'expérience de cette « sainte
lumiére de la fo1 », de cette « simple vue » qui le ravissait en extase.
Il parle fréquemment de ses illuminations dans ses lettres a
Jeanne de Chantal. Quand la clarté était particuliérement mtense,
tandis qu’il priait ou préchait, son visage s’empourprait et deve-
nait rayonnant. Il «voyait » alors si bien les mystéres de la foi,
qu’il Tu1 était impossible d’avoir des doutes et qu’il ne pouvait
comprendre ceux qui en avaient (4). A l'en croire, il n’eut jamais

(1) Traué, V11, &,
(2) Qeuvres, XII, 356 (lettre du 14 oct. 1604).
(3) Ibid., V, 482.

(4) Toutefois ses biographes racontent qu’au temps de sa mission au
Chablais et pendant une maladie qu’il fit, il lui vint une terrible tentation
contre la for au dogme de la transsubstantiation. 1I ne dit a personne I'ob-
jection qui l'arréta, « craignant qu’on ne saisit mieux la difficulté que la
solution», « Jamais on n’a pu faire qu’il ait dit cet argument, a la souve-
nance duquel il formait toujours le signe de !a croix.» Ch,-Aug, de Sares,
I, 249. Cf. Hamox, I, 301,



174 VICTOR BARONI

tant de «sensible déplaisir», que lorsque il apprit 'apostasie
d’un de ses amis, le chanoine Granier. Il épancha aussitot sa dou-
leur dans le cceur compatissant de Jeanne de Chantal, et citant
la lettre o son ami lui annonce sa rupture avee Rome, 1l écrit :

Qui ne gémirait sur ce mot la: « Je me sépare de la communion
de 'Eglise » ? puisque s séparer de I'Eglise, ¢’est se séparer de Dieu,
Laisser I’Eglise, 6 Dieu, quelle frénésie ! Mais la chair et le sang le
lul ont persuadé. La curiosité, I'instabilité, la liberté, la présomption
de son esprit, avec la sensualité enfin, 'ont perdu...

Par la chute de ce jeune homme, Dieu m’a gratifié de nouvelles
douceurs, suavités et lumiéres spirituelles, pour me faire tant plus
admirer 'excellence de la foi catholique. (1)

L’illumination intérieure est une des expériences les plus carac-
téristiques des mystiques. Faut-il y voir une forme supérieure
de I'intelligence, une conscience agrandie capable d’atteindre la
vérité la plus haute ? (2) Ne pourrait-on pas dire que ce senti-
ment d’évidence chez Francois de Sales vient du caractére de
révélation divine qu’il préte a certaines affirmations, regardées
par lui comme nécessaires et absolues pour des raisons incons-
cientes et impérieuses, et nullement pour des raisons d’ordre
intellectuel ? Il trouve les déclarations de I'Eglise, dogmes ou
mystéres, tellement indispensables et supérieures a tout, qu’il
croit atteindre en elles Dieu méme. « La volonté», dit-il, «ne peut
plus vouloir aimer aucune bonté en comparaison de cette Bonté,
ainsi qu'un ceil qui serait planté bien avant dans le soleil ne peut

(1) Oeuvres, XIX, 388 s (lettre du 22 nov. 1620).

(2) Cest I'explication que donne W, James : « La question doit toujours
rester ouverte de savoir si les états mystiques ne seraient pas des fenétres
donnant sur un monde plus étendu et plus complet », L’expérience religieuse,
p. 362. Paris, 1908. « Mon idée c’est que les états d’intuition mystique ne
seraient que des extensions subites et considérables du « champ» ordinaire
de la conscience.» A Suggestion about Mysticism. The Journal of Philo-
sophy, Febr. 17, 1910, Vol. VII, 85 a 92,

J.-J. Gourd a deéveloppé une conception semblable : « Oui, aussi faibles
que nous soyons, nous avons eu, une fois ou l'autre, le privileége d’'un de ces
moments ol nous nous sommes en quelque sorte saisis a notre propre source,
ou nous nous sommes soulevés, agrandis, tout entiers, par un mystérieux
effort... Non seulement nous avons unifié notre vie spirituelle, mais encore
nous avons porté plus haut le point de départ de nos diverses disciplines,
nous leur avons donné une plus riche matiére, une conscience plus forte
que celle d’autrefois. » Philosophie de la religion, p. 241.



FRANCOIS DE SALES 175

envisager d’autre clarté. » (1) L’élan de I’Ame vers Dieu le Pére,
le Verbe incarné, ’Amour, est la démarche supréme de 'esprit
parvenu aux limites de la raison. (2)

Cette exaltation de I’ame vers la Vérité et la Perfection pro-
voque une éblouissement subit et une joie intense. Une harmonie
supréme est un instant réalisée, L’illumination mystique de Fran-
cois de Sales ne s’explique pas par la simple adhésion de son
intelligence aux doctrines officielles du catholicisme, mais par
I’élan de son cceur vers ’absolue Beauté et I’Amour infini.

Avouons cependant qu’une chose nous parait déconcertante,
c’est que Frangois éprouve ce sentiment lumineux de commu-
nion avec la Vérité en présence de mythes et de croyances supers-
titieuses qu’un peu de bon sens suffirait 4 dissiper. Dans les meil-
leures expériences mystiques, l'intelligence est surpassée. Trop
souvent, chez Francois de Sales, elle est reniée, humiliée comme a
plaisir ; il se produit alors un abaissement des facultés intel-
lectuelles au profit des facultés affectives, et non synthése supé-
rieure.

ELEMENTS AFFECTIFS

L’influence de Jeanne de Chantal.

Le mysticisme affectif de Frangois de Sales n’atteint son plein
épanouissement que sous 'influence de M™e de Chantal et surtout
depuis I’année 1610 ou elle devint sa collaboratrice de tous les
jours dans le couvent de la Visitation &4 Annecy. Sans doute 1l
est le directeur et il se montre, dans ses premiéres relations avec
elle, paternel et protecteur pour cette « chétive et pauvretteveuve ».
Mais, comme 1l arrive dans ces sortes d’amitiés spirituelles ou
deux ames fortes se rencontrent, le directeur regoit des legons
qu’il n’attendait pas et se laisse conduire ou il ne pensait pas aller.
Alors qu’elle était encore a4 Dijon, Mme de Chantal noua d’inti-
mes relations avec des carmélites dés que celles-c1 y vinrent s’ins-
taller, Parmi elles se trouvait une Espagnole, Anne de Jésus,
qui avait été compagne de sainte Thérése. L’amie de Frangois

(1) Oeuvres, XIX, 250 (lettre & la Mére de Chantal, vers le 15 juin 1620).
(2) C’est ainsi que M, Maurice Neeser interpréte le mysticisme. « C’est »,
dit-il, «I'état d’ame de celui auquel la Toute Puissance s’est révélée en une
indescriptible intuition...» La religion hors des limites de la raison, 1911.



176 VICTOR BARONI

de Sales fut entrainée sur les hauteurs du Carmel et elle tint fide-
lement son directeur au courant de ses nouvelles expériences.
Celui-ci, malgré un premier contact qu’il avait eu avec le haut
mysticisme a Paris chez M™e Acarie en 1602, se tint d’abord sur
la réserve : « Filez le fil des petites vertus», disait-il. Il recom-
mande la prudence « non pas peut-étre & ceux qui sont fort avan-
cés en la montagne de la perfection, mais pour nous autres qui
sommes encore &s vallées, quoique désireux de monter» (1), 1
it de nouveaux traités mystiques que Mme de Chantal lui envoie.
Ses craintes diminuent, mais évidemment son amie « monte » plus
vite que lui. En 1610, quand elle vient s’établir & Annecy, «1’épa-
nouissement mystique de sainte Chantal est accompli... Clest
désormais dans le parloir de la Visitation et de vive voix que I’hum-
ble évéque achévera sa propre intiation... Dans ce «chétif »
Annecy, voici que, toujours ancienne et toujours nouvelle, une
et multiple, 'idylle mystique se réalise aux yeux émerveillés du
prudent évéque ; voici que palissent les violettes de Philothée,
doucement éclipsées par des fleurs plus éclatantes... On ne dira
jamais assez ce que nous devons a ces quelques femmes [les pre-
miéres Visitandines]... Le Traité de Uamour de Dieu est leur his-
toire. Des chapitres entiers de ce livre sont remplis de sainte Chan-
tal... Il cédait ainsi, et non sans de longues résistances, a la grande
vague mystique qui entrainait alors ’élite du catholicisme fran-
cais. » (2)

En effet, le Traité ne témoigne plus la méme aversion pour
le mysticisme « vertigineux» que 1’Introduction a la vie dévote.
Désormais Francois ne craint pas «les états suréminents». Il
parie méme avec une admiration sans réserve de certaines Ames
qui ont recu des gréices particuliéres: avant toutes les autres,

(1) Oeuvres, X111, 162 (lettre d’avril 1606).

(2) BrEmoxnbp, 11, 556 et 564 a 583. Henry Borpeaux dit en parlant des
ames dirigées par Francois de Sales: « On suit trés bien Dinfluence qu’il
exerca sur elles; on ne peut reconnaitre qu’il en ait, lui, subi aucune, pas
méme celle de M™me de Chantal,» Saint Frangois de Sales et notre ceur de
chair, Paris 1924, p. 151, cf. p. 289. Le romancier est sur ce point en contra-
diction avec son confrére de I’Académie, Il a tort sans doute, et le savant
abbé a raison. La correspondance de Frangois de Sales le prouve. P. Pourrar,
supérieur du grand séminaire de Lyon, spécialiste comme Bremond de
Phistoire du mysticisme, affirme lui aussi I'influence de Jeanne de Chantal
sur Francois de Sales, La spirttualité chrétienne, 111, 461, Paris 1927,



FRANGOIS DE SALES 177

sainte Thérése, dont «la trés savante ignorance fait paraitre trés
ignorante la science de plusieurs gens de lettres », puis saint Denys
I’Aréopagite, saint Bernard, saint Frangois d’Assise, Catherine
de Sienne et Catherine de Génes. Le couvent de la Visitation d’An-
necy est comme une serre chaude favorable 4 1’éclosion de la vie
mystique, une sorte de laboratoire d’expériences surnaturelles ;
les oraisons extraordinaires, les révélations et les extases n’y sont
pas rares. Quant aux « suavités », Francois ne les traite plus avec
ironie. Autrefois, il ne voulait pas qu’on se complit dans l'eau
de naffe ; maintenant, 1l compare 1’ame mystique & «une goutte
d’eau élémentaire jetée dans un océan d’eau de naffe ». Lui qui
raillait doucement les larmes, les élancements, les ravissements,
il ne parle plus que de pamoisons, de langueurs, de plaies dou-
loureusement amoureuses et amoureusement délicieuses, de
mort amoureusement vitale...

« Cette allectiony, disait-il & Jeanne de Chantal en parlant de
son amitié pour elle, «est blanche plus que la neige, pure plus que
le soleil : ¢’est pourquoi je lui ai laché les rénes.» (1) Il a laché
aussi les rénes & son amour pour Dieu, dont il annonce ’accom-
plissement dans «un grand et solennel baiser nuptial qui doit
durer éternellement ». (2)

Objets de la puéte.

Tout enfant déja, Francois eut une dévotion particuliére pour
la sainte Vierge. Jeune homme, 1l fit veeu de chasteté devant
la célébre statue de la Vierge Noire en I’Eglise de Saint-Etienne
des Greés a Paris. « Son imagination chaste et vive», écrit Sainte-
Beuve, «avait besoin, pour se reposer, de cette figure céleste et
souriante de la Mére de Dieu.» (3) La Vierge occupe une grande
place dans ses lettres et ses ouvrages mystiques, si bien qu’on a
pu écrire « La vie de Notre-Dame tirée des ceuvres du Bienheureux
Frangois de Sales» (4).

Il affirme son immaculée conception. Bien qu’elle soit née d’un
pére et d’une meére,

) Oeuvres, XIII, 84 (lettre du 1°T aolit 1605
) Traité, 111, 6. )

) Port-Royal, I, 232 (Paris 1912).

)

(1
(2
(3
{4) Ch. Crair, Paris 1881,



178 VICTOR BARONI

elle a un grand avantage par dessus tous les Bienheureux, qui est
qu’elle s’est donnée et totalement dédiée au service de Dieu dés I'ins-
tant de sa conception, puisqu’il n’y a nul doute qu’elle n’ait été toute
pure et n’ait eu I'usage de raison dés que son &me fut mise en ce petit
corps formé dans les entrailles de sainte Anne. (1)

Francgois parle avec attendrissement de la présentation de la
Vierge au temple ; il la voit portée par ses parents ou venant &
petits pas, Agée de trois ans. L’enfance de la Vierge est un sujet
dont il dit qu’il « ne se lasse pas de puiser dans sa profondité ».

Certes, cette glorieuse Vierge a été comme une belle rose parmi
les épines ; et, bien qu’elle ait toujours répandu une odeur de parfaite
suavité tout le temps de sa vie, s1 est-ce qu’au matin de sa douce
enfance elle a jeté une senteur merveilleusement suave. Cette aimable
Pouponne ne fut pas plus tét née qu’elle commenca d’employer sa
petite langue a chanter les louanges du Seigneur, et tous ses autres
petits membres pour le servir. (2)

En grandissant, la Vierge rayonna toujours plus d’une incom-
parable beauté, et Frangois la contemple longuement. Ecoutons-
le précher le jour de la féte de saint Lue, I’évangéliste, dont la
tradition rapporte qu’il peignit un portrait de la Vierge :

O mon Dieu, que de suavités regut ce Saint en son intérieur, arrétant
sa vue sur le front de la bienheureuse Vierge : et non seulement sur
le front, ains aussi sur tout ce doux et béni visage. Quelle pudicité
virginale y apergut-il ! Que s1 les filles, pour peu qu’elles soient de bon
naturel, montrent leur pudeur en leur face, rougissant pour Ja moindre
parole qu’on leur dise, 6 Dieu, quelle pensez-vous devait étre celle qui
se voyait en la face de cette sainte Vierge lorsqu’elle était regardée
de son peintre ? Que d’admirables vertus il découvrit en ce pudique
et chaste regard ! quel contentement de considérer celle qui est plus
belle que le Ciel ou que la plaine diaprée de la variété de tant de
fleurs, et qui surpasse en beauté les Anges et les hommes ! Mais qui
pourrait penser 'humilité avec laquelle saint Luc la pria de le regarder,
et la douceur et simplicité avec laquelle Notre Dame le fit ? O que de
lumiéres 1l recut par ce regard sacré, que son cceur demeura enflammé
de son amour, que de connaissances 1l tira quand les yeux de cette douce
Vierge s’arrétérent sur lui! Ils imprimeérent alors en son cceur un si
grand amour de la pureté qu’il y persévéra constamment tout le temps
de sa vie et garda le célibat. (2)

(1) Oeugpres, IX, 384 ss (sermon du 21 nov. 1620, pour la féte de la Pré-
sentation).

(2) Ibid., X, 127 (sermon du 18 oct. 1621, pour la féte de saint Luc).



FRANCOIS DE SALES 179

L’histoire de Luec, le peintre, est légendaire, mais I'expérience
décrite 1¢1 est authentiquement celle de Francois de Sales.

La Vierge était s1 belle que le Roi du ciel la voulut «non seu-
lement pour son Epouse ains aussi pour sa Mére » (1).

Lorsque le pére éternel jeta les yeux sur ses sandales ou souliers
[son humilité], 11 en fut tellement épris qu’il se laissa gagner et lui
envoya son Fils, lequel s’incarna en ses trés chastes entrailles. (2)

Avec quelle dévotion devait-elle aimer son corps virginal, non
seulement parce que c¢’était un corps doux, humble, pur, obéissant
au saint amour et qu’il était tout embaumé de mille sacrées suavités,
mais aussi parce qu’il était la source vivante de celui du Sauveur...
(C’est pourquoil, quand elle mettait son corps angélique au repos du
sommeil : Or sus, reposez, disait-elle, 6 tabernacle de 1’Alliance, Arche
de la sainteté, trone de la Divinité : allégez-vous un peu de votre
lassitude, et reposez vos forces par cette douce tranquillité. (3)

Chaque fois que Francois parle de la maternité de la Vierge,
c’est avec une «assistance particuliere ». Rappelons que 'insti-
tut de religieuses fondé par lui avec l'intime collaboration de
Jeanne de Chantal a pour patronne «la Bienheureuse Vierge de
la Visitation », et que la création de l'ordre nouveau s’associe
dans son esprit avec 'tmage de la Vierge enceinte venant faire
visite & Elisabeth, d’oi le nom de Visitation (4). C’est & la Vierge
aussi qu’il dédie le Traité de 'amour de Dieu, parce que de toutes
les créatures, c’est elle qui a pratiqué 'amour le plus parfait,
jusqu’a la blessure mortelle de I’'amour ; elle mourut par un excés
d’amour, en contemplant son Fils, « toute ravie et transportée ».

Je considérais au soir, selon la faiblesse de mes yeux, cette reine

mourante d’un dernier accés d’une fievre plus suave que toute santé
qui est la fievre d’amour. (5)

Charles Flachaire a fait cette remarque intéressante que
« ¢’est surtout depuis 1605, c’est-a-dire depuis sa rencontre avec
la baronne de Chantal, que saint Frangois unit, dans ses salu-
tations épistolaires, Notre Dame et Jésus » (6).

(1) Oeuvres, 1X, 391 (sermon du 21 nov. 1620, pour la féte de la Pré-
sentation).

(2) Ibid., IX, 163 (sermon du 2 juillet 1618, pourla fétedela Visitation).

(8) Traité, 111, 8.

(&) Oeuvres, X1V, 349 et 324.

(5) Ibid., XVII, 270 (lettre & Jeanne de Chantal, 15 aott 1616).

(6) Ch. Fracuaire, La dévotion a la Vierge au commencement du XV IIe
siecle, p. 35, Paris 1916.



180 VIETOR BARONI

La dévotion de Frangois de Sales a4 I'enfant Jésus a des accents
de sentimentalité doucereuse et précieuse. Avec M™me de Chantal,
il se penche extasié sur la créche de Bethléem. Il éprouve alors
une tendresse débordante et presque sensuelle. Les lettres qu’il
écrit & son amie la veille ou le jour de NoZl sont des hymnes
d’amour :

H¢, vrai Jésus | que cette nuit est douce, ma trés chére fille ! « Les
cieux », chante 'Eglise, «distillent de toutes parts le miel»; et moi
je pense que ces divins Anges qui résonnent en ’air leurs admirables
cantiques, viennent pour recueillir ce miel céleste sur les lis ou il se
trouve, sur la poitrine de la trés douce Vierge et de saint Joseph. J'ai
peur, ma chére Fille, que ces divins Esprits ne se méprennent entre
le lait qui sort des mamelles virginales, et le miel du Ciel qui est
abouché sur ces mamelles. Quelle douceur de voir le miel sucer le lait.(1)

Le grand petit Enfant de Bethléhem soit a jamais les délices et les
amours de notre cceur, ma trés chére Mére, ma Fille... 51 je le vois
sur les genoux de sa sacrée Mére, ou entre ses bras, ayant sa petite
bouchette, comme un bouton de rose attachée au lis des saintes ma-
melles, & Dieu, je le trouve plus magnifique en ce trone, non seulement
que Salomon dans le sien d’ivoire, mais que jamais méme ce Fils
éternel du Pére ne fut au Ciel ; car s1 bien le Ciel a plus d’étre visible,
la Sainte Vierge a plus de vertus et perfections invisibles, et une goutte
du lait qui flue virginalement de ses sacrés sucherons, vaut mieux
que toutes les influences des cieux... J’ai une lumiére toute particuliére
qui me fait voir que l'unité de notre cceur est ouvrage de ce grand
Unisseur, et partant, je veux désormais non seulement aimer, mais
chérir et honorer cette unité comme sacrée. (2)

Voici une lettre du méme ton adressée & une religieuse :

Je vous promets qu'en cette Messe de minuit, en iaquelie 1l me
semblera voir une créche sur ’autel et le divin Poupon faisant ses
doux yeux pleins de larmes plus précieuses que des perles, je 'offrirai
a Dieu son Pére avec le congé de sa Mére, et le demanderal pour vous,
afin qu’il soit a jamais le cceur de votre cceur et 'unique Epoux de
votre ame. O ma Fille, tenez bien ce divin Enfant entre vos bras et
lui donnez vos mamelles... (3)

L’enfant Jésus n’est pas toujours seulement objet d’adoration ;

il peut devenir aussi le symbole de certains états d’oraison.

(1) Oeuvres, XIV, 392 (lettre & Mme Chantal, 25 déc. 1610 ?),
(2) Ibid., XVI, 120 s. (lettre a Mme de Chantal, 25 déc. 1613 ?).
(3) Ibid., XVII, 116 (4 une religieuse, la veille de No&l),



FRANCOIS DE SALES 181

Dans ce cas, le nourrisson divin porté dans les bras de sa mére
n’est plus simplement un touchant tableau offert & la contempla-
tion ; d’objectif qu’il était, il devient subjectif, et sert & repré-
senter I’Ame en repos dans le sein de son Dieu, comme nous le
verrons plus loin.

Dans la contemplation du Crucifié, il y a un ressort moral pro-
fond : elle fait aimer celui qui souffre & cause des pécheurs, elle
fait hair le péché, cause de sa mort. Mais cette contemplation
perd souvent chez Francois de Sales tout caractére moral. Il
fait des descriptions réalistes du divin supplicié, de sa téte cou-
ronnée d’épines, du sang qui ruisselle de son visage, de tout son
corps meurtri. Il parle avec prédilection de Madeleine devant la
croix : «Elle se relevait sur ses pieds, fichait ardemment ses
yeux sur lui, mais elle n’en voyait qu'une certaine blancheur
pale et confuse » (1). Notre mystique a une dévotion particuliére
pour les plaies du Crucifié et principalement pourla plaie au cété.
Le mont Calvaire est la vraie école de ’amour ; c’est 1a que les
ames fideles, abeilles mystiques, viennent puiser dans les plaies
du lion de la tribu de Juda le miel de I'amour. (2) Ce genre de
piété remonte & saint Bernard et & saint Bonaventure, comme
Vattestent les nombreuses citations de ces deux mystiques qui
constituent une notable partie d’un sermon sur les cing plaies
de Notre Seigneur ; bien que ce sermon soit d’une authenticité
un peu douteuse, il ne détonne pas dans I’ceuvre de Francois
de Sales. L’auteur montre dans les plaies du Christ des sour-
ces de grace, de miséricorde et de salut ; ce sont des refuges de
I’ame dans lesquels il faut se retirer souvent.

J’établirai ma demeure dans la fournaise d’amour, dans le divin
ceeur transpercé pour moi. Auprés de ce foyer brilant, je sentiral
ranimer au milieu de mes entrailles la flamme d’amour jusqu’ici
languissante. Ah ! Seigneur, votre cceur est la véritable Jérusalem...

Habitant de cette cité divine, je boirai & longs traits dans les fon-
taines de mon Sauveur, je collerai mes lévres sur le sang qui en dé-
coule, je m’enivrerai de cette liqueur précieuse, et dans ma sainte
ivresse j'irai chantant par les rues de Jérusalem I’ Alleluia de I’amour.(3)

(1) Oeuvres, XI1I, 81 (lettre & M™me de Chatal, 1°T aotut 1605).

(2) Traué, X1I, 13.
(8) Oeuvres, VIII, 433s.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N, s., t. xvI (N® 68, 1928), 12



182 VICTOR BARONI

Francois conseilla & Mme de Chantal de se retirer chaque jour
dans 1'une des plaies du Crucifié, ce qu’elle faisait fidélement.
« Le dimanche, elle se retirait dans la plaie du coté; le lundi,
dans celle -du pied gauche ; le mardi, dans celle du pied droit ;
le mercredi, dans celle de la main gauche ; le jeudi, dans celle
de la main droite ; le vendredi, dans les cicatrices de son ado-
rable chef ; le samedi, elle rentrait dans celle du ¢6té, pour finir
la semaine par ou elle 'avait commencée. » (1)

C’est dans le Cceur de Jésus, ouvert par la plaie au coté, qu’il
donne rendez-vous 4 Mme de Chantal :

J'espére que vous serez dans la caverne de la tourterelle ei au
cOté percé de notre cher Sauveur. Je veux bien m’essayer d’y étre
souvent avec vous... Hier je vous vis, ce me semble, que, voyant
le c6té de notre Seigneur ouvert, vous vouliez prendre son cceur pour
le mettre dans le vétre, comme un roi dans son petit royaume ; et
bien que le sien secit plus grand que le votre, s1 est-ce qu’il le raccour-
cirait pour s’y accommoder. (2)

On voit poindre ic1 la dévotion au Sacré-Ceeur qui devait jouer
un si grand role plus tard et dont certaines manifestations furent
une vraie dégénérescence de la piété chrétienne.

N’oublions pas cependant que I'adoration des mystéres de Jésus
et de la Vierge ne sont qu’une sorte d’accompagnement du mys-
ticisme de Francois de Sales. La mélodie essentielle nous est
donnée par la succession des divers « états d’oraison ».

Les degrés de Uorarson mystique.

Nous ne prenons pas ici le mot d’oraison pour la seule priére
ou ¢«demande de quelque bien»... En somme, I’oraison n’est autre chose
qu'une conversation par laquelle I'dme s’entretient amoureusement
avec Dieu de sa trés aimable bonté, pour s’unir et joindre a icelle...
Elle s’appelle mystique parce que la conversation y est toute secréte,
et ne se dit rien en icelle entre Dieu et 'Ame que de cceur a cceur, par
une communication incommunicable a tout autre qu’a ceux qui la font.
Le langage des amants est si particulier que nul ne l’entend qu’eux-
mémes. (3)

(1) Mémoires de la Mére de Cravey, p. 75, Paris 1893.
(2) Oeusvres, X1V, 253 (lettre du 25 fév. 1610).
(38) Traité, VI, 1.



FRANGOIS DE SALES 183

Dans l'oraison de Frangois de Sales, telle gu’elle est décrite
dans le Traité de Pamour de Dieu, nous distinguons nettement
les deux tendances fondamentales que Leuba a signalées chez les
mystiques chrétiens : une tendance & la jouissance et une ten-
dance 4 «l’'universalisation de l’action » (1). Mais il ne semble
pas, comme le pense le psychologue américain, que ces deux
tendances soient en guerre I'une avec l'autre. Elles cheminent
cote a codte et se soutiennent mutuellement. La premiére domine
dans 'expérience de l'introversion ou I’dme jouit de la présence
intime de Dieu, la seconde provoque la mort mystique ou mort
a soi-méme, et rameéne I’ame & extraversion ou activité désin-
téressée (2). Le caractére érotique de la premiére expérience
apparait clairement chez Francois de Sales. Le caractére moral
des deux autres est non moins évident. C’est I'introversion que
Francois désigne plus particuliérement sous le nom d’oraison.
C’est elle que nous devons décrire &4 présent.

L’oraison prend naissance dans une «aspiration » de l'ame
vers Dieu, comparable au désir de ’amante ou a I'appétit du
Nourrisson :

Nos cceurs, aprés tant de langueurs et de désirs, arrivant a la source
forte et vivante de la Divinité, tireront par leur complaisance toutes
les perfections de ce Bien-aimé, et en auront la parfaite jouissance... ;
le cher époux entrera dedans nous, comme dans son lit nuptial, pour
communiquer sa jole éternelle & notre ame. (3)

De méme l'enfant «trépigne d’aise » quand il voit découvrir
le sein de sa meére.

Le premier degré de I'oraison est la « méditation », par laquelle
on cherche a4 «exciter la volonté a de saintes affections et réso-
lutions ».

La céleste amante, comme une abeille mystique, va voletant au
Cantique des Cantiques, tantot sur les yeux, tantdt sur les lévres,

(1) James Leusa, Les tendances fondamentales des mysiiques chrétiens,
Revue philosophique 1902 ; The State of Mystical Death, The American
Journal of Psychology 1903.

(2) SiLBERER, Probleme der Mystik und ihrer Symbolik, Wien und Leipzig
1914 ; Froumrnoy, Une mystique moderne, Archives de psychologie, t. XV
1915,

(3) Traité, V, 1.



184 VICTOR BARONI

les joues, sur la chevelure de son Bien-aimé, pour en tirer la suavité
de mille passions amoureuses, remarquant par le menu tout ce qu’elle
trouve de rare pour cela: de sorte que toute ardente de la sacrée
dilection, elle parle avec lui, elle I'interroge, elle ’écoute, elle soupire,
elle aspire, elle 'admire, comme lui, de son c6téjla comble de con-
tentements, 'inspirant, lul touchant et ouvrant le cceur, puis répan-
dant en icelui des clartés, les lumiéres et des douceurs sans fin. (1)

La «contemplation » est un degré plus avancé d’intimité,
Ce n’est plus une recherche, c’est une vue «simple et ramassée »,
(’est déja une possession et une jouissance,

comme celul qui d’un trait d’ceil, passant sa vue dés la téte jusques
aux pieds de son épouse richement parée, aurait attentivement tout
vu en général et rien en particulier. (2)

Par la contemplation s’opére l'introversion proprement dite.
Citons les symboles les plus caractéristiques dont Francois de
Sales se sert pour décrire cette expérience :

Lors les puissances, voire méme les sens extérieurs de l’ame, par
un certain secret consentement se retournent du coté de cette intime
partie ou est le trés aimable et trés cher Epoux... En somme tout ce
recueillement se fait par 'amour, qui sentant la présence du Bien-
aimé par les attraits qu’il répand au milieu du cceur, ramasse et rap-
porte toute I’Ame vers icelul par une trés aimable inclination, par un
trés doux contournement et par un délicieux repli de toutes les facultés
du c6té du Bien-aimé, qui les attire a soi par la force de sa suavité,
avec laquelle 1l he et tire les cceurs, comme on tire les corps par les
cordes et liens matériels. (3)

Lors se fait une contemplation d’ardeur et de certaine sorte de
ferveur comme quasi d’empressement, qui remue toute l'dme a se
serrer et presser autour de son Bien-aimé, comme ferait une épouse,
laquelle inopinément aurait trouvé son époux en sa chambre, revenu
de quelque voyage. O Dieu, comme serait-elle émue ! quel accueil
amoureux ! quel empressement de caresses, sans ordre ni méthode ! (4)

Nous avons ici ce qu’on pourrait appeler le symbole nuptial ;
et voici le symbole maternel, dérivé du culte de la Vierge, qui

décrit peut-tre mieux encore ce « recueillement amoureux »:
(1) Traite, VI, 2.
(2) Ibid., VI, 6.
(3) Ibid., VI, 7.
(4) Premiére rédaction du Traité ; Oeuvres, V, 392.



FRANGOIS DE SALES 185

Imaginez-vous la trés sainte Vierge Notre Dame, lorsqu’elle eut
concu le Fils de Dieu son unique amour... Toute son dme était ramas-
sée dedans elle-méme, et a mesure que la divine Majesté s’était, par
maniére de dire, rétrécie et apetissée dedans son ventre virginal,
son Ame agrandissait et magnifiait son infinie bonté, son esprit tres-
saillait en Dieu son Sauveur, c’est-a-dire en ses entrailles, ou Dieu
était. Son Bien-aimé était tout a elle, et elle tout & lui ; et elle n’élan-
gait pas ses facultés bien loin, ains les ramassait et recueillait en elle-
méme, puisque son Bien-aimé était dedans son cceur, en sa propre
poitrine, entre ses mamelles. Cest cela que quelques-uns appellent
introversion, c’est-a-dire retour de I’Ame en soi-méme, y apercevant
le Saint-Esprit qui D'attire insensiblement par des attraits seciets
mais délicieux, dont il appelle ses puissances et les raméne en dedans,
comme les repliant sur elles-mémes. (1)

Quand l'introversion s’est en quelque sorte achevée dans un
état de jouissance tranquille ou « oraison de quiétude », le sym-
bole le plus suggestif est celuil de I’enfant sur le sein de sa mére :

N’avez-vous jamais pris garde, Théotime, a I’ardeur avec laquelle
les petits enfants s’attachent quelquefois au tétin de leurs meéres
quand ils ont faim ? On les voit grommelant, serrer et presser de la
bouche le chicheron, sucant le lait si avidement que méme ils en donnent
de la douleur & leurs méres. Mais aprés que la fraicheur du lait a aucune-
ment [en quelque fagon] apaisé la chaleur appétissante de leur petite
poitrine, et que les agréables vapeurs qu’lls envolent a leur cerveau
commencent a les endormir, Théotime, vous les verriez fermer tout
bellement leurs petits yeux et céder petit a petit au sommeil, sans
quitter néanmoins le tétin, sur lequel ils ne font nulle action que celle
d’un lent et presque insensible mouvement de lévres, par lequel ils
tirent toujours le lait qu’ils avalent imperceptiblement : et cela ils
le font sans y penser, mais non pas certes sans plaisir, car si on leur
ote le tétin avant que le profond sommeil les ait accablés, ils s’éveillent
et pleurent amérement, témoignant par la douleur qu’ils ont en la
privation qu’ils avalent beaucoup de douceur en la possession. Or 1l
en est de méme de I’Ame qui est en repos et quiétude devant Dieu;
car elle suce presque insensiblement la douceur de cette présence,
sans discourir, sans opérer, et sans faire chose quelconque par aucune
de ses facultés sinon par la seule poimnte de la volonté, qu’elle remue
doucement et presque imperceptiblement, comme la bouche par la-
quelle entre la délectation et ’assouvissement insensible qu’elle prend
a joulr de la présence divine. Que si on incommode cette pauvre petite
pouponne et qu’on lui veuille 6ter la poupette, d’autant qu’elle semble

(1) Premiére rédaction du Trauté; Oeuvres, V, 391s; cf. 1V, 328,



186 VICTOR BARONI

endormie, elle montre bien alors, qu’encore qu’elle dorme pour tout
le reste des choses elle ne dort pas néanmoins pour celle-la ; car elle
apercoit le mal de cette séparation et s’en fache, montrant par
la le plaisir qu’elle prenait, quoique sans y penser, au bien qu’elle
possédait. (1)

L’oraison peut aller plus loin que cet état de quiétude jusqu’a
« 'union parfaite » avec Dieu. Ce n’est pas simple jonction, mais
pénétration « par un serrement et élan cordial », comme font
les nourrissons qui « se pressent et se serrent par petits élans que
le plaisir de téter leur donne ».

Voyez donc ce beau petit enfant auquel sa mére assise présente son
sein ; 1l se jette de force entre les bras d’icelle, ramassant et pliant
tout son petit corps dans ce giron et sur cette poitrine aimable... Il
semble qu’il se veuille tout enfoncer et cacher dans ce sein agréable
duquel 1l est extrait. (2)

Cette union peut se faire par des élancements répétés ou par
un continuel avancement et pressement comme celui d’une grande
masse de plomb qui se presse contre le sol et s’y enterre & cause
de son poids. L’dme coopére & cette union, mais le role principal
est joué par Dieu. Dieu n’est pas pour Frangois un principe abs-
trait. Il vient au devant de ’dme et lui fait golter sa grace. Du
point de vue psychologique on peut dire que ce Dieu représente
des puissances inconscientes avec lesquelles la volonté consciente
cherche 4 se mettre en harmonie. Notre mystique analyse avec
une grande finesse les diverses relations possibles entre l'effort
conscient, représenté par l’enfant, et 'impulsion inconsciente,
représeniée par la mére, dans leurs tentatives d’union.

Notre Seigneur montrant le trés aimable sein de son divin amour
a I’ame dévote, 1l la tire toute a so1, la ramasse, et, par maniére de
dire, 1l replie toutes les puissances d’icelle dans le giron de sa douceur
plus que maternelle ; puis, brilant d’amour 1l serre I’Ame, 1l la joint,
la presse et colle sur ses lévres de suavité et sur ses délicieuses mamelles,
les baisant du sacré baiser de sa bouche, et lui faisant savourer ses
tétins meilleurs que le vin. Alors I’Ame, amorcée des délices de ses
faveurs, non seulement consent et se préte a 'union que Dieu fait,
mais de tout son pouvoir elle coopére, s’efforcant de se joindre et
serrer de plus en plus a la divine bonté. (2)

(1) Traité, VI, 9.
(2) Ibid., VII, 1.



FRANGOIS DE SALES 187

Quelquefois elle ne coopére méme pas : elle est emportée comme
I’enfant assoupi que sa mere enléve. Ou bien elle ne fait que répon-
dre a la sollicitation. Mais elle peut aussi prendre 'initiative et
la grace seconde alors ses efforts, comme il en serait de nauto-
niers poussant un navire chargé de fer vers une montagne aiman-
tée qui attirerait le bateau. _

Quand 'oraison d'union se prolonge, elle s’appelle « extase ou
ravissement », car ’Ame n’est plus en soi-méme, mais en Dieu ;
elle est abimée en lui comme une goutte d’eau dans 'océan.
L’amour a rendu I’Epoux «fluide et coulant », et I'Epouse elle-
méme est «toute fondue d’amour ».

L’ame sort par cet écoulement sacré et fluidité sainte, et se quitte
sol-méme, non seulement pour s’unir au Bien-aimé, mais pour se
méler toute et se détremper avec lu1. (1)

L’amour divin peut étre d’une violence telle qu’il entraine 1’ame
au dela du «ravissement» et brise son enveloppe charnelle.
Francois de Sales décrit «les blessures de 1’amour sacré» en
termes trés humains. Il les compare & celles de ce jeune homme
entré en conversation «libre, sain et fort gai», et qui sent apres
un instant que «’amour se servant des regards, des maintiens,
des paroles, voire méme des cheveux d’une imbécile et faible
créature, comme d’autant de fleches, aura féru et blessé son chétif
ceeur en sorte que le voila tout triste, morne et étonné» (2).
Douleur aimable, comme celle de sainte Thérése qu'un séraphin
percait d’une fleche d’or, ou celle de Catherine de Génes dans
le ceeur de laquelle Dieu décocha sa sagette d’amour, ou encore
celle de ’admirable Frangois d’Assise dont la vie ne fut que «lar-
mes, soupirs, plaintes, langueurs, définements, pAmoisons amou-
reuses » ; ses extases furent s1 amoureusement douloureuses et
douloureusement amoureuses qu’elles firent apparaitre des stig-
mates sur son corps.

A son degré supréme, I’amour «donne son coup droit dans le
milieu du cceur, et si fortement qu’il pousse I’dme dehors de
son corps ». C’est «la trés heureuse mort des amants qui vaut
mieux que cent vies» Avec la crédulité que nous lui connais-
sons, Frangois cite les exemples de mort amoureuse de plusieurs

(1) Traité, VI, 12.
(2) Ibid., VI, 13.



188 VICTOR BARONI

saints, en particulier d’un gentilhomme qui, aprés un pélerinage au
pays du Sauveur, s’en vint mourir d’amour sur le mont Olivet ; un
médecin ayant ouvert sa poitrine trouva ce brave cceur déchiré
« avec ce sacré mot gravé au-dedans d’icelui : Jésus mon amour ! »
L’histoire de Philippe Nerius est plus merveilleuse encore :
Pamour lui rompit la quatriéme et la cinquiéme cdte afin qu’il
put recevoir plus d’air pour rafraichir son ceceur. Mais de tous les
exemples, le plus sublime est celur de la sainte Vierge qui trouva
dans la mort « les souveraines délices de I’'amour » (1).

Nous sommes arrivés, dans notre description de I'oraison mys-
tique, au point culminant, ou ’amour, dépassant les limites des
forces humaines, brise le corps. Force nous est d’admettre que
Francois n’a franchi cette étape qu’en imagination,

La signification des symboles.

Quelle est la juste portée des innombrables images qui sor-
tent a jet continu de I'imagination ensoleillée de Francois de Sales ?

Une premiére remarque s’impose : les mots n’éveillent pas a
toutes les époques les mémes associations d’idées. Le style de
Francois de Sales a encore la verdeur du seiziéme siécle et déja le
gotit précieux du dix-septiéme, La famiharité des images dans ce
temps-la, écrit M. Rébelliau, «va en plus d’'un lieu jusqu’a des
précisons réalistes effarouchantes aux pudeurs modernes... ;
rappelons-nous qu’elles ne I’étalent point au temps de saint Frangois
de Sales, et que «’honnéte homme » et méme « ’honnéte dame »
de I'an 1600 croyait pouvoir entendre des propos — méme en
chaire — et lire des livres, dans lesquels toutes choses étaient
appelées de tous leurs noms» (2). Pour comprendre comment notre
auteur a pu s’exprimer avec une liberté de langage inconnue des
écrivains religieux d’aujourd’hui, il faut lire quelques textes des
auteurs spirituels de son époque, prédicateurs ou mystiques ;
quel réalisme truculent et quel mauvais gotit souvent ! Par com-
paraison, Frangois parait alors relativement modéré et discret (3).

(1) Trauté, VII, 9, 11, 12 et VI, 15.

(2) PeTiT pE JuLLEVILLE, Histoire de la littérature francaise, 111, 395,

(3) BrEMoND signale parmi les pages les plus «irritantes » de ce temps-la
une « oraison de tous les membres de la sacrée Vierge Marie»; Op. cit., I,
327. M. Francis ViNceENT cite ce passage du P. Binet qui était un homme
de véritable mérite : « C’est une belle imagination de ceux qui disent que,



FRANGOIS DE SALES 189

Il y aurait aussi toute une étude a faire sur le role de la tra-
dition mystique et l'utilisation d’images accréditées par des
autorités vénérables. Le symbole nuptial n’est pas une invention
de Francois de Sales; il imprégne toute la théologie mystique
ou 1l est entré a4 la faveur du Cantique des cantiques et sous
le patronage de Salomon. Le symbole de I’enfant sur le sein de
sa mere, Frangois le tient de la grande mystique espagnole :
« La bienheureuse Mére Thérése ayant écrit qu’elle trouvait cette
simiitude & propos, je I’a1 ainsi voulu déclarer» (1) ; 1l n’utilise
pas ce symbole avant d’avoir subi 'influence de la sainte d’Avila ;
on le chercherait en vain dans I'Introduction a la vie dévote.

Faisons donc une large part, dans le symbolisme de Frangois
de Sales, a I'influence de son temps et de la tradition mystique.
Mais cherchons plus loin. Selon lui-méme, le sens de ses « simili-
tudes » est tout spirituel, «sublimé », diraient les psychologues.
Comme des contemporains lui reprochaient déja le réalisme de
certaines de ses images, 1l déclara que c’étaient les plus néces-
saires & la compréhension du Traité. Et dans un sermon, il a fait
cette judicieuse remarque que

souvent 1l arrive aux fols amoureux du monde de proférer des
paroles qui certes seraient ridicules si elles ne sortaient d’'un cceur
passionné ; ils disent ce que la force de I’amour leur fait dire, et ce
langage n’est entendu que de ceux qui savent que c’est que d’aimer.
Il en est de méme de 'amour divin, la force duquel fait employer
des mots qui seralent sujets a censure s’ils n’étaient compris de ceux
qui connaissent le langage de ce céleste amour. (2)

Le symbolisme de Francois de Sales est prodigieux de richesse
et de variété. A chaque page qu’il écrit, 1l y a des parfums, des
sons, de la lumiére, des couleurs, des douceurs et des caresses.
C’est un fourmillement d’images qui s’adressent & tous les sens
du lecteur et qui évoquent a son esprit toute la souriante nature :
des arbres, des fleurs odorantes et bariolées, des oiseaux exoti-

qui veut bien vendre une esclave qui est enceinte, il faut évaluer le fils
qu’elle porte dans son ventre, et si I'on pouvait savoir que ce fils dit étre
quelque chose de bien grand, il faudrait vendre cela autant que vaut la
mére et autant que vaudrait le fils... Voulez-vous savoir combien vaut N.-D.
enceinte de J.-C. ? » Saint Frangois de Sales directeur d’dmes, p. 493.

(1) Trauté, VI, 9.

(2) Oeuvres, X, 321 (sermon du 10 mars 1622).



190 VICTOR BARONI

ques ou familiers aux plumages éclatants et aux voix himpides,
des abeilles bourdonnantes, des poissons dans l'onde pure et
fraiche, le soleil, I'espace et 'océan... Mais les symboles les plus
fréquents, et assurément les plus 1mportants, sont empruntés
aux affections humaines. Ils peuvent se classer en trois types
bien distincts : 'amante attirée par son amant, I'enfant attaché
au sein de sa meére, la meére tenant son enfant dans les bras ; sym-
bole nuptial, symbole infantile et symbole maternel. Le premier
est celur qui apparait le plus souvent dans tous les écrits de notre
mystique ; le second ne devient fréquent qu’a partir de 1610,
et sous I'influence combinée de sainte Thérése et de Jeanne de
Chantal ; le troisiéme reste en arriére des deux autres. (1)

Toutes ces images ne sont que la traduction des mouvements
de I'amour religieux. Elles expriment des « fonctions » supéricures
de ’ame ; autrement dit, ce sont des symboles « fonctionnels »,
dans le sens que Silberer donne & cette expression. Le fait méme
qu’ils sont interchangeables, malgré la diversité de leurs sens
naturels, prouve bien que ce n’est pas le sens priritif et matériel
qui 1mporte, mais le sens anagogique (2) et spirituel. Considérés
au point de vue de la sunple sensation, les symboles sont incohé-
rents et offrent des absurdités. Il est bien évident que la con-
science du mystique et celle du petit enfant qui téte sa mére ne
sont pas une seule et méme chose, pas plus que ’extase religieuse
et le «baiser nuptial ». Il est curieux de voir notre prédicateur,
dans un sermon a des religieuses, hésiter entre deux symboles :

Dites-mo1 ce que vous aimeriez le mieux, ou d’étre portées par ce
cher Sauveur comme saint Ignace, ou de le porter entre vos bras
comme fit Siméon ? Certes, tous deux sont bien heureux... Mais s1
vous aviez & choisir, lequel prendriez-vous ? Vous y penserez, car ce
ne sera pas une pensée inutile. (3)

Voir dans l'incohérence des symboles le symptome d’«une
sexualité hésitante » (4), c’est méconnaitre leur valeur spiri-

(1) Il n'est pas exact de voir dans le symbole infantile «un type unique
en importance»; F. MorEewr, L’introversion mystique, p. 234. Nous avons
compté approximativement que dans tout le Traité, ’auteur se sert trente-six
fois du symbole infantile et cent trente-trois fois du symbole nuptial.

(2) Anagogique : « quis’éléve du sens littéral au sens spirituel» ; LiTTRE,

(8) Oeuvres, X, 178 (sermon du 2 fév. 1622).

(4) MoreL, p. 240.



FRANGOIS DE SALES 191

tuelle. Frangois de Sales n’ignore pas qu’il y a entre 'amour
sensuel et 'amour divin uve relation. Il donne méme sur cette
relation une théorie analogue 4 la théorie moderne de la subli-
mation. Selon lui, 'amour est un en son essence, mais il peut
s'avilir ou s’ennoblir, descendre au niveau des bétes ou s’élever
jusqu’aux anges. Les extases spirituelles ravissent ’ame au-
dessus de sa condition naturelle et sont & 'opposé des extases
sensuelles qui mettent ’ame « hors de sa propre dignité spiri-
tuelle, et au-dessous de sa condition naturelle ». Les affections
humaines, en particulier 'amour conjugal, sont belles et pures
et, dans leur fond, spirituelles ; aussi est-il permis de les prendre
pour images de 'amour divin. Mais comme 'amour perd en
intensité lorsqu’il se disperse en étendue, quiconque le veut fort,
doit «en retenir la vertu et la force dans les limites des opérations
spirituelles ; car qui voudrait 'appliquer aux opérations de la
partie sensible ou sensitive de notre ame, il affaiblirait d’autant
les opérations intellectuelles, esquelles toutefois consiste I’amour
essentiel ». En conséquence, 'amour sensuel, loin de développer
et d’entretenir 'amour essentiel, l'affaiblit plutot et le dis-
sipe. Il se fait ainsi entre les deux amours un jeu de bascule.
Ils sont unis par un lien vital. Sans que 'un soit la cause de
I’autre, 1l v a entre eux dépendance et influence réciproques.
Un amour vigoureux entraine aprés lui toutes les puissances de
I’dme ; amour d’une créature fait cela ; 'amour de Dieu le fait
mieux encore ; 11 peut absorber les passions inférieures comme
le soleil absorbe la lumiére des étoiles. « O sainte et sacrée alchi-
mie ! », s’écrie Frangois, « & divine poudre de projection, par
laquelle tous les métaux de nos passions, affections et actions
sont convertis en l'or trés pur de la céleste dilection. » (1)

Mais aprés avoir admiré cette merveilleuse alchimie qui puri-
fie les Ames, nous sommes obligé de reconnaitre que la conver-
sion des passions en céleste dilection n’a pas toujours trés bien
réussi 4 Francois de Sales. On trouve dans son mysticisme des
marques incontestables de «sublimation manquée ». Il semble
bien que le sens primitif et matériel dessymbolesasouvent déteint
pour ainsi dire, sur le sentiment religieux, au point de paraitre

(1) Cette théorie est exposée dans le Traité, I, 10; VII, 4; XI, 20.
D’aprés SiLBERER, c'est bien dans ce sems que les alchimistes compre-
naient leurs opérations étranges.



192 VICTOR BARONI

le remplacer. Il se serait produit alors chez notre mystique quel-
que chose d’analogue a ce que M. Oskar Pfister a signalé (avec
exagération peut-étre) chez le comte de Zinzendorf (1). Des sen-
timents naturels refoulés ont pris leur revanche. Ne trouvant
pas d’issue, ils se sont manifestés sous une forme déguisée dans
les symboles sacrés. Ce masque est bien propre a tromper des
Ames pieuses comme sont celles de fondateurs de la Visitation.
Nous croyons pouvoir dire que des affections purement humaines,
et d’ailleurs légitimes en so1, font irruption, avec violence parfois,
dans le langage mystique de Frangois de Sales. Ses écrits —
Letires, 3 Jeanne de Chantal surtout, Traité de Uamour de Dieu,
Enitretiens spirituels — en bien des pages, cessent de dégager
une impression religieuse et nous transportent dans une atmo-
sphére érotique fort analogue a celle qu’on respire dans le roman
de I’ Astrée. Le nom de I'objet d’amour change, la qualité du sen-
timent reste la méme, C’est d’ailieurs une tendance de ’époque,
semble-t-1], de méconnaitre le caractére distinctif du sentiment
religieux.

Changez non point d’humeur, mais d’objet seulement.
Aimez, mais Dieu qui seul vous aime constamment.

Ainsi parlait le président Favre, 'intime ami de Francgois de
Sales. Un autre ami, trés cher, Camus, évéque de Belley, auteur
d’innombrables romans pieux, faisait d’'une romance galante
un cantique, en remplagant les mots «reine des cceurs » par ceux
de « Ro1 de nos cceurs » (2). Sainte-Beuve nous rappelle que 1’évé-
que de Geneve était « fort ami» du marquis d’Urfé, et 1l ajoute :
« Philothée est assez la sceur de Céladon » (3). Plusieurs des cita-
tions que nous avons faites, lesquelles ne sont pas exceptionnelles,
mais bien représentatives de toute I’ceuvre mystique de Francgois
de Sales, donnent I'impression que, si I'objet du sentiment porte
un nom rehgieux, le sentiment lui-méme est parfois de qualité
profane. Citons quelques exemples encore :

O Dieu, qu1 me donnera ce bonheur de voir un jour le nom de Jésus
gravé dans le fin fond du cceur de celle qui le porte marqué sur sa

(1) O. Prister, Die Freemmigkeit des Grafen von Zinzendorf, 1910.
(2) Bremonp, I, 381 et 374.
(3) SaintE-BEUVE, Port-Royal, 1, 231 s.



FRANGOIS DE SALES 193

portrine ? (1) O que jeusse souhaité d’avoir le fer de la lance de Notre
Seigneur en une main et votre cceur de l'autre ! Sans doute j’eusse
fait cet ouvrage. Voyez-vous, ma chére Fille, ot mon esprit se laisse

aller ? (2)

La lance du Seigneur ne rappelle-t-elle pas ici un peu trop la
fleche de Cupidon ? Au moment ou, avec Mme de Chantal, il
fonde la Visitation, ses lettres ont des accents particuliérement
passionnés :

Hé, cher Jésus, soyez I’Enfant de nos entrailles, afin que nous ne
respirions ni ressentions partout que vous. Hélas | vous étes si souvent
en moi, pourquoi suis-je si peu souvent en vous ? Vous entrez en moi,
pourquol suis-je tant hors de vous ? Vous étes dans mes entrailles,
pourquol ne suis-je dans les votres pour y fouiller et recueillir ce grand
amour qui enivre les cceurs ?

Ma fille, je suis tout parmi cette chére Visitation, en laquelle notre
Sauveur, comme un vin tout nouveau, fait bouillonner de toutes

parts cette affection amoureuse dedans le ventre de sa sacrée Mére. (3)

A Philothée déja, 1l donnait cette recommandation :

Faites des actions extérieures de ferveur, quoique sans goit, em-
brassant I'image du Crucifix, la serrant sur la poitrine, lui baisant
les pieds et les mains, levant vos yeux et vos mains au ciel, élancant
votre voix en Dieu par des paroles d’amour et de confiance comme
celles-c1: Mon Bien-aimé a moi, et mo1 4 lui. Mon Bien-aimé m’est
un bouquet de myrrhe, 11 demeure entre mes mamelles... (4)

Aux veuves, il présente le Christ comme un second époux.
A une femme souffrante, 1l écrit : « Faites bien "amour 4 'Epoux
de votre cceur sur le lit de douleur » (5). Mais ¢’est surtout devant
les religieuses qu’il développe le symbole nuptial, en citant fré-
quemment le Cantique des cantiques :

Il en est de Notre Seigneur comme d’Assuérus qui avait un grand
nombre de demoiselles en sa maison, lesquelles étaient toutes ses
épouses ; néanmoins il y en avait une particuliérement destinée au

(1) Mme de Chantal avait réellement taillé dans sa chair avec un instru-
ment tranchant pour graver sur son cceur le nom de Jésus, ainsi que I'atteste
la Mére de Chaugy ; Mémoires, p. 108.

(2) Oeuvres, XIII, 76 (lettre a M™e de Chantal, du 21 juillet 1605).

(3) Oeuvres, XV, 76 (lettre a M™¢ de Chantal, 1611 ?).

(4) Introduction d la vie dévote, 1V® partie, ch. 12.

(&) Oeuvres, XVI, 300.



194 VICTOR BARONI

lit royal... Certes toutes les 4mes sont épouses de notre Sauveur et
Maitre... néanmoins les Religieuses sont particuliérement destinées
au lit nuptial de PEpoux céleste... (1)

I1 n’y a pas de doute, le mysticisme de Francois de Sales est
teinté d’érotisme. Mais 1l est faux de le qualifier de « mimique
d’une aventure sexuelle que la réalité lur a refusée » (2). Nous
expliquerions plutot ce caractére érotique de la maniére sui-
vante : I'idéal ascétique de ’Eglise romaine a dressé un infran-
chissable barrage devant les flots d’affection qui jaillissaient du
« coeur de chair » de Francois de Sales, et ces flots ont débordé
sur les « champs de conscience » que cultivait sa ferme et vigilante
volonté, «supréme pointe de son esprit». Quand Jeanne de
Chantal, dés 1604, eut ouvert dans le cceur de son ami de nou-
velles écluses d’amour, le débordement devint une sorte d’inon-
dation, par moments torrentueuse. La vie religieuse semble
alors faire place a la vie amoureuse. Mais elle n’est que sub-
mergée. Le fond de ce mysticisme est solide et fécond ; de son
sol détrempé sortiront, abondants, les fruits de la sainteté.

ELEMENTS VOLITIFS ET MORAUX,

La tendance morale a Uaction.

On est loin d’avoir compris tout le mysticisme de Francgois
de Sales, quand on a passé en revue les divers degrés de son orai-
son depuis les attraits amoureux de la grice jusqu’aux suprémes
jouissances de la mort par amour,

L’ame est pressée de deux désirs : d’étre délivrée de toute occupation
extérieure pour demeurer en son intérieur avec Jésus Christ, et d’aller
néanmoins a ’ceuvre de l'obéissance que l'union méme avec Jésus-
Christ lui enseigne étre requise. (3)

On saisit 1c1 sur le wvif le propre du mysticisme chrétien ;
sous 1'influence de son Inspirateur, il se tourne vers I’action sainte
et désintéressée. Le mysticisme de Francois de Sales est un mys-
ticisme chrétien ; c’est le sens moral qui en marque le but et

(1) Oeupvres, IX, 221 (sermon du 27 sept. 1619).
(2) Morer, p. 252.
(3) Trauté, VII, 3.



FRANGOIS DE SALES 195

qui en est le fil conducteur. L’amour n’est pas cultivé pour les
plaisirs qu’il procure. Le mystique chrétien ne cherche pas sa
satisfaction personnelle. 11 aime Dieu pour Dieu, parce qu’il
est le Souverain Bien et qu’on doit aimer et étre prét a tout
sacrifier pour lui. Il aime mieux «le Dieu des consolations »
que «les consolations de Dieu ». Son amour est pur, nous voulons
dire sans égoisme. La conscience le dirige, comme un ferme gou-
vernail toujours prét & empécher les écarts possibles du sentiment.
Elle ne supprime pas le sentiment, mais elle veut l’entrainer
dans sa propre direction, Le devoir est amour et beauté, car Dieu
est Bonté et Perfection, et que tout homme aime Dieu naturel-
lement et tend d’instinct au souverain Bien. Dieu a mis en nous
une tendance profonde & le préférer a toute créature et & nous-
mémes. « La volonté toute destinée a4 'amour du bien, comme en
pourrait-elle connaitre tant soit peu un souverain, sans étre de
méme tant soit peu inclinée & 'aimer souverainement. » Cet ins-
tinct moral, d’origine divine, est le fait humain par excellence.
« Nous ne pouvons pas étre vrars hommes sans avoir inclination
d’aimer Dieu plus que nous-mémes, ni vrais Chrétiens sans prati-
quer cette inclination. » (1) Voici donc une théologie de I'amour
qui met un instinct moral au centre de la volonté, et la volonté
au centre de la personnalité.

Rien ne prouve mieux la suprématie de la tendance morale
dans le mysticisme de Francgois de Sales que ’analyse qu’il fait
des extases pour savoir si elles sont diaboliques ou divines ; il
indique deux critéres de la bonne extase : le premier, c¢’est qu’elle
doit résider en la volonté pour I’animer & la charité plutdét qu’en
I'imagination. «Si extase est plus belle que bonne, plus lumi-
neuse que chaleureuse, plus spéculative qu’affective, elle est
grandement douteuse et digne de soupcon. » (2) Le deuxiéme cri-
tére, ce sont les fruits ; 'extase vraie est celle de I’'ceuvre et de
la vie, c’est-a-dire I'union avec Dieu par une obéissance fidele
de tous les instants. Toute expérience mystique qui ne conduit
pas & cette vie surnaturelle est suspecte. Il faut, en d’autres ter-
mes, que l'introversion prépare ’extraversion. Frangois de Sales a
exprimé cela de la maniére la plus nette dans un sermon :

(1) Traiz¢, X, 10. G’est nous qui soulignons.
(2) Ibid., VII, 6.



196 VICTOR BARONI

Je ne dis pas qu’il ne faille point méditer et contempler; 6 non
certes, il faut bien baiser Notre Seigneur du baiser de la bouche pen-
dant cette vie mortelle, ce qui se fait en la méditation et contemplation,
ou ’ame se remplit de bonnes pensées et saintes considérations qu’elle
convertit par aprés a 'utilité du prochain. Mais je dis qu’il faut faire
I'un pour se rendre plus capable de ’autre, principalement quand la
charge et I’état auquel on est appelé y oblige. En somme, c’est-a-dire
qu'il ne faut méditer et contempler qu’autant qu’il est requis pour bien
faire ce qui est de son devoir, chacun selon sa vocation. (1)

On voit bien par ce texte que I'élément sentimental de 1’oraison
est soumis au sens moral et que sa valeur se mesure 4 sa fécon-
dité pratique. Dans son Ezplication mystique du Cantique (c’est
un commentaire bref et d’un ton modéré), Francois compare la
contemplation & un repas qui doit fortifier le pélerin : le pelerin,
apreés s’étre repu, soit avec gout, soit sans gott, retourne toujours

plus promptement & son voyage... Mais il sera mieux disposé
¢’'1l a mangé avec goit et appétit (2).

La mort mystique et la sainte indifférence.

2

La tendance morale conduit & la mort mystique par laquelle

on passe de la vie pécheresse & la vie régénérée. « Il faut mourir
afin que Dieu vive en nous. » Cette mort a soi-méme s’opére par
la communion avec le Crucifié. Parce que Christ nous a aimés
et qu’il est mort par amour pour nous, nous devons mourir avec

lui pour ne plus vivre que par lui.

Voyons-le, Théotime, ce divin Rédempteur, étendu sur la croix,
comme sur son blcher d’honneur ou i1l meurt d’amour pour nous,
mais d’'un amour plus douloureux que la mort méme, ou d’une mort
plus amoureuse que ’amour méme ; eh, que ne nous jetons-nous en
esprit sur lui, pour mourir sur la croix avee lui, qui, pour 'amour
de nous, a bien voulu mourir... Notre vie n’est donc plus notre, mais
a Celul qui nous I’a acquise par sa mort. (3)

[’expérience décrite ici a un caractére fonciérement moral,
et ce n’est que par une curieuse superposition d’images que l'au-
teur emploie dans ce texte des termes qui servent ailleurs a

(1) Oeuvres, 1X, 465s. C'est nous qui soulignons.

(2) D’aprés I'édition de Blaise. Le texte définitif n’a pas encore paru
dans la grande édition d’Annecy.

(3) Traité, VII, 8.



FRANGOIS DE SALES 197

décrire la mort causée par les langueurs d’amour, Il est évident
que «la mort des amants » et la mort mystique sont deux choses
toutes différentes.

Souvent, Frangois de Sales répéte aux ames qu’il dirige que
leur volonté propre ne peut mourir entiérement, mais qu’il faut
en poursuivre la mortification. Lui-méme avoue qu’il éprouve
encore parfois des mouvements d’amour-propre, et pour les méter,
il est possible qu’il se soit dans sa jeunesse donné la discipline
jusqu’au sang. Mais les rigueurs toutes matérielles de 'ascétisme
perdirent de plus en plus de leur valeur 4 ses yeux. C’est &4 peine si,
dans le Traité, il mentionne en passant les afflictions volontaires,
Le but de la vie mystique étant de fondre la volonté propre
dans la volonté absolue de Dieu, il importe moins de maltraiter
son corps «qui n’en peut mais», que de détacher son &me de tout
ce qui n’est pas Dieu.

En conséquence, la supréme perfection consiste dans «la sainte
indifférence », qui est I’état d’'une Ame vraiment morte 3 elle-
méme. Pour y parvenir, rien ne sera plus utile que les peines et
afflictions involontaires, car c¢’est par elles que nous apprendrons
a aimer Dieu pour lui-mé&me et non pour les consolations qu’il
procure. Dans ce trés saint état, le cosur est

comme une boule de cire entre les mains de son Dieu pour recevoir
semblablement toutes impressions du bon plaisir éternel... Il pré-
fererait 'enfer au Paradis, s’il savait qu’en celui-la il y et un peu
plus du bon plaisir divin qu’en celui-ci ; en sorte que si, par imagina-
tion de chose impossible, 1l savait que sa damnation fit un peu plus
agréable 4 Dieu que sa salvation, il quitterait sa salvation et courrait
a sa damnation. (1)

Quels que soient les heurs ou malheurs de la vie, les joies ou les
peines de 1’Ame, 1l faut maintenir cette sainte indifférence a la
supréme pointe de l'esprit. L’amour peut souvent n’avoir plus
rien de doux ni de sensible, et rester cependant « véritable, fort,
indomptable et trés amoureux; et semble qu’il soit retiré au
fin bout de l’esprit, comme dans le donjon de la forteresse ou
1l demeure courageux, quoique tout le reste soit pris et pressé
de tristesse» (2). L’Ame ressemble alors 4 un musicien devenu

(1) Traité, IX, &.
(2) Ibid., IX, 3.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t, xv1 (N 68, 1928). 13



198 VICTOR BARONI

sourd qui ne pourrait plus jouir de son chant, mais n’en continue-
rait pas moins a chanter pour plaire 4 son maitre ; et toujours
pour lui plaire, il chanterait sur son ordre méme en son absence.
Cette parabole célebre du musicien sourd qui chante en ’absence
de son maitre fut inspirée 4 Francois par Mme de Chantal alors
qu’elle souffrait de peines intérieures. «Je travaille», Jui dit-il dans
un billet, « & votre livre neuvieme du Traité de 'amour de Dieu, et
aujourd’hui, priant devant un crucifix, Dieu m’a fait voir votre
4me et votre état par la comparaison d’un excellent musicien... »(1)
Cette comparaison s’applique aussi bien 4 I'ame et & I’état de
Francois lui-méme ; M™me de Chantal déclara un jour que « pour
voir trés clairement 1’état de cette trés saint ame, 1l faut lire les
trois ou quatre derniers chapitres du neuvieme livre de I’Amour
divin », ceux précisément ou il décrit I'universelle indifférence
de la volonté s’abimant en Dieu pour ne vivre que par lui. Voici
les propos significatifs qu’il préte a I'enfant divin :

Je n’ail aucune attention ni a vouloir ni a ne vouloir pas, laissant
tout autre soin & ma Meére hormis celur d’étre sur son sein, de sucer
son sacré chicheron, et de me tenir bien attaché a son col trés aimable,
pour la baiser amoureusement des baisers de ma bouche... Tandis que
je suis parmi les délices de ces saintes caresses qui surpassent toute
suavité, il m’est avis que ma Mére est un arbre de vie, et que je suis
en elle comme son fruit, que je suis son propre cceur au milieu de son
ceeur : c¢’est pourquol, comme son marcher suffit pour elle et pour

moi, sans que je me méle de faire aucun pas, aussi sa volonté suffit
pour elle et pour moi... (2)

Les douceurs de 'introversion semblent reparaitre ici, parce
que I'image de D’enfant Jésus émeut toujours la sensibilité de
Francois de Sales; mais d’aprés le contexte, ce qui importe,
c’est I'abandon de la volonté propre. Le fond méme du mysti-
cisme de Francois, c¢’est & la fois un sentiment d’amour con-
fiant et une volonté d’obéissance. (1 trouve fort malaisé de décrire
cet état d’indifférence, qui est une «simple et générale attente »,
Cette attitude de l'esprmit pourrait passer pour un quiétisme
passif & lextréme, alors qu’elle est en réalité une volonté abso-
lument désintéressée, héroiquement décidée a n’étre mue que par
le Bien.

(1) Oeuvres, XVI, 128 s. Date incertaine, entre 1612 et 1614,
(2) Trauté, 1X, 14.



FRANCOIS DE SALES 199

Francois de Sales et Jeanne de Chantal s’efforcérent de pra-
tiquer «la trés sainte indifférence » jusque dans leur affection
réciproque. Le 10 mai 1615, I’évéque de Genéve, pressé d’affai-
res, lance & son amie un billet ou rien ne fait encore prévoir le
sacrifice de sa tendresse :

Mon ame s’élance dans votre esprit, si toutefois il faut user du mon
et du votre entre vous et moi, qui ne sommes rien du tout de séparé,
mais une seule et méme chose. (1)

A partir du mois de mai 1616, un changement s’opére. Jeanne
de Chantal fait une retraite pendant laquelle son directeur cher-
che 4 ’'amener 4 un « complet dépouillement ».

Quand sera-ce que cet amour naturel du sang, des convenances,
des bienséances, des correspondances, des sympathies, des gréces,
sera purifié et réduit a la parfaite obéissance de I’amour tout pur du
bon plaisir de Dieu ? Quand sera-ce que cet amour propre ne désirera
plus les présences, les témoignages, les significations extérieures ? (2)

Ce n’est pas que Francois de Sales veuille détruire son amour
pour Jeanne de Chantal ; 1l veut ’affranchir de tout ce qui n’est
pas divin et éternel.

Ne pensez plus n1 a Pamitié n1 a 'unité que Dieu a faite entre nous,
ni a4 vos enfants, ni & votre corps, ni 4 votre 4me, enfin & chose quel-
conque ; car vous avez tout remis a Dieu. (3)

Il veut que son amie soit & jamais « toute nue quant a ’affec-
tion », afin que plus rien ne la sépare de Dieu. Il demande pcur
elle & Dieu que, «’ayant réduite & I’aimable et trés sainte pureté
et nudité des enfants », 1l la prenne entre ses bras. « Bienheureux
sont les nus », dit-1l, « car Notre Seigneur les revétira. » (4) Avec
docilité et courage, Jeanne de Chantal fit 'entier dépouillement
d’elle-méme. « Je sens mon esprit tout libre », écrit-elle, «et avec
je ne sais quelle infinie et profonde consolation de se voir ainsi
entre les mains de Dieu.» (5) Il lul semble maintenant qu’il y
a comme une distance entre elle et son directeur ; quand sous

1) Qeuvres, XVI, 358.

2) Ibid., XVII, 213 (Annecy, 1616).
3) Ibid., 218 (21 mai 1616).

4) Ibid., 220 (méme date).

)

(
(
(
(
(3) Ibid., 409, appendice (lettre de la Mére de Chantal, 18 mai 1616).



200 VICTOR BARONI

sa plume s’est ghssé ce mot : «votre cher esprit», elle ajoute,
non sans une pointe de mélancolie : « Je n’ai pu dire nétre, car il
me semble n’y avoir plus de part, tant je me vois nue et dépouil-
lée de tout ce qui m’était le plus précieux » (1). De son co6té,
Francois de Sales fait la méme expérience :

Je me trouve aussi nu, grice a Celul qui est mort nu pour nous
faire entreprendre de vivre nus. O ma Mére, qu'Adam et Eve étaient
heureux tandis qu’ils n’eurent point d’habits ! (2)

La meére de Chantal avait alors quarante-trois ans, I’évéque en
avait cinquante. Malgré la sainte indifférence & laquelle ils s’es-
saient, leur amour reste unique jusqu’a la fin. Méme pendant
la mortifiante retraite dont nous venons de parler, Jeanne de
Chantal termine 1'une de ses lettres par ces mots : « Je finis en
vous donnant mille bonsoirs, et vous disant ce qui me vient en
vue : 1l me semble que je vois les deux portions de notre esprit
n’étre qu’une, uniquement abandonnée et remise & Dieu. » (1)
L’affection refoulée reparait dans une sorte de vision.

Par la sainte indifférence, ’Ame se prépare a recevoir la vie
divine dans sa plénitude.

Ezxtase de la vie et de l'action.

Lors nous ne vivons pas seulement une vie civile, honnéte et chré-
tienne, mails une vie surhumaine, spirituelle, dévote et extatique,
c¢’est-a-dire une vie qui est en toute fagon hors et au-dessus de notre
condition naturelle.

Ce n’est pas vivre humainement, mais surhumainement ; ce n’est
pas vivre en nous, mais hors de nous et au-dessus de nous... Cette
sorte de vie doit étre un ravissement continuel et une extase perpé-
tuelle d’action et d’opération.

Ainsi donc se fait la sainte extase du vral amour, quand nous ne
vivons plus selon les raisons et inclinations humaines, mais au-dessus
d’icelles, selon les inspirations et instincts du divin Sauveur de nos
ames. (3)

Dans cet état sublime, la grace n’est plus en lutte avec la nature.
L’ame purifiée de tout égoisme atteint & la souveraine liberté

(1) Oeuvres, XVII, 409 s., appendice (lettre de la Mére de Chantal,
21 mai 1616).

(2) Ibud., p. 219 (lettre a la Mére de Chantal, 21 mai 1616).

(3) Traité, VII, 6 et 8.



FRANGOIS DE SALES 201

par la parfaite obéissance a la volonté divine. La personnalité par-
vient 2 son complet épanouissement alors qu’elle parait se perdre.
Elle est divinisée et universalisée. Elle gravit les sommets de
la spiritualité ou deviennent compréhensibles ces paroles : « Mo1
et le Pére, nous sommes un.» Je fais toujours ce qui Lui est agréa-
ble. « Pour moi, vivre, ¢’est Christ.» Ceux qui méritent le nom de
grands mystiques chrétiens se sont approchés de cet état qu’un
seul mot peut caractériser : la sainteté.

Nous ne suivrons pas cette vie nouvelle dans tout son déve-
loppement qui nous éloignerait de 'expérience mystique cen-
trale. L’amour s’épanouit en vertus; il les produit comme I’ar-
bre produit ses fruits. C’est le Samnt-Esprit ou amour divin qui
opére en nous «les bonnes ceuvres » auxquelles nous ne faisons
que coopérer.

Le sarment uni et joint au cep porte du fruit non en sa propre vertu
mais en la vertu du cep : or nous sommes unis par la charité 4 notre
Rédempteur, comme les membres au chef ; ¢’est pourquoil nos fruits
et bonnes ceuvres, tirant leur valeur d’icelui, méritent la vie éternelle.(1)

Nous ne pouvons rien faire qui vaille qu’en lui, par lui, pour lui et
qui ne soit de lui. Mais sa bonté néanmoins n’en a pas ainsi disposé ;
ains, en considération de son Fils Notre Sauveur, a voulu traiter avec
nous de prix fait, nous recevant a gages et s’engageant de promesse
vers nous qu’il nous salariera selon nos ceuvres, de salaires éternels...
Et parce qu’en cette sorte il agit en nos uvres, et qu’en certaine
fagon nous opérons ou coopérons en son action, il nous laisse pour
notre part tout le mérite et profit de nos services et bonnes ceuvres,
et nous lur en laissons ausst tout ’honneur et toute la louange. (2)

(1) On remarquera que c’est la I'expérience essentielle de la vie chré-
tienne d’aprés le Nouveau Testament et d’aprés les réformateurs. « La
doctrine de saint Frangois deSales sur la dévotion», dit trés justement Strowski,
«c’est la traduction dans la langue de la pychologie de la doctrinede Calvin
et de Luther sur la justification. » La o1 les uns disent foi, I’autre dit amour.
Dans T'un et I'autre cas, 1l s’agit d'un « principe de vie rendant la vertu
naturelle a I'ame»; Saint Francois de Sales, 1¢ éd., p. 274s. Signalons en
passant que M. Strowski vient de publier une deuxiéme édition deson livre,
munie d’'un avant-propos humble et presque dépréciatif. On peut regretter
que l'auteur ait cru devoir supprimer comme inutiles beaucoup de pages
de la premiére édition et tout l'appareil scientifique si précieux pour les
chercheurs. Quoi qu’en dise M. Strowski, son livre, bien que vieux de
trente ans, est admirable et, osons le dire, le meilleur ouvrage que nous
ayons sur Frangois de Sales, le plus équitable aussi pour les protestants.

(2) Traizé, X1, 6, 11 et 12,



202 VICTOR BARONI

On voit par ce dernier texte que l'idée catholique du mérite
des ceuvres est maintenue, mais qu’elle n’intervient qu’artifi-
ciellement et qu’elle joue un role insignifiant. En fait, sans 'amour
divin, les actions humaines sont dépourvues de valeur, car le péché
mortel ruine tout le mérite des vertus ; ce ne sont qu’ceuvres mortes.
Il y a dans cette fagon de rattacher la morale au foyer religieux
de la personnalité par ’amour, I’équivalent de la notion protes-
tante de la foi qui seule peut sauver parce qu’elle est vivante
et productrice d’ceuvres bonnes. 51 I'auteur du Traité n’emploie
pas ici le terme de « fo1 », ¢’est qu’il se fait de la fo1 une 1dée intel-
lectualiste ; avant d’y voir un acte de confiance, il y voit une
adhésion de I'intelligence aux mystéres ecclésiastiques. Aussi
reconnait-i1l que cette foi seule ne sauve pas; elle est morte tant
qu’elle est séparée de la charité. Le salut pour un homme, c¢’est
de trouver par la confiance la communion avec I’Amour, qui est
Dieu.

Parce qu’il a fait et proclamé cette expérience centrale du
christianisme, Frangois de Sales se rattache 4 la grande famille
des mystiques chrétiens, qui domine les confessions de foir parti-
culiéres.

* x

« L’extase de ’action » ou «oraison vitale », voila bien ce que
Francois de Sales a réalisé dans les derniéres années de sa vie,
et qui a fondé sa réputation de sainteté, Lui et Jeanne de Chan-
tal — on ne peut plus séparer ces deux Ames — sont entiérement
dévoués & leur Dieu pour son service. « Tandis que nous sommes
au monde, nous ne pouvons aimer qu’en bien faisant, parce que
notre amour y doit étre actif.» (1) « Dieu veut je ne sais quoi
de grand de nous. » (2) Ils accomplissent en effet de grandes cho-
ses, fondant de tous cotés des couvents de la Visitation. Cepen-
dant Francgois de Sales sent le poids des années et de sa charge
épiscopale. Ses jambes, couvertes de plaies, le soutiennent avec
peine. Il souhaiterait de passer ses derniers jours dans le calme
et la contemplation, tout en écrivant des ouvrages pour la pro-
pagation de la foi catholique et de la vie chrétienne, ce qui serait
encore une maniére de servir selon ses forces. Néanmoins, sur

(1) Oeuvres, XIX, 250 (lettre a la Mére de Chantal, juin 1620).
(2) Ibid., XVI, 311 (a la méme, mars 1615).



FRANGOIS DE SALES 203

I’ordre du pape, il traverse le mont Cenis pour présider a4 Pignerol
le chapitre des Feuillants dans lequel il raméne la concorde.
Il rentre & Annecy épuisé. Presque aussitot, il est appelé 4 Avi-
gnon par le duc de Savoie qui doit y avoir une rencontre solen-
nelle avec Louis XIII. Ayant rédigé son testament, i1l s’embar-
que sur le Rhone par une bise glaciale le 10 novembre 1622. Le
12,11 arrive & Lyon ou il trouve la meére de Chantal qu’il n’a pas
revue depuis plus de trois ans. « Il ne céda en rien 4 la satisfac-
tion de prolonger cette rencontre », et I’envoya visiter les monas-
teres de Montferrand et de Saint-Etienne. Aprés les fétes d’Avi-
gnon, dont les splendeurs le laissent indifférent, il rentre & Lyon.
Jeanne de Chantal vient I'y rejoindre le 11 décembre. Et voiel
leur derniére rencontre : il remarqua d’entrée chez elle un peu
d’impatience a parler d’elle-méme. «Eh quoi! ma Mére, avez-
vous donc encore des désirs empressés et du choix ? Je vous
croyais trouver tout angélique... Nous parlerons de nous-méme
a Annecy; maintenant achevons les affaires de notre Congré-
gation. » (1) Elle replia le mémoire ou elle avait inscrit les expé-
riences qu’elle voulait confier & son Pére spirituel. Quatre heures
durant, il ne fut question que des affaires de 1’Ordre, puis sans
retard elle dut partir pour aller visiter plusieurs couvents avant
son retour & Annecy.

Francois n’a plus que quelques jours & vivre. A Lyon, il préche,
écrit des lettres et voit beaucoup de monde. Ceux qui l'appro-
chent sont 1mpressionnés par le rayonnement de sa sainteté.
Cependant, il traine son corps péniblement. « Plug je vais avant
dans la voie de cette mortalité », écrit-il dans une de ses derniéres
lettres, « plus je la trouve méprisable, et toujours plus aimable la
sainte éternité 4 laquelle nous aspirons. » (2)

La nuit de Noél, il célebre la messe de minuit dans le monas-
tére de la Visitation de Lyon, et le 26, il adresse ses ultimes exhor-
tations aux religieuses. On trouve dans ce dernier Entretien spi-
rituel ’écho direct de ses sentiments deux jours avant sa mort.
La note dominante en est la sainte indifférence : « Je veux peu de
choses ; ce que je veux, je le veux fort peu ; je n’ai presque point
de désirs, mais s1 J’étais a renaitre, je n’en aurait point du tout » (3).

(i‘) Mémoires de la Mére de Cuavcy, 11® partie, ch. 1&.
(2) Oeuvres, XX, 395 (lettre & une dame, du 19 déc. 1622).
(3) Ibid., VI, 383s.



204 VICTOR BARONI

Comme I’heure était avancée et que ses serviteurs venalent le
chercher pour le reconduire, la supérieure lui demanda ce qu’il
désirait laisser gravé le plus profondément dans ’esprit de ses
filles. Il résuma tout son message dans un précepte et dans un
symbole :

Je vous a1 tout dit en ces deux paroles : Ne désirez rien et ne refusez
rien j je ne sais que vous dire autre. Yoyez-vous le petit Jésus dans la
créche ? Il recoit toutes les injures du temps, le froid et tout ce que
son Pére éternel permet lui arriver, Il ne refuse point les petits soula-
gements que sa Mére lui donne ; il n’est pas éerit qu'il étendit jamais
ses mains pour avoir les mamelles de sa M2re, mais laissait tout cela
a son soin et prévoyance, Ainst nous ne devons rien désirer ni rien
refuser, souffrant tout ce que Dieu nous enverra, le froid et les injures
du temps. (1)

Le lendemain matin, il s’apergut que sa vue faiblissait et dit
a ses serviteurs : « Cela signifie qu’il s’en faut aller, parce que le
corps qul se corrompt appesantit ’Ame ; toutefois nous vivrons
autant qu’il plaira &4 Dieu» (2). Aprés s’étre confessé, il dit la
messe avec une grande ferveur. On remarqua une altération
dans ses traits. Ce méme jour, le 27 décembre, il pensait partir
de Lyon. Mais « vers deux heures, il lui prit une défaillance, et une
demi-heure aprés une attaque d’apoplexie le priva de tout mou-
vement », La nuit suivante, 4 une heure, il demanda l’extréme
onction et se fit mettre son chapelet au bras. Les médecins le
soumirent aux plus cruels traitements. Il supporta tout sans se
plaindre, ne pensant qu’a Marie et au Crucifié. Une derniére fois
i1l prononga le nom de Jésus, puis perdit 'usage de la parole.
Vers huit heures du soir, au milieu des litanies des assistants,
«le saint évéque rendit doucement et tranquillement sa trés inno-
cente Ame & Dieu » (3).
Ainsi mourut, en état de parfaite indifférence, ce grand mys-
tique chrétien dont son amie Jeanne de Chantal a cru pouvoir
dire qu’«il était une image vivante en laquelle le Fils de Dieu
notre Seigneur était peint ».

Victor Baroni.
(1) Oeuvres, VI, 388 =.

{2) Ch.-Aug. de Savres, 11, 249,
(3) Ibid., p. 258.



	François de Sales : analyse psychologique d'un mysticisme

