
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1928)

Artikel: Revue générale : la sociologie moderne

Autor: Lenoir, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GÉNÉRALE

LA SOCIOLOGIE MODERNE

De tous temps, dans toutes les sociétés, la possession et l'exercice

du pouvoir sont liés d'une manière trop intime à la puissance

pour ne pas apparaître comme mystérieux. Dans les sociétés dites
civilisées comme dans les sociétés dites primitives, ils sont objet
de connaissance conservée et transmise par des groupes conquérants

au sein de sociétés secrètes. Les sociétés dites primitives
doivent-elles au tourbillon des migrations une activité spirituelle
plus intense ; pour la sujétion des aborigènes, l'appropriation
du sol, l'hétérogamie, les envahisseurs cherchent et trouvent des

raisons qui s'expriment en autant de mythes et de rites. Révélés
à ceux qui sont assez riches pour avoir les « yeux ouverts », ils

attestent, par leur caractère composite, la variété d'influences

historiques excluant presque toute spontanéité. Les groupes
humains présentent-ils une densité suffisante pour échapper au

mouvement de va-et-vient que rythment les saisons et s'enraciner

au sol? Les conditions de vie en commun deviennent l'objet
d'une réflexion subtile qui s'unit aux considérations sur le monde

et aux observations sur les astres. Les groupes d'origine
différente affrontés au cours des temps deviennent des castes et des

classes distinguées par les obligations et les privilèges, unies par
une vMvrh Ils s'ordonnent suivant une hiérarchie qui tend à

reproduire la hiérarchie céleste attestée dans des mythes à la

gaucherie grandiose. Partout l'essentiel des événements humains
se dénude. Les peuples se rencontrent comme les étoiles, la lune



126 RAYMOND LENOIR

et le soleil, suivant qu'ils sont plus ou moins versés dans les

connaissances astronomiques, plus ou moins anciens dans la science

du monde. Bien des traditions disent cette opposition harmonieuse

qui apparaît dans les rites, dans la frappe des monnaies
d'or et d'argent. Les cultes locaux des cités d'Ionie, de Grèce

continentale et de Grande Grèce disent cette fragmentation,
reflet d'un ciel étoile. L'action profonde et continue de la Crète,
fondatrice de Lacedèmone, d'Argos et de Messene, donneuse de

lois, ne parvient pas à en réduire la force secrète. La sympathie et
la discursion des philosophes ioniens n'ose en embrasser le mystère.

Sans doute eût-ce été un crime d'txjißsix, jusqu'au moment
où la poussée des Perses vers la mer, l'exode des Ioniens en Grande
Grèce font aux hommes tenus à l'écart des collèges sacerdotaux

un devoir de vérité.
Alors les détenteurs des connaissances, initiés à une société

secrète analogue sur bien des points aux sociétés mélanésiennes

et américaines, révèlent à demi les conditions de la vie en société.

Les groupes humains divisés en classes d'âge demeureraient

barbares, si des hommes ne s'inspiraient de la oopyumia., de

l'àou.ov'ux et du pvSu.iç que révèlent la contemplation du ciel et
l'étude des tables d'observations tenues à jour depuis des siècles

dans la Chaldée. En tìòir;;. en nsTrai5eop.êvoi, ils savent que
les àoSu-oi, priment les passions. L'ordre et l'arrangement du
ciel et du monde ne sont l'ouvrage ni du hasard ni des hommes.
Ils imposent aux groupes humains des relations numériques aussi

inflexibles que les relations numériques présidant aux révolutions

des astres. Ils attestent l'iiovoula duvouecov. Ils ordonnent
la loi du talion. Ils maintiennent les inégalités des conditions

et ne font qu'exjirimer leur respect des variétés humaines

quand ils assimilent la AiV.y; à la « figure géométrique qui seule,

conserve égales les démonstrations du carré, alors que les

dispositions des formes varient à l'infini et que celles-ci sont arrangées

de façons dissemblables les unes à l'égard des autres. Ils

recueillent, comme dans toutes les sociétés orientales, la
prévision de l'avenir politique à la lecture des ¦ypoip.p.ccva maniés

suivant l'iCTodwta et des doûu.ol. Leurs réticences, les comparaisons

qu'ils empruntent à la géométrie et à l'arithmétique
sont souvent de nature à dérouter les commentateurs prenant
pour analogie ce qui n'est que relation. Ils unissent à la théorie



LA SOCIOLOGIE MODERNE 127

la pratique et s'emparent du pouvoir partout ils le peuvent.
Quand, vers le milieu du cinquième siècle, un mouvement d'origine
incertaine, dirigé par Cylon, provoque l'incendie de avveàpiec

des Pythagoriciens dans plusieurs grandes villes et la disjiarition
des principaux personnages dans chaque cité, leur rayonnement
est assez grand pour que l'ordre survive à la dispersion.

Ce ne sont pas seulement tous les philosophes de la Grèce

continentale, pour la plupart initiés ; ce ne sont pas seulement les

Néo-Pythagoriciens qui publient des t;eûi m/.reixç. C'est 1b

pensée grecque tout entière qui en maintient l'esprit pendant le

moyen âge dominé par l'empire de Charlemagne et l'empire de

Byzance. Au cours des siècles, empire d'Occident et empire
d'Orient se fragmentent, qui entraînent les révolutions, les

incertitudes, le malaise des peuples rêvant d'une union perdue. Pour
dominer les luttes et les guerres menaçant les groupes implantés
en Europe, en plein christianisme, certains ordres religieux,
certains hommes sentent la nécessité des rappeler aux esprits les

harmonies du monde. Ils prédisent avec Campanella l'avènement
d'une république chrétienne conforme à la promesse faite par
Dieu à sainte Catherine et à sainte Brigitte. Ils subordonnent le

pouvoir aux puissances. Ils établissent le gouvernement d'après
le cours des astres et les phénomènes célestes. Us prédisent les

vaisseaux et galères qui naviguent sans voiles et sans rames,
les vaisseaux aériens. Ils réforment le calendrier. Ils essaient de

ruser avec le destin sidéral. Et de quelque élan d'imagination
qu'ils décrivent la Cité du Soleil entrevue, ce sont toujours des

rites pythagoriciens ; ce sont aussi des modes de vie communs
aux Jésuites, aux Frères Mineurs et aux Capucins.

A leur suite, depuis Bacon, les philosophes modernes unissent
d'une manière comjilexe et subtile les réflexions sur les arts
mécaniques à l'étude des sciences et la méditation métaphysique.
Plus prudents à mesure que se consolide le pouvoir et que se font
plus intransigeantes les Eglises à demi affranchies de l'universalité

romaine, ils affectent de renier l'astrologie et de tenir pour
barbares les pratiques des Médicis. Ils n'en continuent pas moins
de transmettre une doctrine. Les découvertes peuvent surgir dans
les arts et les sciences ; les beaux arts peuvent fleurir ; les guerres
peuvent imposer aux états d'Europe les dévastations. Rien
n'altère l'admirable continuité qui se révèle entre l'étude de



128 RAYMOND LENOIR

l'homme et l'étude du monde à partir des astres, de leurs
révolutions et de leur influence. Ces mêmes connaissances constituent
depuis des générations les titres spirituels d'une noblesse qui se

souvient d'avoir connu l'Orient et qui manie les astrolabes.
Elles font l'union secrète de la République des Lettres ; elles
entretiennent les espoirs des princes confiants dans la Kabbale. Elles
apparaissent dans un demi-jour sous Louis XV, quand Quesnay,
médecin du Roy, versé dans la lecture de Platon, dévoile «la
République commerçante universelle répandue dans différents

pays ». Un Tableau économique, composé sous les yeux du roi qui
tire, dans son palais, de sa main, les épreuves à quelques
exemplaires, peut demeurer fidèle à la Triade pythagoricienne et

appliquer les nombres à des faits semblant relever du caprice
humain avec assez de bonheur pour entraîner à sa suite intendants,
inspecteurs des monnaies et mathématiciens comme Lagrange
ou Lavoisier. Il ne peut être accessible qu'à ceux qui, comme
Maxime de Puységur, sont versés dans la Grande Science et

savent d'initiation le Grand Ordre de la Nature. Par là le mouvement

d'opinion qu'il crée, et dont les réputations littéraires voilent
encore après deux siècles la profondeur et l'importance, tend
moins à la conservation des propriétés foncières qu'à une prise
de possession de tous les mystères loin des villes artificielles, au
contact du sol, sous un ciel que rien ne masque, si ce n'est l'arbre.

Il est animateur des nobles, des savants, des artistes
conspirant au sein des sociétés secrètes pour réaliser la IloXiTEi'a et
se faire les bergers de la Monarchie, en hommes possédant
l'humanité et les sciences, la $iXav6'pwm'a. Et, si le bonnet phrygien
d'Asie Mineure, les lambeaux de phrases arrachés aux périodes
qui retentirent sur Vàr/opâ d'Athènes, les exemples pris à

Lacedèmone sont autant de signes de reconnaissance lancés au milieu
de la peur et de la haine, ils n'appartiennent pas aux doors;
débordés par un mouvement poussant qui à la guillotine, qui au
pouvoir, qui à l'exil.

Pour ces esprits, souveraineté du peuple, dictature, empire,
apparaissent comme autant de scandales. Confiants dans la refonte
de la Chimie et dans la révolution américaine, ils ont pensé un
temps que le gouvernement était affaire de nomenclature et qu'ils
seraient, au sein de l'Académie des sciences morales et politiques,
les directeurs spirituels d'une république parlementaire, expri-



LA SOCIOLOGIE MODERNE 129

mant par le balbutiement de deux Chambres les hésitations des

dieux. Ceux qui sont plus versés dans la science des astres,
voient dans la Révolution une phase préliminaire. Leurs efforts,
leurs intrigues, les publications ne tendent qu'à maintenir vivant
le rêve de République universelle dirigée par les savants. Ils
peuvent paraître engagés dans la politique de leur temps, au
point de laisser à des neveux superficiels l'impression qu'ils
partagent leur égarement intéressé. Ils n'en poursuivent pas moins

auprès de Napoléon, auprès de Louis XVIII, auprès des princes,
auprès du peuple la mise en œuvre d'un plan qui peut s'adresser
à tous, parce qu'il n'entend favoriser personne et tient des
siècles sa fermeté. C'est Joseph de Maistre, dont la mesure et
l'hellénisme sans passion apparaissent dès que l'on cesse de se laisser

prendre au talent du pamphlétaire. C'est Henri de Saint-Simon (1)
dont la Lettre d'un habitant de Genève adressée en 1802 à Napoléon

et le Nouveau christianisme adressé en 1823 à la Société

industrielle et populaire de la Restauration, enclosent l'œuvre

pour lui donnder la signification véritable. Manifeste d'un $ù\âv-

Ôowtoç, elles lèvent en partie le voile sur la science de la rioXiret«.

Elles révèlent l'organisation de la société conforme à l'organisation

planétaire, un gouvernement des savants et des artistes
autour du tombeau de Newton. Par le choix même d'un astronome

doublé d'un mystique, elles laissent assez paraître la part
des astres dans la conduite humaine. Adressées à un héros
confiant dans son étoile, puis à des groupes divertis par la vie
quotidienne, elles demeureraient sans écho si l'Ecole polytechnique
n'avait recueilli les traditions savantes de la noblesse.

Formée dans la vacance de la Franc-Maçonnerie, la pensée

d'Auguste Comte suit un. rythme analogue. Quelque développement
qu'elle reçoive et quelque appréciation qu'elle entraîne un jour
sur Henri de Saint-Simon, elle renouvelle la naïveté et la profondeur

des enseignements secrets. Si Auguste Comte fait le tableau
encyclopédique des acquisitions humaines à partir de l'astronomie,

ce n'est pas pour rivaliser avec Kant en une théorie de la
connaissance à l'usage des étudiants de Faculté. C'est pour délivrer

l'Occident de la démocratie et de l'aristocratie et rétablir

(1) R. Lenoir. Henri de Saint-Simon. Revue philosophique, sept. oct. 1925.
Le Mesmérisme et le Système du Monde. Revue d'histoire de la philosophie,

avril-septembre 1927.



130 RAYMOND LENOIR

entre l'Occident régénéré et l'Orient une communion intellectuelle

et morale. Le principe de l'harmonie céleste doit régir la
société comme il régit le ciel et'les organismes vivants. Autour
du Temple de l'Humanité, sacerdoce, banquiers, commerçants,
fabricants, agriculteurs se groupent en nombre déterminé pour
former des républiques indépendantes où le pouvoir est remis pour
sept ans à trois banquiers livrés aux opérations commerciales,
manufacturières et agricoles. Le pouvoir spirituel est remis par un
disciple de Fontenelle et de Condorcet à un Grand Prêtre de

l'Humanité et à quatre supérieurs nationaux, italien, espagnol, germain,
britannique, auxquels se fondront bientôt l'industrie hollandaise
et l'aristocratie suédoise. L'éducation sera réglementée. Du
prosélytisme sera fait sur la planète dans des régions où s'aventurait

déjà le héros de Cagliostro, en Russie, en Turquie, même
en. Perse. Mais ici, pour la première fois en France, la source
même de la pensée réformatrice apparaît. La Tlolada pythagoricienne,

confiante dans la science des astres et des nombres, n'est
si tenace cjue pour renouveler d'une manière périodique ce qu'il
y a en elle de profondément humain, de permanent et de vital
au gré des voyages et des relations de voyages faits chez des

peuples n'ayant pas ou n'ayant plus une civilisation dont le

degré jiuisse autoriser un rapprochement avec les civilisations
européennes. Les groupes humains vivant en petit nombre,
à demi nomades, à demi sédentaires, au sein d'une nature ignorant

les villes, les travaux d'art et la périodicité des communications,

possèdent de la vie et de la mort une expérience qui se

traduit en mythes et en rites. L'étrangeté et le ridicule que fait
paraître au premier abord le contraste se dissipent-ils C'est

pour révéler une grande sagesse assez précieuse pour qu'on la
recèle à la manière d'un voleur. De ses lectures, Auguste Comte

ne révèle rien, sinon ses conclusions qui le font revenir à un état
voisin de «l'essor libre et direct de notre tendance primitive à

concevoir tous les corps extérieurs quelconques, naturels ou
artificiels, comme essentiellement analogues à la nôtre, avec de

simples différences mutuelles d'intensité ». Le culte des astres,
la croyance à des êtres surnaturels, la croyance à un Dieu ont

pu transformer l'esprit religieux et agir comme moyen de

civilisation plus puissant ou plus efficace ; ils n'en sont pas moins

primordiaux. Ils se trouvent au terme de la connaissance comme
à son origine. Immédiate vitalité qui anime d'une manière égale,



LA SOCIOLOGIE MODERNE 131

aussi profonde, les habitants de la Terre de Feu, diverses parties

de l'Océanie, quelques parties de la côte nord de l'Amérique,

la théocratie des Egyptiens et des Juifs, l'âme du monde
des anciens et jusqu'au ténébreux panthéisme de l'Allemagne,
elle tient du sentiment d'existence son intensité même et sa capacité

d'expansion. Elle laisse aux croyances un caractère individuel

et concret en même temps qu'elle donne à chaque acte
particulier de l'homme un aspect religieux. Elle ébauche d'une
manière primitive «un ordre très élevé et trop peu senti encore
d'institutions humaines, destiné à régler convenablement les

relations jiolitiques les plus générales, celles de l'humanité envers
le monde et surtout envers les autres animaux ». C'est qu'il est
des esprits sachant assez l'activité et la vie pour n'être dupes
ni d'une irrationalité erudite ni d'une vague interprétation
symbolique dont les principes sont presque toujours radicalement
arbitraires. Pour eux, comme pour les primitifs, une correspondance

intime s'établit entre l'homme et le monde. Pour eux le

monde se présente spontanément dans un état de parfaite
harmonie.

C'est d'une science analogue des astres et des nombres que les

réformateurs sociaux se recommandent. Dans un monde sensible

aux miracles de l'industrie, ils ne sauraient longtemps faire figure
de jirophètes. Les intérêts de la monarchie, les passions nées d'un
changement de régime, la proclamation d'une république sociale,

bientôt empire les obligent d'abaisser leurs connaissances à la
pratique des affaires ou à exiler leur volonté d'harmonie dans des

pays neufs, amis du soleil. Fourier, Cabet n'obtiennent rien que
de l'Amérique du Nord. A défaut d'aventures, le voyage de Lord
Carisdall s'accomplit dans l'Etat du Texas, près de la Rivière
Rouge, puis à Nauvoo, dans l'Illinois. Auguste Comte, qui se

tournait vers New-York et Philadelphie, trouve des disciples dans

l'Amérique du Sud. L'amour jiréside à la formation des sociétés

nouvelles, comme aux méditations des philosophes. Aussi bien
le revirement de la France, l'élection du Prince-Président, la

proclamation de l'empire attestent la fidélité des Français au
souvenir d'un homme doué de vertu envers et contre tous les

groupes. Sous la pression des faits, une dissociation s'opère entre
la vie politique et la vie spirituelle. Il y a peut-être quelque chose

de trop fort dans l'idée d'empire pour trouver son théoricien. R y
a, à coup sûr, quelque chose de trop lointain aux heures de paix.



132 RAYMOND LENOIR

Toutes sociétés dissoutes, les savants formés par des Ordres ou par
l'Université sans traditions, recomposent du dehors, à coups de

documents, la passé de l'humanité. Admirateurs des travaux de

Humboldt, puis de Burnouf, ils limitent leur effort à la Grèce,
à Rome, à Israël. Ils disent la foi dans ces civilisations amies de

la beauté et de la force avec la mélancolie d'hommes sans

espérances. Que fait leur long labeur là où une jeune femme que Mérimée

signale enfant au destin est impuissante à galvaniser les

énergies françaises. Exégèse, philologie, étude des religions
peuvent rejoindre le mouvement de la Renaissance dans une
atmosphère d'hérésie ; elles demeurent artificielles. Renan peut
constituer, volume sur volume, une œuvre qui amasse les colères du
Second Empire et les admirations de la Troisième République (1),
il n'a poussé de cri capable d'émouvoir les hommes que dans l'Avenir

de la science ; il ne saura faire réfléchir qu'en s'affranchissant
du supplice qu'est la parole intérieure dans les Drames
philosophiques. Cournot constitue en 1851, pour la perfectionner dix
ans après, une théorie qui fait de la société le prolongement naturel

des organismes vivants. A mi-chemin de l'histoire des

civilisations et des sciences morales et politiques, il écrit sur les races,
l'anthropologie et l'ethnologie, les langues, les religions, la morale,
le droit, la politique, l'économique, l'art, la science et l'industrie,
des considérations générales et vagues dans leur précision
apparente. Il s'intéresse à l'histoire ; à son sens, ce que nous extrayons
des relations des voyageurs visitant Esquimaux, Hottentots,
Papous, ce sont des matériaux pour l'anthropologie et l'ethnologie :

l'histoire peut relever de l'une et de l'autre comme le développement

exubérant d'un jet se charge de fleurs et de fruits à côté
d'autres jets destinés à rester pauvres et stériles ; le philosophe

demeure étranger aux peuplades de sauvages. Il s'en tient
à l'étude des civilisations méditerranéennes pour signaler
l'importance des synchronismes qui se remarquent entre l'Europe
et l'Asie. Dans la Bible de l'humanité le lyrisme de Michelet
tente une puissante synthèse. Seul, le comte de Gobineau doit
à ses traditions le privilège d'une pensée indépendante
rejoignant, à travers les travaux du monde savant, le rythme essentiel

des sociétés. Conscient du déclin de l'Europe, il sait que la chute

(1) R. Lenoir. Renan et l'étude de l'humanité. Journal de psychologie,
juil. 1923.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 133

des civilisations a sa racine dans les races, non dans les mœurs.
Les mouvements incessants d'une humanité inquiète lui révèlent

partout conquérants et conquis, maîtres et esclaves, initiateurs,
initiés et non initiés. Il voit la Rome sémitique. Il ose dire le

rayonnement des Sémites. Confiant dans la vertu des nombres,
il assigne à l'humanité 3 races, à l'Ancien-Monde 7 civilisations,
au Nouveau-Monde 3 civilisations. Il dit quel double mouvement
d'attraction et de répulsion brasse le genre humain comme les

mondes, en fils de roi qui sait les vertus des Pléiades.
De jeunes hommes, ébranlés par une guerre qui entraîne la

chute de l'Empire, ont une éducation trop sèche et trop formelle

pour ne pas se défier à la fois des artistes et du peuple.
L'enseignement de la philosophie et l'agrégation de philosophie rétablis
en 1864 leur ont donné des maîtres faisant des commentaires

sur les métaphysiciens l'objet même de la philosophie, sans les

rendre familiers avec les savants. Ils n'ont pas suivi Ravaisson
dans son dessein de retrouver aux courbes des formes sculptées
l'eurythmie des espérances humaines. La philosophie de Renan

est faite, il le dit lui-même, pour les jours de calme. Secouer l'exotisme

et l'atmosphère des usines demanderait des traditions
jierdues. D'une science qui n'est plus l'èniaTYip-ri, chacun tire à

soi un ton doctoral, des bribes d'hypothèses et des techniques.
Pour ne pas vivre au jour le jour, les hommes doivent se former
à coup de livres, au prix d'une vie consacrée à l'étude dans des

conditions matérielles parfois précaires, une sociologie, une
politique, une morale. C'est Espinas qui s'inspire de l'aspect positif
de la biologie pour présenter, avant Schœfïle, avant Spencer,
dans les Sociétés animales, une théorie riche de conséquences (1).
Le fait de la vie en commun est général. Du concours des êtres

vivants se dégage une sorte de conscience collective. Les puissances

qui la traversent s'épanouissent, suivant deux orientations,
en action et en science. La science seule a retenu le plus souvent
l'attention des philosophes habiles à fabriquer des théories de

la connaissance. Pourtant ce qui est à la racine même de la vie,
ce sont des habitudes, des coutumes, des arts. Œuvres collectives,
techniques, systèmes de philosophie, écoles d'artistes demandent
à être étudiés dans leur morphologie, dans leur dynamisme,

(1) R. Lenoir. Espinas dans La tradition philosophique et ta pensée
française. 1922.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 67, 1928). 9



134 RAYMOND LENOIR

dans leur devenir. Principe d'action pour la conscience européenne
des siècles derniers, elle modèle des sociétés qui ne sont, comme le

voudrait Spencer, ni pacifiques, ni industrielles, mais qui se con
centrent en nations et se préparent à la guerre. De toutes ses

forces, avec une simplicité clairvoyante, un esprit fait pour les
études d'art rivalise avec Gabriel de Tarde, son contemporain,
son ami, dont il blâme le goût pour la métaphysique et la
nonchalance affectée. Artiste, monarchiste, épris de théologie et
de mystique, Tarde n'a parcouru Cournot et compris Maine
de Biran que pour se constituer une doctrine faisant de l'espacc-

temps à la matière-force, de la vie à l'esprit les étapes de la
puissance. Si la nature s'explique bien par l'humanité, l'inférieur
par le supérieur, il faut d'abord poser le caractère absolu de la

personne humaine et considérer la sociologie comme «le microscope

solaire de l'âme ». Au sein de la société, comme « possession

réciproque », naissent à tout moment des désirs individuels qui
font les croyances. Un faisceau de crédulités semblablement dirigées

et c'est une religion, un faisceau de docilités et c'est un
gouvernement. On parle d'organisation et d'évolution. Mais toujours
des hommes de génie constituent la conscience de la société au

prix d'inventions qui apportent la gloire. Toujours d'autres
hommes répètent leurs actes, adoptent des traditions et des

coutumes. Tout porte l'empreinte de ce rythme à deux temps,
philosophie du droit, vie d'une langue et d'une religion, sentiments
du cœur. On s'efforce de constituer une politique et une morale
dites démocratiques. Que devient alors l'individu « Les quantités

sont pour la qualité ; l'harmonie est pour la différence ;

l'éternel est pour l'instantané. » Pour qui se refuse à la fois à

suivre les politiciens et à compiler et empiler toutes les histoires
possibles de sauvages et de barbares, il n'est qu'un mode d'union,
l'art qui harmonise.

Les cadets reçoivent une formation universitaire analogue qui
anéantirait ou libérerait d'une manière définitive les esprits
originaux si elle n'était traversée par bien des événements. C'est

la réimpression de l'Essai de critique générale où Renouvier se

souvient de sa familiarité avec les nombres pour imposer à la
science des cadres trop rigides, à moins qu'il n'ait trop peu explicité

la science. Ce sont les traductions de Spencer dont la Sociology,
fascicule par fascicule, a révélé au monde savant les caractères



LA SOCIOLOGIE MODERNE 135

physiques, émotionnels et intellectuels de l'homme primitif.
Avec une science sans pesanteur et une aisance presque désinvolte

qui s'autorise des « illogicalities » dont fait preuve l'esprit
des primitifs, il expose leurs croyances sur la vie et la mort. Ribot
paraît le rejoindre, qui a quitté les chroniques byzantines et
Schopenhauer pour la Salpêtrière et qui suit, avec l'inconscience
croissante du clinicien, la désagrégation mentale de l'être livré
aux toxines. Le rayonnement de la Zeitschrift für Völkerpsychologie

fondée en 1860, les relations de voyages rendues plus
nombreuses par l'expansion coloniale de l'Angleterre et de l'Allemagne
autorisent les comparaisons. Maintenant que la civilisation est

morte, personne n'oserait dire, avec Renan, que le Papou n'a pas
d'âme et tous demandent aux primitifs le secret d'une consonance

que les sociétés modernes leur refusent. La Révolution française
a déchaîné des forces qui ne sont pas toutes de raison ; elles font
surgir dans un monde asservi à la science le hasard. Rien ne peut
s'opposer à elles que l'ordonnance des œuvres d'art. Hormis les

artistes forts de leur communion avec le monde, il n'est que
sociétés troublées de leur déshérence. L'oubli de la science vitale
sous le poids du travail entraîne la scission d'un Etat en groupements

hostiles qui parviendraient à prendre conscience de soi,
s'ils étaient capables de se hausser au-dessus des coalitions.
Impuissants à créer, ils font avorter tous les rêves. Hier c'était
la dictature intellectuelle ; aujourd'hui c'est une dictature populaire

d'où le peujile est absent. Restent la soif de justice implacable

à toutes les fautes, pitoyable à toutes les déchéances, le

désordre sous la netteté apparente des buts. Au sein d'un monde

que la $ù.ix a quitté, les incompréhensions se fixent, le prophétisme

se débarrasse de toute contrainte et s'étend. Réformateurs
qui ordonnent les groupes suivant les harmonies, hommes
providentiels dont le destin stellaire bouleverse l'ordre de l'univers,
historiens, économistes, politiciens, opposants à la politique
traditionnelle de l'Etat et de l'Eglise, esprits curieux de l'esprit des

autres nations, tous prennent position vis-à-vis des seules forces
dont l'aveuglement et la violence syndicale révèlent la vitalité,

*es forces ouvrières.
Lecteurs de Zola, condisciples de Jean Jaurès, de jeunes hommes

lancés dans l'action ont un sentiment trop vif de leur
participation à la fièvre quotidienne et une conscience trop obscure des



136 RAYMOND LENOIR

limites humaines pour regagner les temples sereins de la sagesse.
Pour fuir le présent, ils se tournent vers l'avenir. Qui leur en
révélera le secret Les puissances appréhendées dans le moment
même Elles sont incertaines et contradictoires. Les beaux-arts
Ils ne figurent pas sur le programme des concours. Les sciences

politiques Elles sont muettes sur les révolutions. Reste la science

telle qu'on l'enseigne, la science qui a réduit la nature en
paragraphes clairs et commodes, faciles à comprendre et à retenir.
Tatillonne, cantonnée dans la vraisemblance, orgueilleuse dans
les discours de Ferry, elle offre, à défaut de vérités, des techniques
mentales. C'est en s'ingéniant à calquer la technique de la
biologie qu'un esprit aussi peu confiant dans Comte et Spencer que
dans son propre goût pour la métaphysique, Emile Durkheim,
essaie, de Bordeaux, d'informer son sentiment de vie. Loin de

l'agitation parisienne, les Règles de la méthode sociologique pensent

mettre un terme aux analogies établies par René Worms
entre l'organisme et la société et à la métaphysique sociale d'Izou-
let et s'inspirent de l'enquête entreprise en 1896 par Rouglé sur
la science sociale en Allemagne. Pour Durkheim, les problèmes
sociaux et économiques sont des jiroblèmes moraux. C'est dans
le rapport entre les mœurs et le droit que devient saisissable la
solidarité sociale. Il atteste des «similitudes de caractères»
instinctives qui constituent la conscience collective. Les individus
sont liés directement par l'ensemble des croyances et des

sentiments communs à tous les membres, indirectement par l'ensemble

des fonctions spéciales. Ces ensembles de croyances doivent
donc être étudiés non jilus dans leur expression individuelle,
mais dans leur origine sociale. La forme des sociétés peut être
obtenue, comme les organismes, à partir de la cellule. La réduction

de la société à ses éléments mêmes donne la horde, le clan,
les sociétés segmentates. La répétition de segments similaires
et homogènes donne la « solidarité mécanique ». L'apparition
de systèmes d'organes différents dont chacun a son rôle et

qui sont formés de parties différenciées constitue la « solidarité
organique ». Ce scheme tout formel s'autorise d'analogies pour
méconnaître à la base même de la vie cellulaire les diversités his-

tologiques génératrices des diversités fonctionnelles. Une valeur
scientifique aussi contestable eût compromis l'application de la
méthode faite dans la Division du travail social à la crise content-



LA SOCIOLOGIE MODERNE 137

poraine, si Durkheim n'avait été un moraliste capable de solliciter
les textes ethnographiques et de rejoindre la vie là où elle laisse

une empreinte, dans une institution, dans une formule. Pourtant

il fait partager à des jeunes gens sa foi dans sa méthode
et dresse un programme où l'application à tous les domaines
de la méthode nouvelle requiert de la part d'esprits doués
d'aptitudes et de formation différente une collaboration.

Dès 1896 l'Année sociologique paraît pour répondre à ce but
entrevu. De suite Durkheim se rend compte du caractère dialectique

des reconstitutions qui partent des formes rudimentaires

pour aboutir sans difficultés aux formes contemporaines. Il sent
la nécessité de maintenir dissociées des sociétés que l'histoire
présente comme incompatibles. Après avoir donné dans deux lois de

l'évolution pénale le modèle d'une recherche juridique, il laisse
à Fauconnet le soin d'étudier la responsabilité dans les sociétés

primitives. (1) Après avoir donné dans le Suicide un exemple
de la façon dont il entend voir appliquer la statistique aux faits
sociaux, il abandonne à Simiand (2) et à Halbwachs (3) l'étude
des faits contemporains. En un temps où les nombres ne sont
plus des symboles pythagoriques, leurs travaux renouent en France
une tradition avec les essais trop brefs de Lagrange et de Lavoisier

et fraient la route aux travaux de statistique aujourd'hui
prépondérants dans les Etats-Unis d'Amérique. Cependant
l'activité de « l'école » et des esprits qui la rencontrent au cours
de leur propre trajectoire se porte ailleurs. Curieux de déterminer
la raison d'être des institutions et des croyances contemporaines,
ils en viennent à considérer les institutions et les croyances des

sociétés primitives en elles-mêmes. Désireux d'embrasser dans

leur ensemble les modes de l'activité humaine, ils en viennent à

isoler, d'une manière provisoire et qu'ils savent arbitraire, tel
réseau de faits dont l'ensemble paraît n'avoir pas d'équivalent
dans les sociétés dites civilisées. Au hasard des lectures, au gré
des expéditions et des voyages, ils restituent peu à peu aux sociétés

dites primitives leur physionomie projire. Ici ils font œuvre
de description ; là ils interprètent. Pourtant, au cours d'une tren-

(1) Fauconnet. La responsabilité. 1920.
(2) Simiand. Le prix du charbon en France au XIXe siècle. Année

sociologique, t. V.
(3) Halbwachs. La classe ouvrière et les niveaux de vie.



138 RAYMOND LENOIR

taine d'années, ils sentent de plus en plus s'infléchir l'autorité
d'un chef et se détendre la rigueur d'une doctrine.

Durkheim, qui avait songé un moment à entreprendre des

études rabbiniques, demeure fidèle à la tradition du romantisme
européen en admettant avec Comte et Renan la primauté de la
religion enveloppant dès l'origine tous les modes de l'activité
humaine. Durkheim pense faire œuvre de savant aristotélicien
quand il se sépare de Max Müller et de Réville pour définir la

religion comme un ensemble de croyances et de pratiques
obligatoires, entraînant la distinction qualitative du sacré et du

profane (1). Les travaux de Bastian, Spencer et Darwin, Tylor,
Robertson Smith et Frazer ont isolé le sacrifice. Hubert et Mauss
abordent cet acte religieux modifiant, par la consécration d'une
victime, l'état d'une personne ou de certains objets. L'étude du

rituel hindou et du rituel hébreu, des pratiques grecques et romaines

leur permet de constituer un scheme du sacrifice et de suivre
les nuances qui le modifient au gré des fonctions spéciales pour
établir, par l'intermédiaire d'une victime, une communication
entre le monde sacré et le monde profane (2). Sir John Lubbock, sir

Henry Sumner Maine et surtout Mac Lennan, en 1865, dans
Primitive Marriage, ont attiré l'attention de Spencer sur la constitution

de la famille et les faits dits «d'endogamieet d'exogamie». Les

observations ethnographiques ont attesté la liaison entre les
relations matrimoniales des groupes et les relations que les animaux,
les végétaux ou les phénomènes naturels adoptés comme symboles
des clans établissent de groupe à groupe(3). Le totem s'est glissé
dans la science nouvelle comme le tabou, lourd d'ambiguité, chargé
d'attraits par là même. Il paraît rendre compte des interdictions
matrimoniales chezles Australiens, lorsqu'en 1899 Spencer et Gillen
publient à Londres The Natives Tribes of Central Australia. Il
apparaît à Durkheim que leurs observations révèlent une véritable
religion du totem, décrite dans sa complexité. Pour la première fois

il ne se sent « plus en présence de rites partiels et disjoints, mais
d'un ensemble de croyances et de pratiques qui forment un tout et
dont la nature totémique est incontestable ». Cependant que Frazer

(1) Année sociologique, t. IL
(2) Année sociologique, t. IL (les Tatahi des Nouvelles Galles du Sud, les

Navajos, les Tlinkits, les Chocktas, les Iroquois, les Ngolah).
(3) Spencer. Sociology, L. III, Ch. IV.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 139

revise ses idées dans Some Remarks on Totemism, Durkheim
entreprend à nouveau de définir le totémisme. Devant des Australiens

vivant dans une région peu accessible aux blancs, il s'émerveille.

Ne représentent-ils pas « un des états les plus primitifs
de l'humanité » « Le totémisme qui vient d'y être observé ne
doit-il pas être regardé comme aussi voisin que possible de ce

qu'il était à l'origine, quand aucune cause adventice n'était venue
modifier ses traits essentiels » Le caractère contingent de l'exo-
gamie et des interdictions alimentaires atteste l'existence simultanée

de la filiation féminine et de la filiation masculine, le
fonctionnement parallèle de deux modes d'organisation dans les
tribus du Centre australien. Les Aruntas ont donc subi une évolution
qui permet de voir dans la cérémonie de l'Intichiuma, contre
Frazer, davantage qu'une action magique et une entrejirise
économique. La publication en 1904 par Spencer et Gillen de The
Northern Tribes of Central Australia révèle l'organisation sociale
des tribus s'étendant au nord des Aruntas à partir du Mont
Davenport jusqu'à la rivière Roper, entre le lac Eyre et le golfe
de Carpentarie. Elle offre pour Durkheim, avec les Aruntas et
les Urabunnas, un champ de comparaison. Elle éclaire la
singularité des systèmes Mara et Anula, les rapports des classes

matrimoniales. La conviction surgit que l'organisation Arunta
est dérivée. Les idées sur le totémisme demeurent aussi
incertaines (1).

L'accent mis sur la cérémonie lunisolaire d'Intichiuma rend
aux idées primitives sur la vie et la mort décrites par Spencer
une valeur nouvelle. Les «primitive ideas» se transforment
seulement en « représentations collectives ». Robert Herz interprète
des notes prises sur les peuples indonésiens, surtout les Dayaks,

pour constituer l'ensemble des croyances relatives à la mort (2).
Dans tout ce qui concerne le cadavre, l'âme, les vivants, deux

(1) « Nous avons toujours laissé dans un certain vague des opinions encore
mal contrôlées et nous ne nous sommes jamais laissé aller à hasarder une
théorie que nous ne possédons pas. Le totémisme est pour nous une donnée
de la science des religions, un fait suffisamment général pour qu'on doive en
tenir compte, un fait assez primitif pour qu'on puisse en partir pour expliquer

d'autres faits, non moins complexes, mais plus arrêtés. Ce qu'il est en
lui-même, nous faisons nos efforts pour le deviner, nous n'y avons pas encore
réussi. Nous savons mieux ce qu'il explique. »

(2) Année sociologique, t. X.



140 RAYMOND LENOIR

temps se marquent qui attestent la lenteur avec laquelle le mort
se détache, comme à regret, de la société des vivants pour rejoindre

la société des ancêtres. L'examen des tribus australiennes
n'offre pas un champ de comparaison assez vaste pour atteindre
les notions de mort et d'âme dans leur complexité mythique
et pour donner des rites funéraires une interprétation satisfaisante.

Plus riche est la tentative de Durkheim et de Mauss pour
établir les formes primitives de classification (1). Si classer est
bien constituer des groupes et disposer ces groupes suivant des

relations très spéciales, on peut admettre que l'organisation
des idées se modèle sur l'organisation de la société. La mythologie
australienne est moulée sur l'organisation totémique ; sans doute
n'offre-t-elle pas un système complet chez les Aruntas. C'est

qu'elle s'est décomjiosée au fur et à mesure que les clans se

fragmentaient. L'organisation des Zunis ordonnant êtres et choses

suivant sept régions offre un développement et une complication
du système australien. Ce qui a achevé de démontrer la réalité
de ce rapport, c'est qu'il est possible de retrouver les états
intermédiaires reliant les deux extrêmes et d'apercevoir comment
le second s'est dégagé du premier. La tribu Siou des Omalias

présente une classification par clans très nette et une notion
systématique des régions en voie de formation. Par contre le
système divinatoire, astrologique, géomantique et horoscopique
des Chinois, indépendant de toute organisation sociale, se répand
parmi les Siamois, les Cambodgiens, les Thibétains et les Mongols.
Ainsi survit, dans la Chine, l'Extrême-Orient, l'Inde moderne,
un état mental tel que «les métamorphoses, les transmissions de

qualité, les substitutions de personne, d'âme et de corps, les

croyances relatives à la matérialisation des esprits, à la
spiritualisation d'objets matériels, sont les éléments de la pensée
religieuse ou du folk-lore ». Dans le même esprit, Hubert entreprend
une étude sur la représentation du temps. Ainsi se prépare la
coordination des idées maîtresses de Durkheim. Elle s'achève
huit ans après dans les Formes élémentaires de la vie religieuse.
Si la religion n'est ni dans le mystère ni dans la divinité, mais

(1) Année sociologique, t. VI. L'étude des tribus australiennes, des
tribus du Mont Gambier, des Wotjolalluk des Nouvelles Galles du Sud, des

populations insulaires du détroit de Torres, de certaines tribus de l'Amérique
du Nord en administre la preuve.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 141

dans un système de croyances et de pratiques à des choses sacrées

qui unissent en une même communauté morale tous ceux qui y
adhèrent, la religion la plus simple est le totémisme. De
signification incertaine, le totem se trouve lié, dans les tribus
australiennes, à des localités déterminées, non à des personnes, ou à

des groupes de personnes déterminés. Chez les Aruntas, les Loritja,
les Kaitish, les Unmatjera. les ïlpara, il est lié à l'usage rituel
de certains instruments, morceaux de pierre polie, pièces de bois,
churinga ou tjurunga. Le totémisme présente-t-il des formes
individuelles Les mythes et les attitudes rituelles attestent la

croyance à des puissances invisibles comme le mana ; elles
donnent aux notions de temps, d'espace, de genre, de force leur
première forme. « Chaque individu recèle en lui quelque chose

de la force anonyme qui est diffuse dans l'espace sacré», «une
étincelle de la divinité» et l'âme apparaît. Est-ce science
Est-ce religion Tout comme William James, Durkheim admet

que «les croyances religieuses reposent sur une expérience
spécifique dont la valeur démonstrative en un sens n'est pas
inférieure à celle des expériences scientifiques, tout en étant
différente ». «Ces aspirations plus ou moins obscures vers le bien,
le beau, l'idéal ont en nous leurs racines ; elles viennent des

profondeurs mêmes de notre être. » Elles emportent quelque chose

d'éternel destiné à survivre à tous les symboles.
L'ancien élève de Boutroux, hésitant à l'Ecole Normale

supérieure s'il fera de la qualité et de la quantité l'objet de sa

méditation, peut poursuivre au cours d'une vie la construction d'un
système, expression d'un tempérament capable de prédication
morale. L'impulsion qu'il a donnée éloigne de plus en plus l'esprit

de système ; de plus en plus les recherches se précisent au

gré des faits cruciaux, non des élans auxquels Victor Cousin sut
donner une forme populaire. C'est d'abord qu'il est, à côté des

religions mal définies, un ensemble de faits dits magiques que
Tylor, Sydney Hartland, Frazer, Lehmann et Jevons ont essayé
de circonscrire. Hubert et Mauss, conscients de ce que la
définition de sacré pouvait avoir d'arbitraire, entreprennent
d'observer et de comparer un nombre limité de magies (1). Il permet

(1) Annéa sociologique, t. VII. Quelques tribus australiennes, les Aruntas,
les Pitta Pitta et les tribus voisines du Queensland central, Kurnaï ; les
tribus du Sud-Est ; les tribus mélanésiennes des îles Banks, des îles Salomon



142 RAYMOND LENOIR

de décrire le magicien capable de dédoublement et de

métamorphose, les actes qu'il accomplit, les rites positifs et négatifs,
les représentations qui l'accompagnent. A la racine sont des états
affectifs, mélange de sentiments individuels et sociaux. Ils
donnent naissance à une « sphère superposée à la réalité où se

passent les rites, où le magicien pénètre, qu'animent les esprits,
que sillonnent les effluves magiques ». Ils dégagent une notion
sans commune mesure avec les notions calquées sur l'activité
moderne, la notion de mana. Ni personnel ni impersonnel, le mana
est inséparable de la force et du milieu ; il est « l'efficacité
véritable des choses qui corrobore l'action mécanique des choses

sans l'annihiler ». Il est général (1).
Mais Hubert et Mauss retrouvent dans la magie ce qu'ils ont

trouvé dans le sacrifice, «une confusion d'images sans laquelle
le rite même est inconcevable. De même que sacrifiants, victimes,

dieu et sacrifice se confondent, de même magicien, rite et
effets du rite donnent lieu à un mélange d'images indissociables.
Cette confusion d'images est d'ailleurs en elle-même objet de

représentation. Si distincts que soient les divers moments de la
représentation d'un rite magique, ils sont inclus dans la représentation
synthétique où se confondent les effets et les causes. » Ils utilisent,
comme Frazer, les lois d'association des idées telles qu'elles se

trouvent, depuis Stuart Mill, dans les manuels de psychologie
et estiment que les relations s'établissent suivant la continuité,
la similarité et la contrariété. Il y a donc dans leur œuvre quelque

chose d'ambigu à la solution de quoi s'applique l'effort de

Lévy-Bruhl.
L'importance croissante des éléments émotionnels et moteurs

dans la vie mentale attestée par la Logique des sentiments de

Ribot et la Psychologie des emotionalen Denkens du professeur
Heinrich Maier, incite Lévy-Bruhl à reprendre en 1910 la voie
tracée par la sociologie de Spencer. Comme lui, il use de la méthode

et des Nouvelles Hébrides ; les Cherokees et les Hurons ; les Algonquins
Ogibways ; les Malais des Détroits, les provinces Nord-Ouest de l'Inde ;

l'Ancien Mexique ; les Brahmes de l'époque littéraire dite védique, les Sémites,

les Grecs et les Latins.
(2) S'il doit son nom à la Mélanésie, il se retrouve en Malaisie, chez les

Hurons, les Algonquins, les Sioux Omaha et Dakota, les Shoshones, les

Hopis, le Mexique et l'Inde.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 143

comparative. Les représentations auxquelles donnent lieu le

langage, le nombre, la chasse, la pêche, les cérémonies relatives
à la guerre et à l'ordre naturel, les maladies, la mort, les divinations
sont considérées en même temps chez différents peuples (1).

Leur étude entraîne la conviction que certaines représentations

collectives, indépendantes de la structure des groupes, se

rencontrent en même temps dans des sociétés différentes pour obéir
à une loi très générale. Les fonctions mentales dans les sociétés

inférieures n'obéissent pas seulement à la logique ; elles peuvent
suivre et suivent le plus souvent une orientation divergente en

méconnaissant le principe de contradiction. Il paraît naturel
aux primitifs qu'un être ou un objet inanimé puisse être à la fois
soi et une autre nature dont il participe. C'est que leur expérience
se déroule dans un monde peuiilé de forces invisibles, voué aux
contacts, aux transferts, aux sympathies, aux actions à distance.
C'est que leur mentalité est mystique.

Douze ans après, dans la Mentalité primitive, Lévy-Rruhl poursuit

la vérification de la loi de participation, l'étude des rêves,
des présages, des pratiques divinatoires, des ordalies, des

malheurs, des accidents, du succès, de l'apparition des blancs lui
permettent de préciser, à l'aide de documents nouveaux, les

puissances mystiques et invisibles agissant à titre de cause. Cinq ans

après, l'Ame primitive, s'appliquant surtout à l'étude des textes
d'Eldon Rest sur les Maoris, de Thurnwald sur l'Archipel Bismark
et les Iles Salomon, de Malinowski sur les Mélanésiens, fait porter
le même effort de démonstration sur l'individu dans sa solidarité
avec les groupes, avec la vie, avec la mort. L'importance des

faits, la souplesse de la thèse riche en illustrations, brève en
conclusions, ne laissent pas de provoquer quelque flottement au sein
de l'école sociologique. Désireux de ne pas faire école, Lévy-Bruhl

(1) Dans l'Australie ; chez les Tlinkit, les Statlum et les Halkomelem
de la Colombie Britannique, les Klamath de l'Orégon ; les tribus du Nord-
Ouest du Canada, les Hurons, les Iroquois, les Sioux, les Cherokees ; les Zunis,
et les Hopis ; les Shastika de Californie ; chez les peuples du Mexique, dans
la Guyane, chez les Bororo du Brésil, les Abipons, les tribus du Chaco, les

Yangans de la Terre de Feu ; dans les îles Fidji, les îles Marshall, la Mélanésie,
la Nouvelle Guinée, la Nouvelle Poméranie, la Malaisie ; dans la Birmanie,
la côte de Malabar, la côte du Bengale ; dans le Congo, le Zambèze, le Loango,
le cap Nicobar ; chez les Yaos, les Aschantis, les Fang, les Ba Ronga, les

Barenda, les Déné, les Baganda, les Kaviando et les Nandi.



144 RAYMOND LENOIR

rompt avec une règle de méthode consistant à étudier les croyances
dans leur rapport avec les formes prises par la société. De là des

critiques de la part de ceux-là même qui avant lui avaient usé

de la méthode comparative avec le même dédain des formes
sociales (1). De là un terme mis du dehors à l'œuvre de Durkheim
au moment même où celle-ci se replie sur soi, avec une facilité
d'autant plus grande que Mauss a assoupli la notion de religion
au contact de la notion de magie pour faire de « sévères réserves

sur les Variétés de l'Expérience religieuse, question de foi et non
question de fait. » (2) Depuis lors, par une sorte d'habitude plus
forte qu'une convention tacite, ce qui. dix ans plus tôt, eût été

ramené à la religion, se trouve devenir partie intégrante d'une
expérience mystique.

Dès lors les recherches et les hypothèses se libèrent de toute
emprise dogmatique et s'étendent clans toutes les directions avec
assez de variété pour appréhender de plusieurs biais les sociétés

primitives et restituer son originalité au monde où tout est mana.
C'est d'abord le fait de symbiose qui oblige le groupe à vivre à

la façon de son gibier, à se concentrer l'hiver, pour vivre dans des

maisons en communauté, sous la direction des hommes riches
et célébrer des fêtes des morts et des fêtes solsticielles, se disperser

l'été et laisser à chaque famille en quête de nourriture sa tente,
ses biens propres et sa chance. Cette loi de morphologie sociale,
établie par Mauss et Beuchat pour les sociétés Esquimaux (3),
avait une importance capitale. Le caractère intermittent des

fonctions sociales apparaît de plus en plus comme un fait généra],
commun à tous les peuples, même aux détenteurs d'une
civilisation où l'organisation politique paraît fixée. Au cours de cet

ouvrage, une note attirait l'attention sur les échanges rituels de

présents lors des fêtes de Sedua, les présents aux homonymes,
aux ancêtres morts, les distributions aux enfants, aux visiteurs.
Elle indique comment la combinaison de ce rite avec les coutumes

indiennes du Nord-Ouest aboutit, dans les tribus alaskiennes,

(1) R. Lenoir. La mentalité primitive, Revue de métaphysique et de
morale, avril-juin 1922.

Bulletin de la Société française de philosophie, séance du 15 février 1923.
(2) Mauss. Mélanges, préface, p. XLI, XLII.
(3) Année sociologique, t. IX. On doit à Beuchat, mort pour la science

en expédition, un Manuel d'Américanisme.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 145

à une institution, non pas identique sans doute, mais analogue au
potlatch des tribus indiennes.

Les beaux travaux de Boas sur les sociétés secrètes et les
cérémonies d'hiver du Nord-Ouest américain ne pouvaient qu'attirer
l'attention sur un ensemble de mythes et de rites dont Frazer
avait considéré l'aspect économique et Barbeau l'aspect
juridique. A la suite de ce dernier, Georges Davy, entraîné par sa

prédilection pour les études de droit, entreprend de chercher dans
le potlatch l'origine du contrat (1). Sensible à la complexité et à

l'implication des relations, il fait porter son expérience sur le
Nord-Ouest américain sans se refuser de faire ajipel aux sociétés
mélanésiennes. Il envisage le potlatch Tlinkit, témoignage de

respect, le potlatch Haïda et Kwaikiutl, témoignage de défi. L'obligation

de rendre, au bout d'une année, plus qu'on a reçu, au sein de

cérémonies conservant un caractère religieux lui paraît présenter
tous les caractères moraux du contrat. L'institution, définie comme
une distribution de propriété, se joint au droit de parenté et aux
obligations de la communauté familiale pour qualifier les sociétés

transitoires où la hiérarchie croissante, la transformation de la
filiation féminine en filiation masculine et du totémisme collectif

en totémisme individuel lui paraît rendre possible l'avènement
social et juridique de l'individualisme. Davy essaie de suivre ensuite
le trajet de cette institution dans le droit romain et le droit
germanique. Son interprétation provoque des compléments. Mauss

indique une forme ancienne du contrat chez les Thraces. Pour
Lenoir (2), le temps du potlatch est bien disparition du droit de

propriété, concentration de richesses, interruption du temps
profane, identification des membres du clan avec les ancêtres mythiques,

rencontre de groupes de dialectes et d'habitudes de vie
différentes, mais reconnaissant leur parenté mythique. Déclenché par
des chefs militaires, fait par des esprits pour des esprits, il accom-
])lit toutes les fonctions de la vie sociale. En créant la double
obligation d'accepier les personnes ou les biens offerts en cadeaux

(1) Georges Davy. La foi jurée. 1922.
(2) R. Lenoir. Sur l'institution du Potlatch. Revue philosophique, mars-

avril 1924. Il fait converger l'étude des sociétés du Nord-Ouest américain et
les sociétés du Nord-Est asiatique, les Esquimaux, les Chuckchee, les

Koryaks ; les Mélanésiens de l'archipel Bismarck et des îles Salomon ;

l'Amérique centrale, les Malayo Polynésiens, le Japon et l'Inde.



146 RAYMOND LENOIR

et de les rendre en les accompagnant de cadeaux susceptibles
d'attester leur autorité et leur puissance, il atteste le lien
unissant l'hôte à l'hôte par l'intermédiaire de la chose échangée.
Si ces caractères sont bien fondamentaux, le potlatch s'exerce
dans des cheferies comprenant toutes les gradations du totémisme,
tous les modes de filiation pour maintenir des hiérarchies sans
avoir recours à la guerre. Les aspects économiques et juridiques
paraissent alors très atténués, sinon problématiques, et ne
sauraient se confondre avec le contrat, hellénique d'origine.
Partout où une organisation politique analogue se retrouve à un
moment de l'histoire dans l'Inde, en Grèce, la même institution se

retrouve.
Dans un travail « tout d'indications, insuffisamment complet

» (1), Mauss reprend l'étude du don. Il cherche la règle de

droit ou d'intérêt qui fait que, dans des sociétés de type arriéré
ou archaïque, se marque l'obligation de donner, de recevoir et
de rendre. La prestation totale en Polynésie, à Samoa, la cession
des biens oloa et taonga, les prestations totales des Pygmées, des

îles Andamans, le Pilou de Nouvelle-Calédonie, le Kula de Mélanésie

occidentale, certains faits de Fidji et de Nouvelle-Guinée prouvent

que «tout le monde des îles et probablement une partie du

monde de l'Asie méridionale qui lui est apparenté connaît un même

système de droit et d'économie ». La vie matérielle et morale
sous forme d'obligation se retrouve plus accentuée dans le Nord-
Ouest américain. Mauss entreprend « à son point de vue » une
descrijition de potlatch pour le comparer au système des dons

échangés dont il ne diffère que par la violence, les exagérations,
l'antagonisme, la pauvreté des conceptions juridiques, l'évidence
des notions de crédit et d'honneur. Le souci de restituer au potlatch
son caractère total met en lumière la triple obligation de donner,
recevoir et rendre. Le droit indo-européen, où les personnes et
les choses sont distinctes, présente de même une phase de don

échangé où les personnes et les êtres fusionnent dans les droits
romain, hindou classique, germanique. Ces constatations
autorisent des considérations morales et sociales propres au retour

(1) M. Mauss. Essai sur le don, forme archaïque de l'échange. Année
sociologique, N. S., t. I., 1923-1924, tel que le pratiquent les sociétés du Pacifique,

la Mélanésie, la Polynésie, la Nouvelle-Zélande, les Chukchees, les

Koryaks, les Esquimaux et les Koskimos ; la Nouvelle-Calédonie.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 147

à l'archaïque qui serait un retour à la vie comme au temps de

la Table Ronde que le Roi Arthur inventa avec l'aide d'un
charpentier de Cornouailles.

De cet ensemble Lenoir entreprend une contre-épreuve en deux

temps. Il étudie des cérémonies connues sous le nom de fêtes de

boisson communes au Rrésil, à la Rolivie, à la Colombie, au Pérou,
au Paraguay, à la République Argentine et à la Patagonie (1).
Cette fête, reconstituée dans ses moments rituels et dramatiques,
depuis la fabrication de la liqueur fermentée jusqu'aux chants
et aux danses évocatrices de mythes animaux et astraux au sein

d'un état mythique et privilégié, apparaît comme un renouvellement

de la nature et du groupe total en ses manifestations et,

comme le potlatch, obligatoire à titre de réciprocité. Sous ce biais
le potlatch apparaît alors comme une fête de nourriture et une
communion substantielle des vivants et des morts. D'autre part,
l'ensemble des faits complexes étudiés par Malinowski dans la
Mélanésie occidentale sous le nom de commerce kula paraît à

Lenoir (2) une forme atténuée d'expéditions de piraterie, cuvalaku,
au cours desquelles les envahisseurs d'îles s'emparent des
colliers et des bracelets, soulava et mwali, qui sont source de richesse

et de puissance. Quand des alliances et des liens d'hospitalité se

sont créés d'île à île, les waygua deviennent objet d'un, échange

périodique, annuel, à l'intérieur d'un cercle d'îles, dans un même

district, entre deux hommes de la même localité. Ces échanges

cérémoniels, marquent d'abord le temps de rupture des tabous
funéraires jusqu'à ce qu'ils se désacralisent dans l'échange
profane de nourriture contre objet fabriqué ou gimwali. Les échanges

sont dépendants, comme la célébration du potlatch, de sociétés

dites secrètes. L'examen des sociétés dites secrètes (3) dans la

Mélanésie, la Polynésie, le Nord-Ouest américain, chez les Veddas

et les Todas permet d'établir la coexistence, au sein du moindre

groupe organique de vainqueurs et de vaincus. Groupe droit et

groupe gauche, maîtres et esclaves, ont une entente de choses

différente encore qu'ils vivent en symbiose. De là la coexistence de

(1) R. Lenoir. Les fêles de boisson dans VAmérique du Sud. Journal des

américanistes, t. XVII. 1925.
(2) R. Lenoir. Les expéditions maritimes comme institution sociale dans

la Mélanésie occidentale. Anthropologie, t. XXXIV. N° 5. 1924.
(3) R. Lenoir. Les sociétés secrètes dans le bassin du Pacifique. Anthropologie,

t. XXXV, N" 5. 6,1925.



148 RAYMOND LENOIR

l'isogamie et de l'hypergamie, de la filiation masculine et de la
filiation féminine suivant que les vainqueurs s'isolent ou s'unissent

aux vaincus. Ils conservent leurs secrets sur la vie et la

mort, les étoiles, la nature, l'art d'oeuvrer les matières comme
le bois et la pierre. Joints au culte du feu et au culte du soleil,
ces secrets s'étendent des plateaux ourano-altaïques pour gagner
l'Inde, la Perse, la Chaldée, l'Egypte et se fixer dans la science
des astres et des nombres. Dès lors les objets cérémoniels prennent
une signification de symboles susceptibles d'être étudiés comme
le mythe et le rite (1). L'établissement des conditions de la
fabrication, en Mélanésie, montre à tout moment la mise en œuvre
de jiuissances mystiques conférant à l'objet son efficacité, sa
personnalité et sa vie. La considération du soulava (2) dans sa

composition, sa forme et ses proportions en fait un moyen
mnémotechnique se prêtant à des combinaisons diverses qui rappellent
la naissance du monde, la révolution des astres, la succession des

générations, l'empire d'un être invisible qui se révèle dans l'équilibre

d'une créature humaine ou le rythme d'une mélodie. C'est

que, comme l'atteste la considération philologique des grades
du Sulkwe, les noms de nombre sont à l'origine des secrets conservés.

De provenance maori, ils sont sans doute le propre des sociétés

du soleil qui parcourent le bassin du Pacifique jiour introduire

des monuments mégalithiques et imposer une ère de
pacification universelle due à la pratique du canoë. Cette recherche

sur le soulava rencontre l'interprétation donnée par Nordenskiöld
des quipos (3). Si les quipos sont bien un mode d'exjiression des

révolutions astrales, il devient possible d'en reprendre la lecture.
Ils révèlent alors le passage au Pérou d'unités de temps mongo-
liques, thibétaines et chinoises. D'autre part, la classification
du monde conservée par les Zunis dans le Sud-Ouest de l'Amérique

du Nord révèle une vertu mystique des nombres analogue
à celle qui se retrouve dans la pensée grecque et jusque dans la

philosophie ionienne (4). Il y a donc lieu de se demander s'il

(1) R. Lenoir. Les conditions de la fabrication en Mélanésie. Revue de

l'Institut de sociologie. 5e année, t. IL Janv. 1925.
(2) R. Lenoir. Le Soulava et la science des nombres. Revue de l'Institut

de sociologie. 6e année, t. II. Mai 1926.
(3) R. Lenoir. Le Soulava et le Quipo. Revue de l'Institut de sociologie.

7e année, juillet 1927.
(4) R. Lenoir. La doclrine des quatre éléments et la philosophie ionienne.

Revue des études grecques, janvier 1927.



LA SOCIOLOGIE MODERNE 149

ne convient pas de renverser les termes courants. Alors même que
nous critiquions Spencer ou Hegel, nous n'avons jamais cessé

d'être fidèles à la notion d'évolution. Elle a pour elle l'analogie
avec le mouvement normal apparent de tout ce qui vit. Aller du

simple au complexe, du confus au complexe différencié était une
seule et même chose pour autant que nous pensions tenir dans
les sociétés dites primitives le secret des sociétés dites civilisées.
Des sociétés dites primitives, où les institutions sont en régression,

offrent peut-être au contraire la trace d'influences exercées

en des temps soustraits à l'histoire écrite par des civilisations
maîtresses de la mer pour être maîtresse des astres et des nombres.

S'il en était ainsi, un degré de fidélité plus grand entraînerait

plus de complexité peut-être. U attesterait qu'à aucun
moment des comparaisons ne doivent s'établir entre des sociétés

présentant des degrés de coalescence et de civilisation
différents, tant l'aventure humaine confie parfois sa grandeur aux
actes de violence et aux hasards des courants.

Sans doute à la recherche d'une science perdue bien des hommes

et des œuvres concourent à leur manière, qui eussent mérité
un examen. C'eût été altérer le progrès normal d'un mouvement
volontaire. Pour en dégager les aspects fondamentaux, il est

peut-être trop tôt. Pour lui demander une leçon, il est temps.
Dans la déshérence, dans le manque absolu de traditions secrètes,
il a beaucoup attendu des aspects superficiels de la science ; il
a beaucoup compté sur la dialectique. Ses tenants avaient une
éducation universitaire qui prétendait les enfermer dans le

kantisme. Ils avaient mieux : avec les livres de voyages, ils étaient
sûrs de rencontrer la vie. Rien n'atteste mieux cette rencontre en

ce qu'elle a de tragique pour la pensée confinée dans une spéculation

abstraite que les corrections incessantes apportées aux
hypothèses, les changements apparents d'orientation, la découverte
de faits nouveaux. C'était une grave faute de méconnaître ce

qu'il y avait de fécond dans les textes d'Auguste Comte quand
il traitait, non sans imjiropriété, de « fétichisme », ceux de Spencer,

quand il établissait l'enchaînement des idées primitives.
On ne pouvait y obvier que par une recherche hybride comme le

terme barbare de sociologie succédant aux prétentions des socio-

crates et des physiocrates. Il fallait, au début surtout, dans un
milieu philosophique abandonnant l'étude des sociétés aux scien-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XVI (n° 67, 1928). 10



150 RAYMOND LENOIR

ces morales et politiques, que la théorie devance les faits. Il
fallait, pour conquérir une autonomie, que la pensée en face des faits
se dégage des doctrines, orgueil de la civilisation occidentale,
pesanteur qui l'empêche d'avoir des ailes. Il fallait rejoindre
la pensée des primitifs par un effort de sympathie, en les laissant

s'exprimer eux-mêmes en leur langue, dans leurs mythes. A cette
accoutumance, qui n'est ni d'un homme ni d'un jour, nous devons
la transformation de toutes les notions dont le vulgarisateur et
le public s'emparent pour en faire les thèmes d'une généralisation
maladroite. Dans un milieu matériel et spirituel constitué par
l'action d'individus les uns sur les autres et l'action d'individus
isolés ou en commun sur la nature et de la nature sur eux, il ne
saurait être question de faire de l'individu ou de la société une
entité. Devant un Banaro ou un Papou, les Aruntas, dont les

alliances avec les peuples fondateurs de la civilisation de Tiah-
uanaco sont évidentes, cessent d'apparaître comme des primitifs.
Si les mouvements des foules, les chants, les danses ont une
violence soudaine qui secoue les prophètes de Port-Moresby comme
elle secouait les cités de la Grèce continentale pendant des

siècles, les manifestations collectives des groupes ne sauraient être

comprises dans le cadre des psychiatres en un temps où il n'est

plus d'archiâtres. Le totémisme suit le sort de l'animisme et
du naturisme : il se résorbe dans un ensemble de faits beaucoup
plus étendus. En deçà de la religion et de la magie, le domaine
du mana s'étend à tout, efficacité, substance, âme, vie, mais

surtout force vitale. Les classifications de parenté recopiées avec
des variantes et imposées depuis Mac Lennan paraissent précaires
devant la structure politique dont les perturbations entraînent
isogamies et hypergamies, teconymies, modifiant la propriété
et le droit successoral. Aux termes de phratrie et de clan rendant
un compte insuffisant de l'implication liant la vie politique et
la vie religieuse, distinctes l'une de l'autre autant qu'un phénomène

national peut l'être d'un phénomène international, se

substituent le groupe organique constitué par les êtres en symbiose
et le groupe mythique conservant en dépit d'une dissémination
territoriale, des ancêtres communs, évoqués en commun d'une
manière périodique en temps de fête. Débarrassées des notions

qui les enserrent, les sociétés apparaissent comme l'expression
d'une énergie vitale plus ou moins intense, selon qu'elle affirme



LA SOCIOLOGIE MODERNE 151

son vouloir-vivre et sa puissance au sein d'une création continuée.
Il n'est pas de ville sans architecte ; il n'est pas d'architecte sans

sculpteur. Une même entente de l'homme et du monde lie l'acte et
la pensée de ceux qui se guident sur les étoiles et les nombres

pour fabriquer la machine et l'œuvre d'art inséparables, pour
imposer par rayonnement une domination faite d'intelligence et
de beauté.

Les résultats obtenus par la France, grâce à sa belle puissance
de synthèse, garante d'universalité, agiront d'eux-mêmes sur
le monde savant. Ils offrent une promesse de fécondité à un monde

trop profondément bouleversé pour ne pas sentir sa dépendance
étroite d'une planète dont Swante Arrhenius a dénombré les

ressources. Ils ne savent pas davantage : l'oubli est puissant
d'une époque tenant de Marx la révélation de son anarchie.

Piqués en formules dans un manuel de sociologie, ils sont comme
papillon mort. En faire, par un artifice de dialectique, la
justification d'une morale civique dont le Manuel de Renouvier dit,
dès 1848, toute la puérilité, est une inconvenance. C'est dans

l'approfondissement de la vie contemporaine contemplée avec
générosité et clairvoyance que nous pouvons retrouver notre meilleur

titre à l'humanité. L'œuvre morale et pédagogique de

Durkheim est haute, qui fait retour au Second Empire en restituant
son prix à la civilisation. L'inquiétude est louable, qui se manifeste

dans l'effort de Bougie pour maintenir, dans leur efficacité

propre, les différents aspects de l'activité humaine. Mais une
étude de sociologie n'est pas aussi evocatrice cjue le Journal des

voyages ou un volume de la Bibliothèque rose. Elle n'a pas
l'accent commun à Zola, à Mirbeau, à Paul Adam, à Rosny
Aîné, à Jules Romains, à Carco, quand ils appréhendent et

expriment avec style l'invisible plasmateur des foules. L'ensemble

des études de sociologie ne saurait fixer les destins. Tout au
plus faut-il renforcer l'action d'une guerre pour nous rappeler
que les aspects fondamentaux de l'être face à la vie et à la mort
ne sont comprimés en temps de paix que pour porter, à travers
les siècles, l'effort humain. Appréhendés, presque sans paroles,
ils nous replacent au sein des mystères, nous qui avons perdu
l'art des bergers cher aux Pythagoriciens, en des siècles où trop
de loups, dénoncés par Hobbes, attaquent les moutons et
croquent les Chaperons Rouges. Le malaise des civilisations moder-



152 RAYMOND LENOIR

nés vient de ce qu'elles ne peuvent plus, depuis des siècles, vivre.
Les révolutions, quand elles les osent, les guerres, quand elles les

risquent, révèlent moins le besoin d'un changement ou d'une

expansion politique, que le désir d'un retour à des conditions de

vie en accord avec les rythmes du monde. La dénonciation des

injustices ou des misères masque sous une grande plainte la même
détresse imposée par la nostalgie des passés morts. Ce que cachent

jalousement les générations aux générations, même dans «la maison

des esprits » ne sont-ce pas les étapes de l'expérience humaine
Est-ce parce qu'elle est réconfortante ou décevante Ils ne le

savent. Ils sentent s'accumuler sur eux, peser sur eux le poids
de quelque chose qui est à la fois la mort et la vie, parce
que, sous leurs gestes, sous leurs paroles, ils appréhendent l'invisible.

Nouent-ils des relations, ils ne savent discerner la haine et
l'amour. Suivent-ils la jiente naturelle à l'esprit De partout,
de l'Océan, des bouquets d'arbres, des plaines et des agglomérations

humaines montent les forces élémentaires à l'assaut de

l'esprit. Ils obéissent. Un degré de plus. Un acte de courage se

réalise qui est indépendance, l'homme sent qu'il évoque d'autres
forces quand il nomme, quand il dénombre. La méditation les

rassemble, et les fait toucher de l'aile la terre. La musique les

libère. Le pragmatisme des religions cesse de s'exaspérer à la

mystification des sociétés secrètes. Les fluctuations des peuples
et les systèmes des philosophes, vieilles inquiétudes, s'apaisent
dans la symphonie, être stable et fluide du nombre propre aux
combinaisons infinies de la Fortune. Alors peut-être les sociétés
humaines ne font-elles figure de fourmilière que pour permettre
de discerner la subtilité du sage de la subtilité d'Œdipe.

Raymond Lenoir.


	Revue générale : la sociologie moderne

