
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 62

Artikel: Portraits contemporains : Ernesto Buonaiuti

Autor: Auw, Lydia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PORTRAITS CONTEMPORAINS

ERNESTO BUONAIUTI

L'une des personnalités les plus curieuses et les plus attachantes
du catholicisme italien de l'heure actuelle est, sans doute, Ernesto
Buonaiuti, professeur d'histoire du christianisme à l'Université
de Rome. Son évolution théologique et ses œuvres sont à peine
connues chez nous.(l)

Depuis plus d'une dizaine d'années, Ernesto Buonaiuti a travaillé
sans trêve, au milieu de déchirements d'âme et de difficultés
qu'on n'imagine pas aisément, à éveiller dans la jeunesse universitaire

italienne un intérêt plus vif pour les questions religieuses
et l'histoire du christianisme en particulier. Ses cours, ses

publications, ses conférences, ses réunions privées avec des étudiants
ont groupé autour de lui un petit troupeau de disciples dévoués

et enthousiastes et ont contribué à un renouveau des études
religieuses en Italie.

Il n'est pas facile de retracer la carrière de ce prêtre excommunié
depuis deux ans et plus. Voyage hasardeux et nostalgique,
traversé par de fréquentes tempêtes, coupé par de longues escales

ou de déconcertants retours en arrière ; l'odyssée spirituelle de

Buonaiuti aurait épuisé des âmes moins endurantes que la sienne.

Il n'est pas facile non plus de décrire la physionomie morale de

cet homme à l'esprit subtil et sans cesse en travail, à la foi intense
et au cœur ardent. « A kind of Proteus » disait en souriant un
Américain qui parlait de Buonaiuti. Il ne serait pas même aisé

d'évoquer devant les yeux du lecteur ce visage à l'expression
mouvante, au regard aigu et brillant qui rappelle, je ne sais trop
pourquoi, le visage de l'Erasme de Holbein.

(1) Seule une traduction de son Apologie du catholicisme vient de paraître
chez Nilsson.



ERNESTO BUONAIUTI 67

Cette complexité d'âme a fait juger Buonaiuti d'une manière

rigoureuse. On l'a accusé d'inconstance et de duplicité. Parmi
ceux qui l'ont jugé si sévèrement, beaucoup ont confondu, il me
semble, la logique et la sincérité. L'illogisme n'est pas forcément
une déloyauté, et dans une nature humaine compliquée tous les

antagonismes n'arrivent pas à se résoudre. Buonaiuti a été déchiré,
depuis des années, entre deux passions contradictoires : son

amour pour l'Eglise catholique romaine et le besoin de poursuivre
de libres recherches historiques et critiques. Que dans sa vie
officielle, Ernesto Buonaiuti ait recouru trop souvent à une
diplomatie, qui me semble être innée à son tempérament (et d'ailleurs
au caractère romain), la chose est indéniable et on peut la déplorer.
Il faut reconnaître que le milieu et les circonstances dans
lesquels Buonaiuti a vécu n'ont été que trop favorables à cette
diplomatie. Ernesto Buonaiuti a été un virtuose du pseudonymat,
il a réussi à garder l'anonymat malgré des investigations prolongées

et n'a été découvert que par trahison. Ceci n'est pas bien

grave, mais sa conduite dans un certain procès fort embrouillé
(le procès Bricarelli-Verdesi, en 1911) où se mêlaient une affaire
de violation du secret confessionnel et des accusations de modernisme

reste ambiguë et l'on ne voit guère comment Buonaiuti
a pu, avec quelque bonne foi, prêter en 1916 le serment anti-
moderniste. Mais avant de jeter la pierre au moderniste trop
habile, à l'ecclésiastique trop souple, il faudrait connaître les

angoisses qu'il a connues, avoir eu l'esprit torturé par les mêmes
dilemmes. Buonaiuti est douloureusement, profondément sincère
dans son effort de concilier ses aspirations contradictoires. Son

attachement à l'Eglise est beau parce que désintéressé, aucune
trace d'arrivisme ne le dépare.

Né à Rome en 1880, d'une mère simple et pieuse à laquelle
l'unit une grande affection, Ernesto Buonaiuti est Romain
jusqu'au fond de l'âme. Ses souvenirs personnels, son imagination
d'historien et d'artiste, sa foi, tout conspire à l'attacher à Rome.
Son christianisme est bien romain par son caractère collectiviste
plus qu'individualiste. Buonaiuti n'est nullement un protestant
égaré dans l'Eglise romaine. Il reste le dernier champion du modernisme

dont il a été l'un des chefs les plus actifs.



68 LYDIA VON AUW

La tragédie intérieure d'Ernesto Buonaiuti commença dès

son adolescence. Au séminaire de l'Apollinaire, où il étudiait,
l'atmosphère intellectuelle pesante et surannée dans laquelle on
s'efforçait de maintenir le jeune clergé était troublée par des bouffées

d'air du siècle qui pénétraient là on ne sait trop comment. Le
jeune clergé révélait tout à coup un désir de connaître la société

et la mentalité modernes, un besoin d'activité et une soif
d'instruction surprenants. Un renouveau des études religieuses et
sociales se produisait en Italie, des périodiques paraissaient un
peu partout, exposant des problèmes ignorés jusqu'alors.

Le séminariste Buonaiuti contribua à cette diffusion de l'esprit
nouveau, en faisant pénétrer dans l'Apollinaire les Studi
religiosi, périodique dirigé par l'abbé Salvatore Minocchi de Florence.
Cette revue, selon l'appréciation de Buonaiuti lui-même, « sema
dans l'Italie ecclésiastique des idées neuves, des études sérieuses

et mit, pour la première fois, l'âme ignorante de nombreux prêtres

en contact avec la critique allemande, l'apologétique
spiritualiste française, les meilleurs courants du catholicisme anglais.
Elle affronta les questions les plus ardues de la science religieuse
contemporaine, elle fut à la fois une revue historique et
philosophique, de vulgarisation et de recherches personnelles...» Les
élèves de l'Apollinaire éprouvèrent envers le directeur des Studi
religiosi les sentiments de reconnaissance émerveillée que les

jeunes ressentent lorsqu'on leur fait découvrir des horizons
inattendus. Ils écrivirent à Minocchi pour le féliciter.

Je crois qu'on peut tenir pour une confession personnelle de

Buonaiuti le passage des Lettres d'un prêtre moderniste où le dit
moderniste raconte sa passion juvénile pour la scolastique, passion

qui se changea bientôt en aversion. La nature avant tout
mystique et émotive de Buonaiuti repoussa, pour employer ses propres
termes cette « manie monstrueuse d'expliquer les mystères de

la vie divine et de la spiritualité avec autant de désinvolture

que s'il s'agissait de définir les éléments d'un corps matériel ».

Je crois qu'on peut aussi attribuer à Buonaiuti un article paru
dans la revue moderniste Nova et Vetera, et intitulé : « L'action
de Loisy sur le jeune clergé. » Cet article raconte de manière émouvante

quelle fascination le grand critique exerçait sur les
séminaristes à qui leurs professeurs le dépeignaient comme un
hérésiarque.



ERNESTO BUONAIUTI 69

Ses études achevées, Buonaiuti fit un séjour en Angleterre
puis revint à Rome qu'il ne quitta plus que pour de courts voyages.
Deux ans à peine après sa sortie de l'Apollinaire, il y rentrait en

qualité de professeur.
Si les malices qui ont circulé dans le camp des modernistes à

l'égard des séminaires romains sont dignes de foi, et s'il est vrai
qu'à l'Apollinaire, dans les leçons d'histoire sacrée on étudiât
la question du genre d'animaux qu'avait contenu l'arche de Noé,

il ne devait pas être difficile de passer pour hérétique aux yeux
des professeurs. Buonaiuti fut vite suspect et considéré comme
d'autant plus dangereux qu'en 1905, il devenait directeur d'une

revue patronnée par le P. Lepidi, maître du Sacré Palais
Apostolique et fort répandue dans le clergé. La Rivista storico-critica
delle scienze teologiche comptait un bon nombre de collaborateurs
distingués.

Certains articles de Buonaiuti sur la genèse des dogmes essentiels

du catholicisme parurent inquiétants aux lecteurs de la
Rivista storico-critica, Buonaiuti considérait les dogmes comme

l'interprétation subjective du fait religieux. L'année suivante,
en 1906, le jeune professeur était destitué de sa chaire et pourvu
en compensation d'une place inoffensive dans les bureaux de la

congrégation de la Visite. Il restait directeur de la Rivista mais se

sentant surveillé, il n'écrivit plus que des articles prudents.
Pourtant Buonaiuti ne pouvait se résoudre à ne pas exprimer

les pensées qui le préoccupaient. Comme Loisy, comme Tyrrell
il recourut au pseudonymat. Il se donna l'amusement de se

combattre lui-même. Sous le nom de G. Landro, il se fit l'avocat du

pragmatisme et de l'apologétique de Blondel. Sous le nom de

P. Baldini, il collabora au Rinnovamento, la belle revue moderniste

de Milan que dirigeaient Aiace-Antonio Alfieri, Alessandro
Casati et Tommaso Gallarati-Scotti.

L'effervescence intellectuelle qui se manifestait de toutes
parts dans le clergé italien ne pouvait plaire au pape Pie X.
Animé d'une piété vigoureuse mais étroite et intransigeante,
ce pontife estimait la curiosité d'esprit plus dangereuse que
louable, et toute atteinte portée à la tradition était un péché pour
lui. Il n'avait nullement le sens critique ou historique. Il n'était
pas un diplomate comme l'était son prédécesseur qui, sans
partager les idées nouvelles, avait su ménager leurs représentants.



70 LYDIA VON AUW

Convaincu de son bon droit, Pie X lutta contre les tendances

qu'il blâmait avec une persévérance, une logique et une dureté

peu ordinaires. En 1907, il commença une offensive implacable
contre le mouvement qu'il baptisa lui-même du nom de « moder-
derniste » (il ne créa pas le terme mais lui donna dans l'encyclique
Pascendi une valeur officielle qu'il n'avait pas auparavant). Dans

l'encyclique Pascendi Dominici gregis, et le décret Lamentabili
sane exitu, Pie X condamna les résultats de la critique historique

et scripturaire, toutes les influences philosophiques opposées

au thomisme, tout mouvement d'indépendance à l'égard du
magistère de l'Eglise et toute velléité de réforme.

Dans l'encyclique, le pape, après avoir stigmatisé le modernisme
du nom de « synthèse de toutes les hérésies », exposait le système
philosophique des modernistes, assurait que les modernistes
avaient une philosophie cohérente et complète mais qu'ils se

gardaient bien de l'exposer, et feignaient de n'avoir pas de
système pour mieux répandre leurs théories néfastes.

La simple lecture d'un livre comme Choses passées de Loisy
et l'observation des faits suffisent, me semble-t-il, à réfuter cette
assertion. Loin de baser leur critique et leur conception de l'histoire

sur une philosophie préconçue, les modernistes se sont efforcés

d'élever une philosophie sur les résultats de la critique
historique. Ce n'est pas sans angoisse qu'ils ont entrepris ce travail.
Quant au système philosophique secret, les modernistes étaient
si loin d'en avoir un et le manque de cohésion entre eux est si

frappant qu'on est tenté de se demander si ce n'est pas là une
des grandes causes de leur échec. Même en admettant que Gallarati-
Scotti ait exagéré les divergences qui se firent jour au Congrès
de Molveno, en août 1907, entre les modernistes réunis pour
délibérer de la ligne de conduite à suivre dans les circonstances difficiles

qu'ils traversaient, il est évident que les modernistes n'ont pas
su faire front devant l'autorité catholique. Cela ne serait pas arrivé
s'ils avaient eu un programme bien défini de pensée et d'action.

Une double préoccupation : replacer la question du modernisme

intellectuel sur son vrai terrain, le terrain historique et
critique, et lancer un manifeste qui pût rallier les modernistes

inspira Buonaiuti. Sans avoir reçu de mandat d'aucun groupe,
il écrivit son Programme des modernistes. Comme le livre
prétendait émaner d'une certaine « Société scientifique et religieuse



ERNESTO BUONAIUTI 71

internationale » et qu'il était signé de six astérisques, le public
crut qu'il était l'œuvre de six modernistes. En réalité, Buonaiuti
en était l'unique auteur, quelques pages seulement relatives à

*a critique du Nouveau Testament lui avaient été fournies par
un collaborateur, probablement par l'abbé Niccolo Turchi.

L'ouvrage eut un succès rapide, en quinze jours la première
édition était épuisée. Paul Sabatier le traduisit en français, Tyrrell
en anglais. Une traduction allemande parut également. Clair,
attachant, écrit dans un langage où la sobriété et la chaleur
s'unissaient, le Programme des modernistes dénote un bel
optimisme et un amour profond de l'Eglise catholique. Sans faire de

réquisitoire contre les autorités, en invoquant l'exemple de très
grands saints, l'auteur revendique le droit de répondre au pape
qui les a mal compris. Buonaiuti montre de manière éclatante
l'incompatibilité des résultats de la critique historique avec la

théologie traditionnelle. Il retrace dans ses grandes lignes la genèse
du dogme catholique romain. Nous voyons dans le passé une
évolution merveilleuse se poursuivre au sein de l'Eglise, elle a su

s'adapter aux besoins intellectuels religieux et sociaux de chaque
époque. Il faut que cette adaptation se poursuive de nos jours.
Les notions fondamentales de la pensée chrétienne ont changé
d'aspect pour nous mais n'ont pas perdu leur valeur. La crise
actuelle de la pensée religieuse n'est qu'un effort de la foi pour se

mettre en harmonie avec l'époque où nous vivons. Les crises de

grande envergure ont toujours été favorables à l'Eglise, elle en

est ressortie plus forte et plus consciente d'elle-même. On peut
donc attendre d'heureuses conséquences du mouvement moderniste.

Le pape excommunia immédiatement les auteurs du

Programme ; les autorités ecclésiastiques s'efforcèrent de découvrir
les coupables mais sans y réussir. Cependant la répression du
modernisme se poursuivait, de plus en plus sévère.

Au début de l'année 1908, une petite revue à couverture rouge
et qui portait le titre tyrrellien de Nova et Vetera parut à Rome.

Tyrrell entretint d'ailleurs une correspondance amicale avec les

directeurs de la revue. Guglielmo Quadrotta, un jeune journaliste

romain était le directeur officiel de la revue, mais le directeur

véritable n'était autre que Buonaiuti. Sous le pseudonyme
de Paolo Vinci, il exposait des théories toutes semblables à celles

que Baldini exposait dans le Rinnovamento. L'attitude religieuse



72 LYDIA VON AUW

véritable est optimiste, les dogmes n'ont qu'une valeur de

symboles, les critères de la religion doivent s'inspirer du pragmatisme.
Les collaborateurs les plus actifs de la revue étaient le prêtre Mario
Rossi, aujourd'hui pasteur protestant, et Giovanni Pioli qui,
maintenant, sorti du catholicisme, s'occupe avec passion d'action

religieuse parmi les étudiants.
Buonaiuti devait exposer avec plus d'ampleur ses idées dans

un livre, signé de trois astérisques et qui fit beaucoup de bruit,
les Lettres d'un prêtre moderniste. Ce livre forme avec le Programme
des modernistes un contraste si frappant qu'on en éprouve un
véritable malaise et qu'on se demande comment, à quelques mois
de distance, l'auteur a pu écrire deux ouvrages si opposés. Tandis

que dans le Programme, Buonaiuti restait dans le domaine des

idées, il entend, dans les lettres, faire constater des faits et trace
un tableau du catholicisme italien. Le tableau qu'il présente est
d'un réalisme peu réjouissant : le pape est prisonnier de son entourage,

un esprit bureaucratique et mesquin règne au Vatican.
Le clergé régulier tend à supplanter le clergé séculier, Buonaiuti
parle des ordres monastiques sans aucune aménité et exécute les
Jésuites en quelques lignes violentes. Quant aux réformes tentées

par Léon XIII, la restauration du thomisme est une erreur et
l'action sociale catholique, viciée dès le début par son opportunisme,

n'a pas sur le peuple l'emprise nécessaire. Pie X est
incapable de satisfaire à sa lourde tâche, il manque de culture, de vues
larges et de compréhension du moment présent.

En face de ce catholicisme affariste ou figé, Buonaiuti montre
ce qu'il appelle le néo-catholicisme. Ses portraits des chefs du
modernisme sont vivants et ne pèchent pas par excès d'indulgence.

Pour Buonaiuti, le véritable néo-catholicisme est celui que
professent les collaborateurs de Nova et Vetera. Il ne faudrait pas
supposer que Romolo Murri, les directeurs du Rinnovamento, ou
Fogazzaro aient représenté les mêmes tendances que les plus
avancés du groupe romain.

Le caractère fondamental du néo-catholicisme est
l'optimisme, dit Buonaiuti. Il faut rompre avec l'ascétisme et le

pessimisme du moyen âge et revenir à la joie enfantine et sereine
de l'Eglise et de l'Evangile primitifs. Jésus a été un optimiste ;

c'est Paul qui a été « le premier corrupteur de l'Evangile », en
mêlant à la Bonne Nouvelle ses « sombres théories » sur les deux



ERNESTO BUONAIUTI 73

éléments en lutte dans l'homme, sur la perversité naturelle de

la matière. Selon Buonaiuti, « quiconque espère religieusement
en l'intervention bienfaisante d'une cause supérieure pour alléger

les maux de la vie », est chrétien. On peut se rattacher à n'importe

quelle religion avec un credo semblable, mais les néo-catholiques

restent attachés au christianisme parce que cette religion
seule a aboli l'esclavage et qu'elle a pénétré toute notre
civilisation occidentale. Les dogmes chrétiens, celui de l'immortalité
personnelle de l'âme, celui de l'existence d'un Dieu personnel,
celui de la divinité du Christ ne sont que l'expression d'attitudes
pragmatistes de notre âme. L'espérance messianique est devenue

pour nous l'espoir en un progrès moral et social de l'humanité.
Le livre prêtait à la critique. La pensée de l'auteur était extra-

ordinairement simpliste sur bien des points, et nébuleuse sur d'autres.

Buonaiuti voit la seule renaissance possible de la foi dans

un grand courant d'espérance eschatologique qui entraînera les

âmes vers le néo-catholicisme. Mais cette espérance est en somme
une espèce de mirage, pour attirer le peuple elle doit être maté-
térielle et économique. Au fond c'est une espèce de messianisme

sans Messie, il s'agit beaucoup moins d'attendre le règne de Dieu

que d'espérer une sorte de paradis à la fois matériel et moral
et localisé dans notre monde. Comme Tyrrell l'a bien vu, «l'auteur
se met dans l'embarras sans nécessité en parlant de l'Eglise
et du problème religieux, il serait préférable pour lui d'assumer

une attitude franchement positiviste ».

On pourrait relever bien des incohérences ou des déclarations
étranges. Buonaiuti va jusqu'à déclarer le socratisme, le stoïcisme,
le néo-platonisme inférieurs aux autres tendances de la philosophie

païenne parce que pessimiste. Jugement singulièrement
sommaire.

Il ne faut pas oublier que les Lettres sont une œuvre de jeunesse

trop hâtivement écrite. Buonaiuti devait lui-même reviser ses

affirmations et prendre sur bien des points des positions toutes
différentes. Pendant les longues années où l'Eglise le frappa
d'ostracisme, où son œuvre fut systématiquement condamnée,
l'expérience religieuse si élémentaire de Buonaiuti devait s'enrichir

et s'approfondir.
Nova et Vetera ne vécut guère au delà d'une année et finit comme

finissaient l'une après l'autre les revues modernistes d'Italie ou



74 LYDIA VON AUW

de l'étranger. En juillet 1909, Tyrrell mourut. La résistace an

l'absolutisme papal perdit son âme. La répression du modernisme

se poursuivait, acharnée.
A la suite d'une dénonciation, Buonaiuti fut destitué de son

emploi d'archiviste. On lui conserva quelque temps son traitement,

qui fut ensuite réduit à une allocation de cent cinquante
lires par mois. Cependant on lui laissa ses pouvoirs ecclésiastiques.

La Rivista storico-critica fut supprimée et, durant tout le

pontificat de Pie X, Buonaiuti assista à la condamnation successive

de ses œuvres. Ses Essais de philologie du Nouveau Testament,

une collection de manuels de sciences religieuses, un livre écrit
en collaboration avec l'abbé Niccolo Turchi et intitulé L'Ile
d'Emeraude furent mis à l'index.

Pourquoi à cette époque Buonaiuti demeura-t-il dans l'Eglise
catholique alors que ses amis de Nova et Vetera s'en étaient détachés

Il s'y sentait environné de méfiance, il n'avait aucun espoir
de faire carrière dans l'Eglise romaine, aucun avantage matériel

à attendre de sa fidélité. Il semblait d'ailleurs, d'après les

jugements amers qu'il avait portés sur le catholicisme et d'après la
foi très vague qu'il professait, que les liens spirituels s'étaient

rompus entre l'Eglise et lui.
Pourtant la brebis rebelle ne sortit pas du bercail. Pourquoi

Il serait difficile de le dire et Buonaiuti lui-même ignore le motif
essentiel qui l'a retenu. Certaines affections familiales, la persistance

dans son âme de besoins mystiques, son admiration
d'historien pour la grande œuvre accomplie dans le passé par l'Eglise
de Rome, sa piété plus collectiviste qu'individualiste, toutes ces
choses réunies le déterminèrent à rester catholique. D'ailleurs
le protestantisme ne l'attirait point et il estimait que le catholicisme

malgré les déformations qu'il a subies est mieux adapté
à l'âme italienne. Au fond de lui-même, il aimait l'Eglise plus
encore qu'il ne s'en doutait.

Toutefois sa situation semblait sans issue lorsqu'en 1915 il
fut nommé professeur d'histoire du christianisme à l'Université
de Rome. C'était le salut pour lui. Il considéra sa charge comme
un apostolat. Bien plus qu'un penseur, Buonaiuti est un historien
de race. Il possède le don mystérieux de la vie, il évoque en quelques

phrases une époque ou une personnalité de manière
inoubliable. Un opuscule même volontairement incomplet comme son



ERNESTO BUONAIUTI 75

Saint Augustin suffit à suggérer des rapprochements imprévus,
entre la pensée d'Augustin et les circonstances de son siècle et
de sa vie. Si Buonaiuti a exploré dans ses cours à peu près toutes
les époques de l'histoire chrétienne, il revient toujours avec
prédilection au christianisme primitif. Il a étudié passionnément
saint Paul (nous voici bien loin des jugements simplistes des

Lettres), saint Augustin, les gnostiques.
Buonaiuti n'a point écrit d'ouvrage synthétique mais des études

de détail, des monographies. Cependant sa grande érudition
devait lui inspirer le désir de tenter une synthèse. En avril 1922,

il donna à Rome deux conférences sur « L'essence du christianisme

primitif ». Sujet passionnant s'il en est. On sait quel rôle
cette question a joué dans la crise moderniste, comment le petit
livre de Loisy : L'Evangile et l'Eglise fut une réponse au livre de

Harnack : L'essence du christianisme.
Les conférences de Buonaiuti ne me sont connues que par le

compte rendu qu'en fait Francesco Ferrari, un disciple de

Buonaiuti, dans la préface des Essais sur le christianisme primitif.
D'après ce résumé, le christianisme est la synthèse de trois
éléments : une morale qui renverse l'échelle habituelle des valeurs,
une espérance eschatologique et la communication d'une vie
nouvelle. Les trois éléments s'épanouissaient dans les premiers
âges de l'Eglise en manifestations de joie merveilleuse. Mais
l'élan du christianisme s'est ralenti lorsque l'Empire est devenu
officiellement chrétien. La gloire du christianisme avait été de

renoncer à toutes les valeurs terrestres et de proclamer leur néant.

L'empire chrétien ne sut pas se maintenir à cette hauteur
morale, et le tragique de notre civilisation moderne vient de ce qui
nous persévérons dans l'erreur séculaire et que nous croyons àia
valeur de choses passagères et fragiles. Le royaume de Dieu n'est

pas un idéal terrestre et humain. Il nous dépasse et Dieu seul

l'établira. « Vous entendrez dire que la réalisation du bien est

un idéal terrestre et un idéal humain, qu'il est à notre portée,
que de nos usines et de notre technique sortira vraiment ce qui
dans le passé était apparu comme le royaume de Dieu réalisé

sur la terre par l'intervention soudaine et surnaturelle de Dieu.
Tout ceci est en antithèse avec le message chrétien. Toute
conciliation de ces deux points de vue est une conciliation de l'absurde. »

Nous voilà ici encore bien loin des Lettres d'un prêtre moderniste.



76 LYDIA VON AUW

Buonaiuti voit dans l'histoire chrétienne le jeu incessant de

deux forces opposées : l'Eglise qui défend les valeurs surnaturelles

et la politique qui cherche à s'emparer des biens terrestres.
Cette conception ne nous semble pas admissible sans réserves.
Si par Eglise, on entend l'Eglise catholique, l'Eglise historique,
il faut avouer qu'elle a recherché les biens de ce monde avec autant
d'ardeur parfois que les biens spirituels. Ou bien il s'agit de l'Eglise
mystique, de l'Eglise véritable. Je ne suis pas bien au clair sur
ce point de la pensée de Buonaiuti.

On peut remarquer la place que l'élément eschatologique a

gardé dans la pensée de Buonaiuti. Il ne peut se représenter la foi
chrétienne en marche sans cet aiguillon. Pour lui en quelque sorte,
l'espérance crée la foi.

Sous le pontificat de Benoît XV comme sous celui du pape
actuel, peu des ouvrages de Buonaiuti furent épargnés par l'Index.

Les Frammenti gnostici trouvèrent grâce devant cette congrégation

parce qu'aucune question brûlante n'était traitée dans ce

livre. Comme le disait l'Osservatore Romano du 26 avril 1912,

ce qui a été condamné dans les écrits de Buonaiuti, c'est sa

conception évolutioniste de l'histoire religieuse. L'Eglise catholique

n'admet pas que des éléments contingents aient joué un rôle
dans la formation du dogme, que saint Paul ait subi des influences

hellénistiques, ou qu'on retrouve dans la doctrine du péché, telle

que saint Augustin la présente, des traces de pessimisme
manichéen. L'Eglise, pour le catholique intransigeant, est sortie tout
entière et telle qu'elle est des mains du Christ. En somme, malgré
les théories du développement que certains catholiques modernes

ont pu esquisser, l'Eglise catholique garde une sympathie tenace

pour la conception de Bossuet. Elle n'a pas varié ou si elle a évolué,

son évolution n'a rien à faire avec une évolution historique
ordinaire, c'est un processus inexplicable par des causes humaines.
Telle est la conception qui se fait jour dans la ^condamnation de

l'œuvre de Buonaiuti.
Mais Buonaiuti ne s'est pas contenté d'être historien, il a voulu

se faire un apologiste du catholicisme. Tâche ingrate et périlleuse,
car l'Eglise romaine préfère être cruellement battue par ses ennemis

plutôt que d'être défendue par des arguments qu'elle n'admet

pas. Les apologistes qui ont préféré suivre les impulsions de leur
cœur plutôt que les voies traditionnelles de l'apologétique l'ont



ERNESTO BUONAIUTI 77

payé cher. Buonaiuti, quoiqu'il se soit mis sincèrement au
thomisme, n'est pas un thomiste sans reproche. S'il a déclaré que la

philosophie doit être la servante de la théologie, c'est, je crois,

avec une arrière-pensée à l'égard du néo-hégélianisme qui florit
à l'heure actuelle en Italie et que Buonaiuti a en horreur. Il
apprécie dans la scolastique la distinction de l'objet et du sujet

que le néo-hégélianisme confond. Cependant il admet que certains

arguments scolastiques sont aujourd'hui caducs.

En somme la méthode apologétique de Buonaiuti est la méthode
de Pascal, de Tertullien, la méthode psychologique qui nous semble

seule efficace. Montrer que l'enseignement religieux de Jésus est
le plus admirable que les hommes aient entendu, et démontrer

que cet enseignement se retrouve en substance dans le catholicisme,

voilà ce que Buonaiuti s'est proposé de faire dans deux

petites apologies (Verso la luce et Apologia del cattolicismo) parues

presque en même temps et qui ont plusieurs pages en commun.
Mais l'Eglise juge cette apologétique insuffisante, il ne lui suffit

pas qu'on reconnaisse son excellence, elle veut être considérée

comme l'unique dépositaire de la vérité divine.
Si Buonaiuti admet que la vérité chrétienne puisse revêtir d'autres

formes que celles du catholicisme, il n'est pas suspect de

sympathies exagérées pour le protestantisme. Il rend même la Réforme
responsable du désarroi dans lequel se trouve le monde moderne ;

elle a brisé l'unité spirituelle du moyen âge et a introduit dans le
monde un individualisme dont les conséquences funestes sont
incalculables. Buonaiuti semble ne pas comprendre que l'unité
spirituelle du moyen âge ne se serait pas brisée comme elle l'a fait si

elle ne s'était désagrégée sourdement avant la Réforme. Et cette
unité n'était-elle pas plus apparente que réelle Buonaiuti méconnaît,

à mon avis, les causes lointaines et profondes de la Réforme.
Il a pour exalter l'Eglise catholique des termes émouvants.

Elle est pour lui la « maison de la paix et du repos », l'Israël
mystique que Balaam, le voyant ennemi, monté sur la montagne
ne peut que bénir. Sans doute dans cette comparaison, Buonaiuti
a fait un retour sur lui-même. Les malédictions de sa jeunesse,
il les a changées en hymnes fervents. Mais l'histoire sacrée nous
apprend que Balaam ne trouva pas grâce aux yeux des guerriers
israélites. Buonaiuti n'a pu désarmer le ressentiment de l'Eglise.
Après plusieurs condamnations et une excommunication de quel-



78 LYDIA VON AUW

ques mois (de janvier 1921 à juin de la même année), Buonaiuti
a été excommunié de rechef en avril 1924. Sous le pontificat de
Benoît XV, la protection du cardinal Gasparri l'avait couvert.
Sous Pie XI qui marche dans les traditions de Pie X à bien des

égards, les autorités se sont montrées moins clémentes. Les
conditions qu'on posait à Buonaiuti pour obtenir sa réadmission dans

l'Eglise équivalaient à un suicide intellectuel.
Pour Buonaiuti l'excommunication est douloureuse. C'est en

outre une épreuve dangereuse pour la foi. Plus d'un catholique
séparé de l'Eglise a senti la vie religieuse tarir en lui. Buonaiuti
se rendait compte de ce danger qui l'a préoccupé. Il faut lui savoir
gré d'avoir affronté la solitude morale de l'excommunié.

Lorsqu'on considère l'évolution intellectuelle et religieuse de

Buonaiuti, on voit, à côté de changements déconcertants, certains
traits persister de manière remarquable. Nous avons parlé déjà
de la persistance de l'élément eschatologique ; la conception évo-
lutioniste de l'histoire aussi s'est maintenue. Enfin malgré les

difficultés de sa vie, malgré qu'il ait reconnu dans l'âme humaine
le péché dont il niait l'existence avec candeur dans sa jeunesse,
Buonaiuti reste un optimiste impénitent. Francesco Ferrari a parlé de

lui comme d'un « disciple de l'espérance ». Le mot est beau et juste.
L'orthodoxie peut reprocher à la foi de Buonaiuti certaines

lacunes. Sa christologie en particulier semble assez sommaire.
Je dis « semble » mais je ne connais pas le petit livre que le
professeur italien vient de publier sur le Christ. Pourtant, telle qu'elle
est avec ses lacunes et ses contradictions, l'œuvre de Buonaiuti
est émouvante, parce que pénétrée d'un sentiment religieux
profond, ardent et passionné. Telle prière de l'apologie Verso la
Luce semble, avec moins d'art et quelque incohérence dans les

images, un écho des prières de saint Augustin. C'est en somme
la paraphrase du mot inoubliable : « Inquietum est cor nostrum
donec requiescat in Te ». « Aucun repentir ne fait en vain appel
à ta bienveillance, aucune faiblesse n'implore en vain ton secours

charismatique. Me voici : reçois-moi dans tes bras. Par Toi seul, ô

Père, je puis être fort et sourire. Ce n'est qu'en me désalté'

rant à la source de ta grâce inépuisable que je retrouverai en
moi les germes de la paix, la paix à laquelle aspire l'inquiétude
incessante de mon cœur troublé, la paix à laquelle aspire tout



ERNESTO BUONAIUTI 79

l'ensemble de mes rapports avec mes frères, la paix que recherche

ma volonté de réconciliation avec l'Univers qui passe et

avec Toi qui demeures dans la lumière et la béatitude éternelles. »

L. von Auw.

NOTE BIBLIOGRAPHIQUE

Ernesto Buonaiuti, Verso la luce (Franco Campitalli, Foligno, 1923) i

Apologia del cattolicismo (Formiggini, Roma, 1923) ; Saggi sul
cristianesimo primitivo (Il Socio, Città di Castello, 1923) ; et les

ouvrages anonymes : Lettere di un prete modernista (Libreria Editrice
Romana, 1908) ; II programma dei modernisti (Bocca, Torino, 1911).

Albert Houtin, Histoire du modernisme catholique (Nourry, Paris, 1913).
Adriano Tilgher, Ernesto Buonaiuti.

Voir, en outre, l'Osservatore Romano des 24 et 26 avril 1924 ; puis
dans le journal Conscientia (1924. N° 17) l'article de Vincenzo Cento
sur Buonaiuti ; enfin les détails que Heinrich Hermelink donne sur
l'excommunication de Buonaiuti dans la Christliche Welt du 18 février
1926 (N° 4, p. 199). D'après une note du même auteur (si pertinemment
informé des choses catholiques), note qui a paru dans le même
périodique le 3 février 1927 (N° 3, p. 138), Ernesto Buonaiuti qui, à la
suite de son excommunication, avait obtenu un congé et avait été

chargé d'une mission scientifique, aurait été invité tout récemment

par le ministre italien de l'instruction publique à reprendre, à
l'Université de Rome, les cours qu'il avait dû suspendre.

Au moment de mettre en pages, nous avons trouvé dans un article,
signé t., de la Neue Zürcher Zeitung (3 février 1927)] d'utiles
détails complémentaires.

Buonaiuti vient de publier, chez Zanichelli à Bologne, un ouvrage
sur Luther, intitulé Lutero e la Riforma in Germania, qui reproduit
une série de conférences prononcées il y a cinq ans à l'Université de

Rome, et porte sur le Réformateur saxon et sur les causes de sa « ré-
beillon » des jugements très sévères.

D'un post-scriptum daté de Rome, septembre 1926, il appert 1° que
l'auteur a dû retarder la publication de son livre « pour des raisons
indépendantes de sa volonté»; 2° que sans en connaître le contenu,
les autorités ecclésiastiques ont tenté d'obtenir de Buonaiuti qu'il
arrêtât l'impression de l'ouvrage, on lui offrait même des dédommagements

pour les feuilles qu'il avait déjà imprimées ; 3° que l'histoiren
moderniste ne s'est pas rapproché des communautés évangéliques,
bien au contraire, car il estime que le protestantisme « est mort ».

Ces détails précisent et confirment quelques-unes des remarques
qui ont été formulées plus haut.


	Portraits contemporains : Ernesto Buonaiuti

