Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 62

Artikel: Revue générale : |'état actuel des études bouddhiques
Autor: Demiéville, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES

Il ne sera peut-étre pas inutile qu'avant d’essayer de dire ou
en sont actuellement les études sur le bouddhisme, j’esquisse au
préalable quelques généralités sur cette religion.

Dans une premiére partie, je passerai tout d’abord en revue
I’histoire du bouddhisme et de sa diffusion dans 1’Asie orientale,
puis je donnerai quelques indications, d’une part sur ses grandes
divisions doctrinales, de ’autre sur sa littérature. La seconde
partie sera consacrée aux études bouddhiques et a leur déve-
loppement jusqu’a ce jour, tant en Europe que dans le monde
de langue palie, c’est-a-dire & Ceylan et en Indochine, et dans
le monde de civilisation chinoise, Chine et Japon. Enfin, dans
une courte conclusion, je présenterai quelques i1mpressions ou
suggestions personnelles relatives 4 Pavenir de ces études. Je
m’efforcerai d’étre aussi clair et bref que possible, mais il n’est
guere aisé de traiter en quelques pages d’une religion dont la
durée historique et l'aire géographique sont plus vastes que
celles du christianisme ; du reste, les Orientaux en général et les
bouddhistes plus particuliérement n’apprécient ni la clarté nila
brieveté, et dans le domaine de ’orientalisme ces qualités devien-
nent presque des défauts. C’est en effet fausser la pensée orien-
tale que d’y vouloir introduire trop d’ordre et de netteté; de
méme, a la trop résumer on court le risque de la rapetisser, d’en
voiler la complexité, 'immensité informe. Si donc je ne réussis
pas dans ma téache, je fais d’avance appel a I'indulgence du lec-
teur, en le priant de me juger d’aprés les critéres d’Asie.



44 PAUL DEMIEVILLE

I. GENERALITES SUR LE BOUDDHISME.

1. Histoire du bouddhisme et de sa diffusion.

Rien n’est plus contraire au génie hindou, toujours préoccupé
d’éternité, que l'esprit historique ; on I’a dit a bon droit, I’Inde
n’a pas d’histoire, et pour ce qui touche aux débuts du bouddhisme
et & la premiére période de son histoire, mieux vaut reconnaitre
sans ambages que nous sommes encore réduits a des hypothéses.
La personnalité du Buddha, notamment, est entourée d’un épais
brouillard de mythes et de légendes, et de son existence méme
nous n’avons pas plus de preuves historiques que de celles de
Jésus ou de Confucius. Il semble avoir été un des fondateurs de
sectes hérétiques qui apparurent aux alentours de I’an 500 av. J.-C,
dans le nord-est de I’Inde, d’out sa doctrine et sa communauté
se répandirent peu a peu vers l'ouest, le long du Gange. Nous
possédons des traditions confuses sur trois grands conciles qui
se seraient tenus avant le début de I'¢ére chrétienne, mais c’est
au IIle s. av. J.-C. qu1l faut descendre pour trouver des docu-
ments sirs. Ces documents sont les édits gravés sur pierre par
I'empereur Ashoka, un des rares souverains vraiment nationaux
auxquels I'Inde ait donné naissance, un de ceux qui réveérent
d’unifier le vaste continent sous leur suzeraineté ; il s’était con-
verti au bouddhisme, et nous le montre florissant dans toute
I’étendue de ses états. A partir du début de notre ére, nous som-
mes mieux renseignés, griace aux informations des écrivains chi-
nois qui, contrairement aux Hindous, avaient un sens trés vif
non pas tant de I’histoire que de la chronique. Les récits des
pelerins, des diplomates, des voyageurs chinois, nous permettent
de suivre assez régulierement I’évolution du bouddhisme en Inde
jusqu’a son déclin et & sa disparition vers le XI® siécle de notre ére.
Il v a longtemps, en effet, que le bouddhisme s’est éteint dans son
pays d’origine, et ce fait, qui peut paraitre étrange au premier
abord, se laisse expliquer assez facilement. De tout tempsle
bouddhisme a fait en Inde figure d’hérésie ; il s’opposait a la reli-
gion nationale et traditionnelle, — qu’on ’appelle brahmanisme
ou hindouisme, — et celle-ci finit par I’absorber. Dans le haut
moyen Age, du Ve au VIII® s. environ, le bouddhisme produisit
une scolastique brillante et prit une place de premier plan dans



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 45

la vie 1ntellectuelle de I’Inde. A cette époque, un érudit bouddhi-
que ne se distinguait guére d’un docteur brahmanique ; mainte
doctrine bouddhique fut adoptée, sous une forme plus ou moins
déguisée, par le brAhmanisme auquel les bouddhistes, de leur
cOté, empruntaient ses disciplines, ses techniques. A cette sorte
d’osmose entre les deux religions vint s’ajouter dés le X s., pour
hater la décadence du bouddhisme, la pression de 1’ [slam.

Menacée en son autonomie culturelle, plus encore qu’en son 1n-
dépendance politique, par 'irruption d’envahisseurs étrangers —
Arabes, Turcs, Mongols, — toute I’Inde se ressaisit, se retourna
vers sa pensée traditionnelle, se ralha autour de ses dieux natio-
naux, de sorte que lorsque les musulmans 'eurent conquise, il
ne leur resta gueére a détruire que des monastéres bouddhiques
déja vides ; I'Eglise bouddhique avait été sapée par les Hindous
eux-mémes. Elle ne survit plus aujourd’hui, sur le continent
hindou, que dans le petit royaume du Népal, du reste indépen-
dant du gouvernement de I’Inde, et situé & la frontiere du Tibet
auquel I'apparente sa civilisation. Cest au Népal que se sont con-
servés quelques lambeaux de la littérature bouddhique en langue
sanscrite, dont I’énorme masse s’est presque entiérement perdue
en Inde, et que nous ne connaissons plus aujourd’hui, nous le
verrons tout & ’heure, qu’a travers des traductions en langue
tibétaine et surtout en langue chinoise.

Il semble bien, du reste, que le bouddhisme se soit, dés une
époque reculée, posé en religion universelle. Plus qu’une révolte
conire la tradition nationale, ¢’est une réforme que paraii avoir
eu en vue son fondateur ; et c’est sous cet aspect réformé que la
pensée de 1'Inde était destinée a conquérir ’Extréme-Orient —
seule conquéte qu’ait jamais faite ce pays s1 fermé, dont on peut
dire qu’il ne communique avec le monde extérieur que par voie
religieuse. Ce vaste mouvement d’expansion pacifique parait
avoir été déclenché par 'empereur Ashoka, qui se vante, dans
ses édits, d’avoir gagné des prosélytes non seulement a Ceylan
et dans une contrée qu'on s’accorde & identifier avec 'actuelle
Birmanie, mais jusque sur les bords lointains de la Méditerranée,
dans les états des Diadoques, en Syrie, en Egypte, en Macé-
doine. Dans 1’Asie méridionale, la foi se répandit bientdt dans
tout le sud-ouest de 1’Indochine et se propagea jusqu’en Indo-
nésie, ol elle devait é&tre plus tard supplantée par 1'Islam. Mais



46 PAUL DEMIEVILLE

c’est par les grands débouchés terrestres du nord-ouest, par les
passes du Penjab et de I’Afghanistan, que le bouddhisme devait
entreprendre sa carriére la plus glorieuse. Aux alentours du
début de 1’¢re chrétienne, cette région du nord-ouest, qui fut
toujours la porte d’entrée des étrangers et ot avaient déja fleur

les plus vieilles cultures de I’Inde — 1'une d’origine mésopota-
mienne, dont des fouilles récentes ont révélé quelques vestiges,
et 'autre aryenue, celle du Veda —, était occupée par une popu-

lation fort mélangée. On y trouvait des Grecs, venus a la suite
de la campagne d’Alexandre, des Parthes iranisés, et des Scythes
Yue-tche, peuple de langue peut-étre aryenne mais touranien
par les meeurs et le tempérament, qui avait immigré des confins de
la Chine. Toutes ces races formaient un milieu syncrétique, assez
semblable 4 celui du Proche-Orient hellénistique et, comme ce
dernier, favorable & 1’éclosion ou a I’épanouissement d’une reli-
gion universelle. Un souverain scythe, Kanishka — qu’on a com-
paré & Clovis comme Ashoka & Constantin, mais ces analogies
sont assez fallacieuses, — prit la foi nouvelle sous sa protection,
et parait bien avoir contribué a sa propagation dans I’Asie cen-
trale, d’ou elle gagna ’Extréme-Orient. Parmi les premiers mis-
sionnaires bouddhiques qui se rendirent en Chine, durant les deux
premiers siécles de notre ére, les Scythes et les Parthes furent
plus nombreux que les Hindous. Il n’y a donc pas lieu de s’étonner
du fait que le bouddhisme entraina avec lui en Chine des éléments
de religion iranienne, en méme temps que des éléments d’art grec.
Il s’implanta dans les royaumes aryens — aujourd’hui disparus —
de 'antique Sérinde, le Turkestan actuel, ol les influences ira-
niennes et grecques étalent plus fortes encore que dans I’Inde du
nord-ouest ; ¢’est 14 qu’au moyen 4ge il entra en contact avec le
christianisme nestorien, ce qui explique sans doute 'origine de
certains traits communs aux deux religions, particuliérement
dans le domaine de la liturgie. En Chine, ou il pénétrait en méme
temps par la voie maritime du sud, le bouddhisme se répandit
rapidement ; 13 encore sa diffusion fut favorisée par des envahis-
seurs touraniens, car & travers toute ’histoire de I’Asie ces noma-
des des steppes centrales ont su se rendre utiles comme agents de
Liaison. Pendant les onze ou douze premiers si¢cles de 1’ére chré-
tienne, I’histoire du bouddhisme en Chine se poursuivit pour ainsi
dire en fonction de eelle du bouddhisme en Inde. Un contact assez



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 47

étroit entre les deux pays était maintenu par de constants échan-
ges, tant terrestres que maritimes ; des missionnaires hindous se
succédaient en Chine, tandis que des pélerins chinois se rendaient
aux lieux saints. De leur collaboration résulta un travail de tra-
duction vraiment prodigieux ; presque toute la formidable litté-
rature sanscrite du bouddhisme fut traduite en chinois. Il semble
bien qu’a I'époque de Hiuan-tsang, le plus grand de tous ces
pélerins et interprétes (1), les Chinois, si profondément rebelles
a toute importation étrangere, et aussi si fermés & la spéculation
abstraite, aient réussi a s’assimiler jusqu’a un certain point la
pensée de I'Inde ; ce serait une raison d’espérer qu’ils parvien-
dront un jour & comprendre la ndtre — si 'on ne songeait que
I’Inde, tout aryenne qu’on la prétende, est bien asiatique et par
12 méme bien plus proche de Iesprit chinois que ne pourra jamais
le devenir I’Europe. En Chine comme en Inde, le bouddhisme
avait 2 lutter contre la doctrine nationale, contre le confucia-
nisme ; et, ici comme la, une réaction se produisit vers le X1Ies.,
lorsque des Barbares détronérent les dynasties autochtones. Le
bouddhisme ne s’éteignit point, mais il cessa d’étre vivant et
productif ; ou plutdt, 11 devint tellement chinois qu’on ne peut
plus guére y reconnaitre du bouddhisme. D’une part, dans le
peuple, les cultes de nuance iranienne prirent une importance
croissante, et €1 méme temps les saints et les dieux du bouddhisme
tendirent & se confondre avec ceux de la religion ou de la supersti-
tion indigénes ; de 'autre, parmi les moines et les lettrés, on négh-
gea I’étude et la philosophie pour s’en tenir &4 la pratique et & la
mystique. Néanmoins les Ecritures subsistérent, quoiqu’on n’en
lit plus guére que quelques textes d’assez piétre valeur.

De Chine, le bouddhisme passa en Corée vers le Ve s, puis de
Ia, peu apres, au Japon qui est resté jusqu’a nos jours une de ses

(1) Les mémoires et la biographie de Hiuan-tsang ont été traduits par le
sinologue francais Stanislas Jurien (Mémoires sur les contrées occidentales,
traduits du sanserit en chinois, en I’an 648, par Hiouen-tsang, et du chineis en
francais. 2 vol., Paris, 1857-1858 ; Histoire de la vie de Hiouen-tschang et de
ses voyages dans U'Inde, Paris, 1851) et commentés avec talent par un diplo-
mate anglais, Thomas Warrers (On Hsuan-chwang's Travels in India, 629~
645 A. D. Edited by T. W. Rhys-Davids and S. W, Bushell. Londres, 1904) ;
mais ses traductions ou adaptations de livres sanscrits, qui dépassent la cen-
taine, et surtout l'ceuvre exégétique de ses disciples, trés volumineuse et

d’une valeur incalculable pour I'histoire de la pensée hindoue, sont encore
lettre morte pour la science européenne. \



48 PAUL DEMIEVILLE

principales forteresses. J’emploie 4 dessein ce terme militaire,
car dans cette ile de guerriers le bouddhisme a subi de bien curieu-
ses déformations. Je ne puis expliquer ici par quelles voies impré-
vues la mystique y fut prise comme base d’un code de chevalerie,
ni comment les religieux furent souvent amenés i revétir la cui-
rasse sur leur robe monacale et & brandir I’épée au lieu du baton-
net d’encens, ni pourquoi la propagande bouddhique & I’étranger
est devenue aujourd’hui une arme politique habilement utilisée,
en Chine plus spécialement, par le gouvernement du Mikado.

Je ne m’attarderai pas non plus & suivre le bouddhisme dans
ses terres plus récemment conquises, telles que le Tibet, patrie des
arts magiques, oii 1l pénétra au VII® s. et donna naissance a une
puissante hiérocratie, ou la Mongolie qui le recut sous sa forme
tibétaine.

2. Les grandes divisions doctrinales du bouddhisme.

La doctrine bouddhique peut éire définie comme une méthode
de salut par I'extirpation du désir. De cette méthode on distingue
deux variétés, dont 'une est connue sous le sobriquet de « Petit
Véhicule » (Hinayana), qui lui est donné par les partisans de
Pautre, soit du « Grand Véhicule » (Mahayana). A cette distinction
correspondent les deux grandes divisions du bouddhisme, qui ne
sont n1 des sectes m1 des écoles, et qu’on pourrait plutét qualifier
d’Eglises, s1 I’emploi de ce terme ne risquait de suggérer un faux
rapprochement avec le catholicisme et le protestantisme. En
bonne doctrine, les deux Véhicules ne sont point opposés 'un a
Pautre ; ils ne différent que par leur interprétation des textes que
tous deux s’accordent & reconnaitre comme d’authentiques auto-
rités, et le Grand Véhicule veut seulement compléter le Petit
Véhicule, dont les adeptes prétendent s’en tenir plus strictement
a la lettre de ces textes dits primitifs. Pendant longtemps les deux
Véhicules ont coexisté dans tout ’ensemble du monde bouddhique,
et ce n’est que dans la période moderne, c’est-a-dire a partir du
Xe's, de notre ére environ — car on peut distinguer dans I’histoire
de I’Asie orientale une période antique, une période médiévale et
une période moderne, qui correspondent & peu prés a celles de
notre histoire et paraissent bien n’étre pas une simple projection
dans le passé de I’Asie de nos propres conceptions historiques, —



IL’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 49

ce nest que dans cette période moderne, trop souvent négligée
par les historiens de I’Orient, que s’est opérée peu & peu la répar-
tition géographique des Véhicules entre les pays du nord et ceux
du sud. Nous verrons tout & I’heure que cette répartition s’ex-
plique assez bien par la différence de tempérament des popu-
lations qui s’étaient converties au bouddhisme, et I’avaient gra-
duellement adapté a leur usage.

En matiére doctrinale, le Petit Véhicule veut étre strictement
une discipline de salut personnel, et se refuse, en principe du moins,
a toute spéculation sur P’absolu métaphysique. C’est un rela-
tivisme étroit, qui cherche a tout expliquer par la loi de cause &
effet ; ¢’est une morale individuelle et monastique, qui enseigne
a faire son salut par soi-méme et aussi pour soi-méme, sans se
préoccuper du salut d’autrui. Bien loin de voir dans le Buddha un
dieu ou méme un sauveur, il ne le considére que comme un maitre,
un prédécesseur qui « ouvre la voie » & ses fideles ; et la plus haute
perfection que puissent réaliser ceux-ci est la sainteté, qui leur
assure la jouwissance du Nirvana, c’est-a-dire la délivrance de la
transmigration et de toutes les miséres quimplique 1’éternel
retour dans le monde empirique — cette sainteté n’étant accessible
qu’aux clercs & D'exclusion des laiques. Le Petit Véhicule, (du
moins celui de la secte des « Anciens », seul vivant aujourd’hui) se
caractérise donc par la simplicité de sa philosophie, qui se refuse
a traiter des grandes questions métaphysiques ; par la sobriété de
sa liturgie et de son iconographie ; par la place importante qu’il
attribue au clergé dans la communauté ; par la monotonie aride
de sa littérature, que ne vivifient ni les ardeurs de la dévotion ni
I'inquiétude métaphysique ; et plus généralement par un cer-
tain caractére de dépouillement, de douceur un peu séche, d’ascé-
tisme étriqué, qui est assez spécifiquement hindou. Rien d’éton-
nant & ce qu’une telle forme du bouddhisme ait fini par prévaloir
chez les peuples méridionaux, Cinghalais et Indochinois de Bir-
mante, du Siam, du Cambodge et du Laos, qui ont recu toute
leur civilisation de 1'Inde, et dont la direction culturelle est tou-
jours restée entre les mains du clergé ; leur douceur native, leur
simplicité et, pour tout dire, leur médiocrité intellectuelle, les y
prédestinaient. De toutes les sectes du Petit Véhicule, qui fleurirent
naguére parmi eux cdte a cdte avec celles du Grand Véhicule,
c’est la plus primitive qu’ils ont choisie, celle des « Anciens »

REV, DE THEOL, ET DE PHIL, — N. &, t. xv (N° 62, 1927). 4



50 PAUL DEMIEVILLE

(Sthavira) ainsi nommée parce qu’elle prétend étre la plus fidéle
aux enseignements originaux du maitre ; et de fait il semble bien
que sa doctrine, si archaique, si nettement hostile & toute spécu-
lation, remonte aux origines, s’il est vrai que le bouddhisme ait
été en principe une réaction contre les exces de la métaphysique
et du mysticisme brahmaniques dont témoignent les Upanishads.

Le Grand Véhicule est plus « grand » en ce sens qu’il admet les
laiques a la sainteté supréme ; bien plus, 1l enseigne que tout étre
vivant peut devenir Buddha, ¢’est-a-dire participer a I'essence du
Buddha, qui n’est plus considéré comme un simple guide, mais
comme un divin sauveur ou comme une entité métaphysique ; le
salut est affaire universelle et non plus personnelle, car ce n’est
gqu’aprés avoir assuré la délivrance de toutes les créatures que les
saints pourront entrer dans le bienheureux Nirvana. Il est aussi
plus large d’esprit parce qu’il réinstaure la métaphysique, et cons-
truit sur la base du relativisme primitif une doctrine de « I’absolu
daus le relatif », qui est une des plus hardies inventions de l'esprit
humain. Tout é&tre pouvant devenir Buddha ou « futur Buddha »
— tel est le nouveau nom des saints, — et le Buddha n’étant plus
une personnalité humaine mais un type «supra-mondain» ou
transcendant, il se crée tout un panthéon de Buddhas et de saints
sauveurs, parmi lesquels la dévotion des masses ne tarde pas a
élire des préférés. Pour définir le Grand Véhicule par opposition
au Petit Véhicule, on peut ainsi relever les traits suivants :
prédominance des vertus actives, telles que la charité, sur celles
d’abstention ; richesse presque excessive d’une littérature toute
débordante de foi, d'inquiétude féconde et de passion ; richesse
encore d’une liturgie et d’un art ou abondent les apports de tout
le monde ancien, tant oriental qu’occidental ; libre foisonnement
des sectes, des hérésies ; esprit d’universalité et de réceptivité.
Le Grand Véhicule, ce n’est plus une discipline d’ascétes hindous ;
c’est I’Asie tout entiére dans sa monstrueuse grandeur, avec son
cortege de dieux, de saints, de dogmes & la fois profonds et absur-
des, avec son désordre sacré, son instinctive douceur et cette puis-
sance de création religieuse qui toujours se dépensa sans compter.
De PInde qui ’enfanta, traversant I’Iran, frélant le monde hellé-
nistique et faisant halte dans les plateaux centraux, il est venu se
cristalliser chez le plus grand peuple de 1’Orient, dans cette
Chine lointaine qui le fit rayonner sur ses vassaux de Corée, du



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 51

Japon, du Tibet, de ’Annam. Dans tous ces pays, en effet, le
Mahayana a depuis longtemps éclipsé son rival, quoiqu’on y lise
encore, a titre d’étude élémentaire, certains textes du Petit Véhicule.

Sans entrer dans le détail des multiples sectes ou écoles auxquel-
les donna naissance chacun des Véhicules, je voudrais men-
tionner ici, & cause de 'importance qu’elles ont prise en Extréme-
Orient, deux de celles du Grand Véhicule. La premiére vénére
un Buddha dit « Buddha de lumiére infinie » ou simplement
« 'Infim1 » (Amita), qui réside dans un paradis occidental ou il
admet, aprés leur mort, ceux qui lui ont voué un culte ou lui ont
témoigné leur dévotion par des priéres. C’est un type de sauveur
qui n’a guére de bouddhique que le nom et pourrait bien avoir &té
a Vorigine un dieu iranien de la lumiére ; on a du reste signalé
dans I'eschatologie bouddhique, notamment dans les croyances
relatives tant aux enfers qu’aux paradis, plus d’un trait emprunté
a I'Iran. La seconde école est celle de la mystique, qu’on désigne
du nom de Dhyéna signifiant « contemplation » ; elle répudie toute
étude Livresque, au profit de expérience mystique immédiate et
de la pure concentration mentale. Ainsi que j’y ai déja fait allusion,
ces deux écoles ont eu un succes prodigieux dans le monde chinois ;
dés le X11e siécle, elles ont nettement supplanté en Chine toutes
les autres sectes, dont quelques-unes ont péniblement survécu
au Japon, plus conservateur. Pour les masses chinoises, la facile
religion d’Amita et de ses acolytes représente tout le bouddhisme,
tandis que le Dhyéna, recueillant I’héritage de la vieille mystique
taoique, a conquis I’élite de ce peuple, dont Pesprit trop concret,
trop empirique ne pouvait s’accommoder des ardues abstractions
de la pensée hindoue.

3. Les Ecritures bouddhiques.

Les documents du bouddhisme sont rédigés principalement en
quatre langues : sanscrite, pilie, chinoise et tibétaine.

Le sanscrit, langue sacrée de la tradition brahmanique, fut
largement utilisé par les auteurs bouddhiques ; la plupart des
écoles eurent leur Canon particulier rédigé en sanscrit, et compre-
nant trois « Corbeilles » ou collections qui contenaient respective-
ment les Discours du Buddha et de ses disciples, la Discipline,
Ia Scolastique. A ce fonds s’ajoutait une masse considérable d’ou-
vrages exira-canoniques : commentaires, traités techmques, folk-



52 PAUL DEMIEVILLE

lore, etc. Mais, comme nous 'avons déja vu, toute cette litté-
rature a péri, sauf un petit nombre d’ouvrages canoniques ou
exégétiques préservés au Népal, quelques traités techniques
transmis en Inde, et des fragments de textes retrouvés dans les
sables de I’Asie centrale.

La langue péalie parait étre un succédané littéraire du dialecte
qu’aurait parlé le Buddha, et auquel elle se rapporterait comme
le latin médiéval au latin classique. C’est dans cette langue qu’est
rédigé le Canon de la secte du Petit Véhicule dite des Anciens, qui
fleurit & Ceylan et en Indochine ; 1l s’ensuit que le pali est employé
dans ces pays comme langue ecclésiastique et littéraire. D’apreés la
tradition, le Canon pali aurait été fixé par écrit & Ceylan pendant
le Ier siecle avant notre ére ; mais nous savons, de source épigra-
phique, que jusqu’a I’époque moderne, c’est le sanscrit qui servit
de langue littéraire aux peuples de 1’Indochine.

La version chinoise des Ecritures bouddhiques est de beaucoup
la plus compléte ; on y trouve les collections canoniques de presque
toutes les écoles anciennes, ainsi qu'une foule d’ceuvres extra-
canoniques dont beaucoup sont volumineuses ; tout cela fut tra-
dwit du sanserit — ou, pour une petite part, de langues sérin-
diennes — au cours des onze premiers siécles de notre ére ; c’est
donc au moyen du chinois que I'on peut connaitre la littérature
sanscrite du bouddhisme, & peu prés dans son intégralité. S1 'on
y joint les nombreux ouvrages composés en chinois méme par les
mdigeénes de la Chine et des pays adjacents, on obtient une impo-
sante bibliothéque, qui est encore pour la science européenne une
rudis indigestaque moles pratiquement inexplorée.

La version tibétaine des Ecritures, moins vaste que la version
chinoise, repose également sur des originaux sanscrits, dont plu-
sieurs n’ont pas été traduits en chinois ; elle est précieuse par sa
littéralité rigoureuse, mais, comme la version chinoise, ¢’est encore
pour nous un terrain presque vierge.

II. REVUE DES ETUDES BOUDDHIQUES JUSQU’A CE JOUR.

1. En Europe.

L’histoire des études bouddhiques en Europe est vite faite :
elle compte moins d’un siécle. En Inde comme en Chine, c¢’est en
effet la tradition orthodoxe qui fixa tout d’abord ’attention des



L'ETAT AGTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 53

Européens ; le brahmanisme et le confucianisme étalent connus
de longue date, lorsqu’on s’avisa d’identifier au « Buddha» de’la
littérature sanscrite le « Fo» des textes chinois, Les premiers
ouvrages importants sur le bouddhisme sont dis & des savants
francais, Abel Rémusat, qui I’aborda par le chinois (1), et Eugéne
Burnouf, dont les recherches portérent sur des textes sanscrits
provenant du Népal (2). Ce dernier, qui fut un des maitres de
Renan, peut étre appelé le pére des études bouddhiques en Europe;
ses travaux témoignent d’une haute conscience scientifique et
d’une perspicacité rare, mais sa tiche fut en somme celle d’'un
explorateur, et il ne fut qu'un parfait philologue. Aprés lui 1l
serait inutile d’aligner trop de noms, et je procéderai plutot par
pays, en remarquant sans plus tarder que dans cette science qui
se targue tant d’étre 1mpersonnelle, les idiosyncrasies nationales
ne perdent pas leurs droits, et que plus d’une savante théorie
s’explique par les sympathies ou les antipathies, du reste bien
légitimes, de son auteur.

(Cest ainsi que I’Angleterre puritaine fut attirée dés I'abord vers
le Petit Véhicule des « Anciens », dont la simplicité austére et les
tendances ascétiques et individualistes ne pouvaient que lui
plaire ; c’est d’ailleurs avec cette école que les fonctionnaires,
les missionnaires, les savants britanniques se trouvaient en contact
a Ceylan et en Birmanie ; et puis, il faut bien le dire, les Anglais
n’ont guére le don des langues, et de toutes les langues du boud-
dhisme, c’est la palie qui est la plus facile. Aprés les études de
R. Spence Hardy sur le bouddhisme cinghalais (3), R. Childers
compila un dictionnaire pali-anglais qui est une excellente petite
encyclopédie de I’école méridionale (4). Plus tard se fonda a
Londres, sous 'impulsion de M. et M®e¢ Rhys-Davids, une Société
des textes palis (Palt Text Society), qui a rendu grand service a la
science en publiant des éditions critiques en caractéres européens,
ainsi que des traductions anglaises, d’'une bonne partie des Ecri-

(1) A. Rémusar et J. Kraerorn, Foé Koué Ki, ou Relation des royaumes
bouddhiques. Traduit du chinois et commenté. Paris 1836.

(2) E. Burnour, Iniroduction & Uhistoire du bouddhisme indien, Paris
1844 ; réimp. 1876. Le Lotus de la Bonne Loi, Paris 1852 (réédité en 1925, a
Paris, avec une préface de S. Levr. )

(3) R. Seence Harpy, Eastern Monachism, Londres 1850 ; A Manual of
Buddhism, Londres 1853 et 1880.

(&) R. CmiLpers, A Dictionary of the Pali language, Londres 1875.



b4 PAUL DEMIEVILLE

tures palies. M. Rhys-Davids put d’autre part mener & bien
avant sa mort, survenue il y a quelques années, la préparation
d’un nouveau dictionnaire péili-anglais dont la publication vient
de se terminer (1). Je n’al pas a juger ici 'ceuvre de ce travailleur
assidu, mi celle de la compagne qui le seconda avec un zéle méri-
toire. Ils ont montré une partialité obstinée en faveur de 1’école
du sud, peut-éire parce qu’en bons protestants ils croyaient &
la supériorité de toute doctrine primitive. Leur interprétation de
cette doctrine est du reste faussée sur bien des points par des
rapprochements prématurés avec les idées occidentales ; leurs
traductions mémes ne sont pas & I’abri de tout reproche, et d’une
facon générale ils ont parfois manqué d’acuité et de profondeur.
La science leur restera redevable d’utiles documents, mais toute
la partie critique et théorique de leur ceuvre parait d’ores et déja
périmée.

C’est également & ’étude du bouddhisme pali que se sont voués
la plupart des savants allemands, notamment H. Oldenberg, dont
le Buddha, publié pour la premiére fois en 1881 et consciencieuse-
ment mis au point pour chacune de ses rééditions successives
(8¢ et 9¢ éd. 1921) a tant fait pour répandre en Europe la con-
naissance du bouddhisme. C’est une monographie exacte et
pénétrante de 'une des sectes bouddhiques, celle des Anciens du
Petit Véhicule ; par malheur, elle se présente comme un exposé
synthétique de la doctrine bouddhique, titre qu’elle ne mérite
d’aucune fagon. On retrouve chez Oldenberg, philologue et philo-
sophe plus averti que ses collégues d’outre-Manche, mais comme
eux trop exclusivement indianiste, la méme hostilité intransi-
geante et presque fanatique & I'égard du Mahfyana; il y a la
sans doute du parti-pris, mais surtout beaucoup d’ignorance ; en
effet, bien loin de connaitre les Ecritures du Grand Véhicule, les
érudits de cette génération n’ont méme pas soupgonné 'existence,
ou du moins I'importance, d’autres sectes du Petit Véhicule dont
la littérature est conservée non en pali, mais en chinois ou en tibé-
tain. Excellent en lui-méme, le livre d’Oldenberg est done faux

(1) T. W. Ravys-Davips and W. Stepg, Pali-English Dictionary, Londres
1925, Les principaux travaux de M. Rhys-Davids, en dehors d’un petit ou-
vrage d’ensemble, populaire mais superficiel, intitulé Buddhism, sont des tra-
ductions de textes palis parues dans les collections Sacred Books of the East
et Sacred Books of the Buddhists.



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 55

et dangereux par ce qu’il prétend étre, et ’on ne saurait trop
mettre le public en garde contre ses prémisses et ses conclusions.
Avant de quitter ’Allemagne, je me propose de dire quelques
mots du mouvement « néo-bouddhique », dont ce pays parait étre
le principal foyer (car méme & ce propos I’Amérique n’entre guére
en ligne de compte). Ce mouvement me semble dii pour une large
part & la récente défaite de I’Allemagne, qui, se voyant tempo-
rairement exclue de la tradition européenne a laquelle elle ne s’est
du reste jamais ralliée sans réserves, et toujours en quéte d’une
civilisation, s’est dans son désarroi retournée vers le pacifique
Orient. On pourrait voir dans ce geste une émouvante « protesta-
tion » des compatriotes de Luther ; je sais bien aussi que les aspi-
rations orientales de I’Allemagne ne sont pas tout & fait nouvelles ;
elles ont peut-étre des racines profondes, et bien avant Schopen-
hauer ou Nietzsche, le grand poéte philhellene Hélderlin, dont
I’Allemagne d’apreés guerre a fait son maitre, se proposait d’attein-
dre par dela le socratisme les « origines asiatiques » de la pensée
occidentale. Mais & vrai dire, les « néo-bouddhistes » sont loin jus-
qu’a présent d’avoir accompli ce qu’on aurait pu attendre d’eux.
Démarquant des travaux de seconde main ou de piétres traduc-
tions des Ecritures pélies, introduisant dans les doctrines hin-
doues soit un rationalisme tout moderne, soit une mystique de
teinte chrétienne, ils n’ont produit qu’une caricature qui peut se
dénommer néo-bouddhisme allemand, mais n’a rien de commun
avec le véritable bouddhisme. Aux yeux de tout Européen sin-
cére, une telle entreprise ne peut passer que pour une absurdité,
condamnable tant au nom de la science qu’a celui de la religion.
Nous avons vu qu’en France I’étude du bouddhisme avait été
abordée & la fois du c0té sanscrit et du ¢dté chinois. La tradition
des Burnouf et des Rémusat a été brillamment continuée par
M. Sylvain Lévi, professeur de sanscrit au Collége de France,
qui, dans I'intérét bien compris de I'indianisme, apprit le chinois
et le tibétain et fonda 1’étude comparative des textes bouddhi-
ques (1). Il a été suivi dans cette voie par plusieurs de ses éléves,

(1) Les principaux mémoires de M. Sylvain Levi ont paru dans le Journal
asiatique et le Bulletin de I Ecole francaise d’ Extréme-Orient. On lui doit aussi
un essai sur le Thédire indien (Paris 1890}, un ouvrage sur Le Népal (3 vol.,
Paris 1905-1908), I'édition et la traduction d’'un traité de métaphysique du
Grand Véhicule, le Mahdydina-Sttrildnkara d’Asanga (Paris, Champion,



56 PAUL DEMIEVILLE

notamment Edouard Huber, philologue de génie mort préma-
turément (1), et M. Jean Przyluski, dont les récents travaux ont
jeté une lumiére toute nouvelle sur ’histoire primitive du boud-
dhisme (2). L’école francaise se distingue d’une part par la finesse
de sa critique, de I’autre par ce large humanisme qui cherche a
montrer tous les peuples collaborant, par-dessus les frontiéres
nationales, raciales ou culturelles, au progrés de la civilisation
universelle. De ces- deux tendances je mentionnerai deux repré-
sentants illustres : M. Emile Senart, dont ’ouvrage sur le Buddha
considéré comme un mythe est appelé 4 connaitre bientdt un
regain de faveur (3), et M. Alired Foucher, indianiste doublé d’un
fervent helléniste, qui s’est consacré a 1’étude des influences
grecques sur ’art bouddhique (4).

1911). M, Sylvain Lévi est actuellement directeur de la Maison Franco-Japo-
naise de Tdokyd, ou il se propose de travailler au rapprochement entre spécia-
listes japonais et européens du bouddhisme. Il est, non par I’age mais par la
science, le patriarche des études bouddhiques.

(1) Edouard Huser, de Grosswangen prés Lucerne, mort en Cochinchine
en 1914, fit toute sa carriére scientifique a I’Ecole francaise d’ Extréme-Orient,
institution établic & Hanoi en 1900, sur le modéle des Ecoles francaises du
Caire, d’Athénes et de Rome. Huber avait adopté peu avant sa mort la natio-
nalité francaise, mais la Suisse devrait s’enorgueillir d’avoir donné naissance
a cet homme extraordinaire, véritable encyclopédie vivante, qui parlait toutes
les langues d’Europe et d’Asie et s’est tué a la besogne sous l'impitoyable
soleil de I'Indochine ; son nom restera comme celui d’un des héros de I'orien-

~talisme. On trouvera quelques informations sur sa vie et ses travaux dans un
petit ouvrage, du reste assez médiocre, que lui a consacré notre compatriote
M. Casimir ScENYDER : Professor Eduard Huber, ein schsweizerischer Sprachen-
gelehrter, Sinolog und Indochinaforscher (Zirich 1920).

(2) Jean Przyruski, Le Parintredna et les funérailles du Buddha, mémoires
parus dans le Journal asiatique, 1918-1920 ; La légende de Uempereur A¢oka,
Paris, 1923. Par l'analyse comparative des textes et des traditions d’écoles,
ainsi que par I'usage occasionnel de la méthode sociologique, M. Przyluski a
obtenu des résultats qui bouleversent bien des idées courantes sur le boud-
dhisme ancien. Comme 1’était Huber, M. Przyluski est sinologue autant qu’in-
dianiste.

(3) E. Senart, Essat sur la légende du Buddha, son caractére el ses origines,
Paris 1882. M. Senart préside depuis de longues années, avec beaucoup d’au-
torité et de délicatesse, la Société asiatique de Paris.

(4) A. Foucmer, L’art gréco-bouddhique du Gandhdra. Publications de
I’Ecole {rangaise d’Extréme-Orient, Paris 1905, 1918, Pour compléter ses
recherches sur T'art gréco-bouddhique, M. Foucher vient d’entreprendre en
Afghanistan, notamment dans la région de 'ancienne Bactriane hellénique,
une campagne archéologique dont les premiers résultats ont été, pour diffé-
rentes raisons, assez décevants.



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 57

A Técole francaise on peut rattacher deux savants qui s’inté-
ressent plus spécialement aux questions de doctrine, un peun
négligées par les érudits parisiens. Le premier est M. Louis de
La Vallée Poussin, professeur & 'université de Gand ; c’est un
catholique, tout dévoué au bouddhisme du nord, et qui, non con-
tent de posséder a fond le sanscrit et le tibétain, a tenu a se mettre
sur le tard & 1’étude du chinois — bel hommage d’un maitre euro-
péen aux vieux maitres d’Extréme-Orient, et bel exemple & suivre !
Les travaux de M. de La Vallée Poussin, un peu touffus ont
le mérite de rendre sincérement I'impression de fouillis et de
désordre qui se dégage de la littérature septentrionale (1). 1l
couronne actuellement sa carriére en publiant la traduction d’un
des principaux traités de la scolastique sanscrite, ’Abhidharma-
kosha ; I'auteur de ce traité, Vasubandhu, appartenait lorsqu’il
Pécrivit & 'une des écoles septentrionales du Petit Véhicule, mais
il se convertit plus tard au Grand Véhicule, et 'on pressent dans
son ouvrage la riche inspiration métaphysique du Mahayéna (2).
Il suffit de comparer cette traduction avec celle de n’importe
quel traité de la scolastique pélie contemporaine, pour mesurer
Pabime qui sépare le bouddhisme du nord de celut du sud (3).

(1) Voir par exemple son Nirvdna, ou son Bouddhisme, opinions sur Uhis-
toire de la dogmatique, récemment réédités a Paris, ou encore ses articles dans
¥ Encyclopaedia of Religion and Ethics de Hasrtings, publiée & Edimbourg.

(2) L’Abhidharmakoca de Vasubandhu, traduit et annoté par L. de La
Varree Poussin, 5 volumes parus, Paris, 1923-1926 ('ouvrage scra complet
en 6 volumes). L’original sanserit de cet ouvrage est naturellement perdu, et
la version francgaise est faite d’aprés des traductions chinoises et tibétaine.
Vasubandhu était le frére cadet d’Asanga, philosophe du Mahidyana dont un
traité a été traduit par M. S. Lévi (voir ci-dessus p. 55, note 1), et sous l'in-
fluence duquel Vasubandhu lui-méme ne tarda pas & passer au Grand Véhicule,
dont il devint un des métaphysicicns les plus fameux. Les deux fréres vivaient
vers le Ve s, de notre ére.

(3) Plusieurs traités de scolastique palie, composés & Ceylan vers le V¢ s.
et attribués a un personnage plus ou moins légendaire nommé Buddhaghosha,
ont été traduits cn anglais dans la collection de la Pali Text Society. On ne
saurait trop engager les personnes curieuses (ui désirent recourir aux sources
et se convaincre par elles-mémes, & consulter et & comparer les traductions de
Vasubandhu et cclles de Buddhaghosha, en notant bien que celui-ci repré-
sente la secte des Anciens dont on fait tant de cas en Angleterre et en Alle-
magne, et celui-la une autre sccte du Petit Véhicule (celle des Sarvastivadins)
dont le nom méme est & peu prés inconnu aux savants de ces mémes pays.
Elles verront de quel cdté est la rigueur dialectique, 'ampleur de vues, la
richesse d’invention. Du reste, ’Abhidharmakosha représente un des plus puis-



53 PAUL DEMIEVILLE

Le second savant, que je tiens & mentionner ici, est notre com-
patriote M. Paul Oltramare, professeur & I’Université de Genéve.
On doit 4 ce penseur averti, prudent, ferme et scrupuleux
dans ses jugements, rompu de longue main aux subtilités de
la spéculation religieuse, une synthése de la doctrine bouddhique
qui, sans &tre parfaite, peut certainement &tre recommandée
comme le meilleur ouvrage d’ensemble sur la question (1).
I’étude du bouddhisme n’a pas été négligée par les orientalistes
russes, qui s’y trouvaient naturellement portés par leurs affinités
géographiques avec les Mongols, les Tibétains, les Chinois ; on sait
que le tzar comptait parmi ses sujets de nombreux bouddhistes,
et le gouvernement soviétique ne cherche que trop a gagner la
sympathie des peuples non chrétiens. Les travaux d’un Wassiliew,
déja anciens, peuvent se comparer i ceux de Burnouf, par leur
méthode rigoureuse et ce souci de précision grace auquel ils ont
conservé presque toute leur valeur (2). Dans les hypothéses d’un
Minayeff sur le bouddhisme primitif, on admire une compréhen-
sion mmtuitive et directe de I’Orient, qui est bien rare chez les
savants européens (3). A ’heure actuelle, un des meilleurs con-

sants efforts de la pensée hindoue ; ¢’est une maniére de chef-d’ceuvre, une
«somme » rappelant ceclle de saint Thomas, et que, comme cette derniére,
tout philosophe se doit — ou se devra bientét — de connaitre.

(1) P. OvtramarEe, La théosophie bouddhique, Paris, 1923. Si ce livre n'est
pas parfait c’est que, dans I’état actuel de notre information sur le bouddhisme,
il n’est pas possible de I’étre ; mais 'exposé des dogmes fondamentaux ct des
principaux développements de la doctrine est plus juste, plus serré, micux
mis au point que dans aucun autre ouvrage général. — Pour compléter le
livee de M. Oltramare, qui ne traite guére que de la doctrine, on pourra lire,
sur Vhistoire proprement dite du bouddhisme hindou (biographie du Buddha,
histoire de ’Eglise en Inde et a Ceylan, etc.), 'Histoire du bouddhisme dans
I'Inde du grand philosophe hollandais Hendryk Kern (trad. allemande de
Jacosi, Leipzig, 1882-1884 ; traduction francaise de G. Huer, Paris, 1901-
1903 ; une édition anglaise abrégée a paru dans le Grundriss der indoarischen
Philologie, a Strasbourg 1896, sous le titre : Manual of Indian Buddhism.
Sous une forme parfois paradoxale, ou méme caustique, cet ouvrage cache
une science profonde et des trésors de vigoureuse critique ; il a malheu-
reusement un peu vieilli, parce que Kern n’avait pas aceés aux documents
chinois et tibétains.

(2} W. Wassivierr, Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und
Literatur, traduction allemande de ScuiernNERr, Saint-Pétersbourg, 1860. Cet
ouvrage traite du bouddhisme septentrional (mongel, tibétain, chinois).

(3} J.-P. Minaverr, Recherches sur le bouddhisme, 1887, traduction fran-
caise, Paris 1894 (an. Guimet 1V). Les-savants russes ont aussi fait connaitre



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 59

naisseurs du bouddhisme est M. Th. Stcherbatsky, professeur &
Puniversité de Leningrad, qui s’est spécialisé dans la philosophie
bouddhique proprement dite, telle que la développérent les tech-
niciens de la scolastique sanscrite (1). La presse annoncait récem-
ment la fondation & Leningrad d’une « Académie du bouddhisme » ;

voila sans doute une tentative « néo-bouddhique » plus compro-
mettante que celles auxquelles j’a1 fait allusion tout & I’heure.

2. Dans le monde de langue pdilie.

Dans les pays des « mers du Sud » comme dans le reste de I’Asie
orientale, la période « moderne », telle que je ’ai déja définie, est
caractérisée par un amoindrissement du pouvoir de création
culturelle, par D'asservissement passif 4 une tradition figée et
souvent dégénérée, par un «statisme » infécond. A Ceylan et en
Indochine, I’école palie avait fim par étouffer toute velléité d’ini-
tiative vivante ; l'existence du MahaAyana, ou méme d’autres
sectes du Petit Véhicule, était tombée dans P'oubli; on avait
perdu conscience de la catholicité bouddhique, et ¢’est seulement
pendant ces dermiéres années (ue, sous 'impulsion de 1’Europe,
une sorte de réveil commence a se dessiner dans ces régions. A
Ceylan et en Birmanie, ce réveil s’est manifesté par la publication
d’éditions, d’études exégétiques ou historiques, de traductions,
s'inspirant plus ou moins des méthodes occidentales, et dues pour
une part a la collaboration d’érudits indigénes et européens. Au
Cambodge, le protectorat francais a fondé une école, puis une
bibliothéque bouddhiques, oti, avec 'aide de deux moines initiés
au sanscrit par le directeur de I’Ecole francaise d’Extréme-Orient,
une jeune femme énergique, M!le Suzanne Karpelés, s’emploie &
la tache si noble et si utile de rappeler a ces peuples déchus la
grandeur de leur passé, de les ramener aux principes et de revivi-
fier une fo1 qui peut seule les sauver de la débacle. Mais c’est sur-
tout dans le libre royaume du Siam qu’a eu lieu, sous I'égide dé
princes pieux et éclairés, une renaissance de la tradition méri-

un des principaux documents tibétains, la précieuse Histoire du bouddhisme
en Inde dec Taranatua (traduite en allemand par A, ScuierNeR, Saint-Péters-
bourg, 1869).

(1) Th. Stcuereatsxy, L'épistémologie el la logique chez les Bouddhistes
ultérieurs, traduction frangaisc de P. Masson-Ourser et M€ 1, de ManziarLy,
Paris, 1926, Annales Guimet.



60 PAUL DEMIEVILLE

dionale. La publication d’'une excellente édition des Ecritures
palies en graphie siamoise, la traduction des principaux ouvrages
canoniques en langue siamoise, 1’établissement d’une biblio-
théque et d’un service archéologique dont la direction a été con-
fiée & un éminent orientaliste francais, M. George Coedés, assurent
au Siam la méme place d’avant-garde, parm les pays du Petit
Véhicule, qu'occupe le Japon dans le monde du Grand Véhicule.

3. Dans le monde de civilisation chinoise.

Nous avons vu comment, & partir du XII¢ s, environ, le boud-
dhisme subit en Chine une décadence qui ne cessa de s’accentuer,
le culte d’Amita et les pratiques mystiques étouffant peu 4 peu
tous les germes féconds qui avaient produit une si belle floraison
pendant ’époque médiévale. Cette décadence affecta particu-
litrement le clergé, qui ne s’en est jamais relevé ; de nos jours
la plupart des moines — disons 90 sur 100 — sont d’une ignorance
qui n’a d’égale que leur corruption. C’est dans le camp des lettrés
confucianistes que se produisit, au cours de la seconde moitié du
siecle passé, un renouveau des études bouddhiques. On constate
en effet parmu les intellectuels chinois, comme du reste parmi ceux
de I'Inde et du Japon, durant les derniers siécles de la période
moderne, une tendance & remonter vers le passé, & retourner aux
origines, qui pourrait bien correspondre & notre « Renaissance »
classique et préparera peut-étre une « Réforme» du bouddhisme.

En Chine ce phénoméne s’opéra de la fagon suivante. La tra-
dition confucianiste avait été fixée au XII® s. par une école
(celle de Tchou Hi) dont la doctrine s’était bientdt imposée comme
seule orthodoxe et officielle. Mais, dés les XVIIe et XVIIIe s.,
cette école suscita des résistances, des critiques, et certains érudits
commenceérent & préférer a son interprétation des classiques con-
fucéens celles qui avaient eu cours a P’époque médiévale, ou
encore & I’époque des Han (qui correspond a peu preés a la période
romaine de I’histoire d’Europe) (1). On fut ainsi amené & remonter,
par dela les Han (206 av. J.-C. — 220 ap. J.-C.), jusqu’a ’époque
des Tcheou (1134 ?-246 av. J.-C.), dont la derniére partie fut
caractérisée, comme notre période grecque, par une riche et libre

(1) Je m’excuse de céder a la tentation des analogies historiques dont je

n’oublie pas le danger, mais elles sont si commodes pour éviter de longues
explications !



L'ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 61,

floraison d’écoles philosophiques ; le confucianisme, qui fut élevé
sous les Han au rang d’orthodoxie nationale, n’était alors qu’une
secte entre d’autres. C’est en essayant d’'interpréter les vieux phi-
losophes non confucianistes, oubliés pendant tant de siécles qu’ils
étaient devenus incompréhensibles aux Chinois eux-mémes, que
les lettrés du XIXe s, se remirent & ’école du bouddhisme, qui
pouvait seul leur fournir une méthode philosophique. Mais ils ne
tardérent pas & s’intéresser a la philosophie bouddhique pour
elle-méme ; ils la reconnurent supérieure, & bien des égards, a
tout ce que la Chine avait produit dans le domaine de la spécu-
lation abstraite ; et ainsi se renoua peu a peu, dans ’élite laique,
la grande tradition du bouddhisme médiéval. Ce revirement en
faveur de la philosophie bouddhique se poursuit de nos jours ; 1l
fut haté par l'influence du Japon — c’est-a-dire, indirectement,
de I’Europe, qui est aujourd’hui pour I’Orient la source de tout
renouveau ; nous verrons en effet tout a4 I’heure que le contact
avec I’Occident a déterminé au Japon un grand réveil du boud-
dhisme. Les «néo-bouddhistes » chinois cultivent surtout la doc-
trine de l’école du Grand Véhicule dite «i1déaliste », que firent
briller au moyen 4ge Hiuan-tsang et ses disciples, et qui parait
étre l'expression définitive de la pensée hindoue & l'usage des
Chinois (1). Ils tentent de I'i1terpréter a la lumiére de la science
occidentale ; mais ici comme ailleurs, les Chinois n’ont pas encore
réussi & s’assimiler nos méthodes, et les résultats obtenus sont
assez pauvres (2). Je ne mentionnerai que pour mémoire le mou-
vement des «jeunesses bouddhistes» (Young Men Buddhist

(1) Les fondateurs de I'école idéaliste (Vijninavada) furent les fréres
Asanga et Vasubandhu. Elle enseigne que le monde n’existe que dans notre
pensée, et se rapproche singuliérement de l'école du Vedanta, brihmanique
mais pénétrée d’influences bouddhiques, qui depuis 'extinction du bouddhisme
a supplanté en Inde toutes les autres écoles. Cette survivance de la pensée
médiévale sous la forme idéaliste, en Chine comme en Inde, est un fait curieux
et significatif, dont les deux grandes nations n’ont du reste pas encore pris
conscience. Je signalerai &4 ce propos que depuis quelques années un réveil des
études bouddhiques, di toujours a I'impulsion de I’Europe, se dessine parmi
les jeunes intellectuels hindous, dont plusieurs se sont mis & apprendre le
chinois ou le tibétain,

(2) Le principal centre des études bouddhiques est un institut fondé a
Nankin par un savant laique, et qui publie une revue ot 'on trouve céte a
cdte, d'une part des travaux rédigés dans Uesprit et le style traditionnels de

I'école de Hiuan-tsang, de I'autre des articles en style moderne et « pensés » &
P’européenne, mais bien médiocres et superficiels.



62 PAUL DEMIEVILLE

Association), dont les tendances sont xénophobes et anti-chré-
tiennes, et qui est né sous U'influence directe du protestantisme
anglo-saxon ; ses protagonistes se distinguent par une sereine
ignorance du bouddhisme, sur lequel ils ne sont renseignés souvent
que par des manuels occidentaux. Ce n’est pas la qu’est I'intérét
de la Chine pour I’étudiant européen du bouddhisme ; mais il ne
faut pas oublier que la Chine fut dans le passé la plus grande des
nations bouddhiques ; une histoire du bouddhisme ne tenant pas
compte de la Chine — comme il n’en existe que trop — équivaut
presque & une histoire du christianisme ol serait ignorée toute
la littérature latine. Et certes je sais bien que le passé de la Chine
— J'entends par la sa culture traditionnelle — est aujourd’huy
menacé de toute part; peut-étre méme la crise qui se déroule
la-bas ne laissera-t-elle aprés elle que des ruines Mais méme en
ces jours tragiques, ¢’est bien encore en Chine que I'on peut res-
pirer 'atmosphére du vrai bouddhisme ; ¢’est 1a qu’on trouve des
moines préts & s’enfermer pour cinq ans dans une caverne murée,
d’humbles letirés pratiquant sans bruit les beaux préceptes du
Mahéyéana, avec une foi1 d’autant plus profonde qu’elle est plus
simple et dénuée d’éclat. C’est 14 que se survit la tradition boud-
dhique, avec ses rites, son art, ses croyances enracinées dans le
peuple. Ce qu’on y cherchera done, ce sont, plus que de savants
maitres, des matériaux, des expériences qui nous aident & péné-
trer dans D’esprit du bouddhisme. Jusque parmi les sinologues
européens, le bouddhisme a ses détracteurs et ses partisans ;
ceux-c1 y voient la meilleure part de la civilisation chinoise,
ceux-la prétendent que les Chinois ne I'ont jamais compris ou
ont faussé systématiquement. Bien hardi qui oserait trancher
pareil débat ! Et qu’on se garde d’invoquer ici ’analogie du chris-
tianisme sémitique chez les peuples aryens! Il vaudra mieux
chercher réponse auprés de I'un de ces « gentilshommes » chinois,
chez qui la rectitude confucéenne s’unit a la douceur bouddhique,
et qui, dans la retraite o ils se cachent pour échapper aux troubles
de I’époque, réalisent un des types les plus parfaits de ’homme.

L’histoire récente du bouddhisme au Japon est assez curieuse.
On sait qu’en 1868 s’ouvrit pour le Japon une « ére de réformes »,
c’est-a-dire que le gouvernement décida d’adopter les méthodes
occidentales, afin de se défendre des intrus qui le menagaient, en
usant de leurs propres armes. Comme toujours en pareille occa-
sion, ce mouvement défensif s’accompagna d’une trés vive réac-



L’ETAT ACTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 63

tion nationaliste ; on commenca par restaurer l’autorité impé-
riale, qui avait passé aux mains de « maréchaux » jouant le role
de Maires du Palais ; plus que jamais on déclara ’empereur pére
et dieu de son peuple ; on remit en honneur la religion nationale,
le Shintd, dont le principal culte est celui de la dynastie impé-
riale ; on décréta que le bouddhisme cesserait d’étre religion
d’état, et on expulsa des temples shintdistes les moines boud-
dhiques qui s’y étaient installés. Mais ¢’est alors que, par un
étrange contre-coup, le bouddhisme se mit 4 prospérer prodigieu-
sement, On aurait pu 'abandonner au profit du christianisme ; on
préféra le réformer en I’étudiant & l'européenne. Non contents
d’y introduire des modifications inspirées du christianisme, les
Japonais se mirent & 1’école des orientalistes d’Occident. Des
moines, des laiques, se rendirent dans les universités de Paris,
d’Oxford, de Cambridge, pour y apprendre le sanscrit et y pré-
parer des travaux sur le bouddhisme chinois ou japonais (1). Tl
se fonda, par inmitiatives privées, de grandes universités bouddhi-
ques dont quelques-unes ont efficacement servi la science en orga-
nisant, par exemple, des missions archéologiques en Asie centrale,
On entreprit surtout de compiler des travaux d’érudition — die-
tionnaires, indices, encyclopédies, concordances, tables chrono-
logiques, études analytiques ou critiques — congus (sinon tou-
jours exécutés) selon les méthodes de la science européenne, et
qui, sans étre tous parfaits, sont devenus des instruments indis-
pensables & tout spécialiste du bouddhisme (2). On peut dire qu’en

(1) Parmi ces travaux, on peut mentionner une bibliographie des Ecritures
chinoises (B. Nansid, A Catalogue of the Chinese Tripitaka, Publications of the
India Office, Oxford, 1883) ; des éditions et des traductions anglaises de textes
sanscrits et chinois de la secte d’Amita, conservés au Japon (Max MiLLEr et
B. Nawgi16, Sikhdvativyiitha, Anecdota Oxoniensa, Oxford, 1883 ; Stitras of the
Mahdydna, dans la collection des Sacred Books of the East, Oxford, 1883); une
étude sur les sectes japonaises (R. Furisuima, Le bouddhisme japonais, Paris,
1889) ; et plusicurs articles de S. Takaxusu sur les versions chinoises des
Ecritures sanscrites, parues dans le Journal of the Royal Asiatic Society, le
Journal of the Pali Teat Society ct le Bulletin de U Ecole francaise d’ Extréme-
Orient.

(2) Le Bulletin de I'Ecole francaise d’Extréme-Orient est le seul périodique
qui ait tenu le public savant d’Occident au courant de ces publications,
presque toutes rédigées en japonais. Parmi les travaux japonais parus en
langue anglaise, je signalerai une trés utile Concordance des textes du boud-
dhisme primitif, palis et chinois, publiée par A. Anesax: dans les Transac-
tions of the Asiatic Society of Japan, ainsi qu’une traduction du plus ancien ct
du plus fameux traité de métaphysique du Grand Véhicule, composé par un



64 PAUL DEMIEVILLE

ce domaine comme en bien d’autres, les Japonais ont fait preuve
d’une faculté d’adaptation tout i fait remarquable. Sans doute il
ne faut attendre d’eux ni la profondeur de vues, ni la justesse
d’intuition, ni I'impeccable sentiment traditionnel, qui sont
‘propres aux grands savants chinois ; mais pour tout ce qui est
labeur d’application et d’exactitude tel que nous ’entendons,
leur supériorité ne saurait étre niée. C’est bien du reste a s’entre-
mettre entre I’Orient et I’Occident que semble destiné ce peuple
singulier, qui par ses origines et son tempérament ne parait pas
purement asiatique, et qui malgré tous ses emprunts aux civi-
lisations de la Chine, de 1’Inde, de ’Europe, conserve avec une
simplicité farouche son ame primitive.

Je crois pouvoir formuler maintenant quelques conclusions qui
seront d’ailleurs bien simples. Tout d’abord, il me semble qu'on
devra longtemps encore, dans les études bouddhiques, s’en tenir
aux travaux de détail : éditions, traduetions, enquétes, analyses ;
la synthése, qui sera probablement 1’ceuvre de la science euro-
péenne, ne deviendra possible que plus tard. Il faudra explorer
plus spécialement le bouddhisme du nord, et avant tout les écri-
tures chinoises, sans le secours desquelles méme une histoire du
bouddhisme proprement hindou ne saurait étre menée & bien, On
se gardera également de former des jugements hatifs sur les
doctrines bouddhiques. Un maitre I’a bien dit : « On ne compren-
dra le bouddhisme que par une recherche embrassant I’ensemble
des textes et des traditions » (1). Soyons-en persuadés, notre con-
naissance du bouddhisme est encore primaire, rudimentaire,
superficielle. Nous commencons & entrevoir les grandes lignes
extérieures ; nous disposons de matériaux philologiques suf-
fisants, bibliographiques, historiques. Nous n’avons pas pénétré
Iesprit, 1l est loin de nous &tre familier, nous n’y sommes point &
écrivain génial, Ashvaghosha, vers le premier siécle de notre ére (D. T. Su-
zuki, Discourse of the Awakening of Faith in the Mahdydna, Chicago, 1900).
Ce traité reste, avec celui d’Asanga dont nous devons une version francaise &
M. Sylvain Lévi, le seul ouvrage proprement philosophique du Mahéayana
qui soit accessible aux lecteurs occidentaux.

(1) L. de La Varree Poussin, Bouddhisme, opinions sur Uhistoire de la
dogmatique, préface a la réédition de 1925, Paris, Beauchesne.



1L’ETAT AGTUEL DES ETUDES BOUDDHIQUES 65

Paise. Qui mesurera, par exemple, les méfaits de cette interpré-
tation nihiliste du Nirvana, qui s’est popularisée en Europe
depuis Schopenhauer (1). Il ne manque pas de textes du Grand
Véhicule définissant le Nirvéna par la joie, par la pensée, voire
méme par 'existence, ces trois attributs de ’absolu brahmanique ;
mais ce n'est pas par quelques citations que pourra se résoudre
pareille question : il y faut une large et intime compréhension de
tout 'ensemble de la pensée bouddhique.

D’une fagon plus générale, quelle devra étre 'attitude des étu-
diants occidentaux du bouddhisme? Je ne crois pas que pour
I’Europe la lumiére puisse venir de I’Orient — du moins pas dans
le sens ou cette formule s’entend ordinairement ; c’est d’elle-
méme que 'Europe doit tirer sa propre lumiére, et ¢’est & elle
plutdt d’éclairer I'Orient. Mais a coup sir elle trouvera dans le
passé de ’Orient des faits, des matériaux, qui peuvent renouveler
ses sciences. Ces matériaux, il nous appartient de les recueillir et
de les utiliser en bons Européens, et sans nous laisser dominer
par eux, de les faire nodtres par une nouvelle application de la
méthode expérimentale. Les Asiatiques reprochent souvent aux
orientalistes d’Europe de ne pas « éprouver » personnellement les
doctrines ou les pratiques qu’ils cherchent & comprendre. Un de
mes amis chinois, lettré & ’ancienne mode mais d’esprit assez
ouvert, aimait & comparer la méthode expérimentale de notre
science 4 la vertu confucéenne de sincérité, qui consiste a réa-
liser par la pratique les préceptes des sages au lieu de se borner &
les enregistrer intellectuellement. C’est bien sur ce terrain, me
semble-t-1l, qu’une entente pourrait se faire entre Orientaux et
Occidentaux. Il nous faut faire entrer les faits orientaux dans le
champ de I'expérience scientifique.

P. DemigviLLg,
ancien membre de I’Ecole francaise d’Extréme-Orient.

(1) Cette interprétation n’est pour les bouddhistes orthodoxes que la
premiére des deux hérésies dénommées « hérésie de I'anéantissement» et
« hérésie de I’éternité ». Le dogme primitif, reconnu par toutes les écoles (sauf
déviations teintées d’hérésie), est que le Nirvdna n’est ni anéantissement, ni
éternité, ni tous les deux & la fois, ni ce qui n’est ni I'un ni 'autre, mais quelque
chose de « moyen»; en somme, c’est une sorte d’absolu religieux qu’il faut
éprouver ou goiuter pour le connaitre.

[

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. Xv (N® 62, 1927).



	Revue générale : l'état actuel des études bouddhiques

