
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Vereinsnachrichten: Questions actuelles : société romande de philosophie : quatrième
rapport annuel (octobre 1926-juillet 1927)

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

QUATRIÈME RAPPORT ANNUEL (OCTOBRE 1926-JUILLET 1927).

L'année qui vient de s'écouler a été marquée par quelques faits de

nature extérieure et que pour cette raison nous signalons les premiers.
En janvier M. Arnold Reymond fut invité à présenter à la Société

française de philosophie une communication sur « l'axiomatique logique
et le principe du tiers exclu » ; il rappela à ce propos les travaux qui,
sur l'objet de cette communication, avaient été faits dans les divers
groupes de la Société romande de philosophie.

M. Henri Reverdin, d'autre part, eut l'occasion de représenter cette
dernière à Amsterdam et à Paris lors des fêtes qui furent données au
mois de février en l'honneur de Spinoza.

Quant à l'activité des groupes elle a été la suivante :

Genève.

Le 14 janvier 1927, M. Jean de la Harpe répète le travail qu'il avait
donné à Lausanne en décembre 1926 sur « Les principes fondamentaux
du rationalisme » (1). En voici l'essentiel :

Il y a des formes différentes, même contradictoires du rationalisme,
et c'est pourquoi ce terme doit être défini avec précision.

Tout d'abord la raison, si elle existe, est une fonction de la pensée ;

elle présente donc un aspect psychologique. Or la psychologie, grâce à

l'introduction des méthodes génétiques, assigne à toutes les notions
une histoire ; il semble donc qu'elle « tende à bannir de son champ toute

(1) Cette conférence fut également donnée à Zurich.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 303

notion d'objectivité, d'à priori ». L'anti-intellectualisme utilise cette
méthode et l'applique à la notion même de norme ; ce faisant, il
procède par élimination du normatif et « la psychologie se mue en
psychologisme ». Or l'esprit humain comporte une exigence
fondamentale de vérité ; il crée un ensemble de règles du raisonnement
qui ne sauraient être enfreintes sans compromettre le caractère vrai
du raisonnement que la psychologie respecte en tant que science ; la
pensée obéit à des normes fonctionnelles bien avant d'en avoir pris
conscience et de les avoir formulées. Or le psychologisme, en niant ce

fait, commet une pétition de principes : il applique à la structure de

la technique psychologique (en tant que science) les règles dont cette
même technique est censée découvrir la genèse. Il convient donc de

distinguer entre le représentatif, c'est-à-dire ce qui est objet de pensée,
et le normatif, c'est-à-dire ce qui est règle de pensée. On peut en effet

penser sans aucun souci de vérité, n'obéir qu'à la passion ou à l'intérêt :

il existe une pensée irrationnelle qui est même beaucoup plus étendue

que la pensée rationnelle.
On commet un paralogisme analogue en identifiant l'universalité du

vrai au consensus universel : la sociologie se mue à son tour en sociolo-
gisme et fait du « préjugé » le critère de vérité. Ces déviations psycho-
logistes et sociologistes expliquent à leur tour la conception pragmatiste

de la vérité, qui ne peut avoir qu'une signification expérimentale
et limitée à la vérification des hypothèses par l'expérience.

Il convient pour éviter ces erreurs de donner au mot « a priori » son
sens précis. A priori ne signifie pas : « qui ait toujours été actuel », absurdité

évidente, mais «ce qui actualisé peut être considéré comme la condition

absolue de l'exercice de la raison»; en un mot, à la simple fonction
représentative se superpose au sein même de la pensée un point de vue
normatif, une exigence inconditionnelle de vérité, qui définit le concept
le plus général de raison.

Mais il ne suffit pas de s'en tenir à cette première approximation
psychologique ; pour en préciser le sens, il convient de l'examiner au
point de vue de la logique. Parmi toutes les règles de pensée, il en est
d'essentielles, d'universellement valables pour toute espèce de
raisonnement. L'analyse d'implications fondamentales, telles : « Si tous les

a sont b, si tous les b sont c, alors tous les a sont c » montre que la
conclusion jaillit immédiatement de la synthèse des prémisses. Sa vérité
se réduit à son intelligibilité intrinsèque ; la seule vérification consiste
dans la constatation que la symbolique opératoire coïncide avec
l'opération elle-même ; l'erreur peut résulter de la détermination des

prémisses elles-mêmes qui sont contingentes, mais la vérité formelle ne

porte que sur certaines relations générales qui constituent la traduction
symbolique d'opérations rationnelles. L'évolution du symbolisme logique,

de sa forme aristotélicienne à celle des logisticiens modernes, n'en-



304 ARNOLD REYMOND

tame pas la pérennité des normes fondamentales, car c'est précisément
en opérant suivant les principes d'identité, de contradiction et de tiers
exclu (pour citer les plus connus), d'une manière toujours plus rigoureuse,

que s'opère le progrès logique; celui-ci en effet est intrinsèque;
il ne se réfère à aucune norme extralogique. Les anti-intellectualistes
accusent, il est vrai, la logique formelle de stérilité : mais l'objection
ne porte pas, car la logique ne s'est jamais attribué un rôle créateur,
elle est simplement instrument de vérification ; elle est un miroir où

l'esprit peut se comparer à lui-même, se constituer et se reconnaître ;

mais de ce miroir elle ne saurait se passer. Le droit de la logique
formelle va aussi loin que la nécessité et l'évidence des règles qu'elle prescrit,

mais il cesse avec la détermination particulière des jugements qui
peuvent être « ceci » ou « cela » ; sa nécessité est limitée. Ceux qui
l'étendent indûment aux formules elles-mêmes se rendent coupables
de logicisme, erreur ou substantialisation analogue au psychologisme
et au sociologisme. En un mot, ce qui est essentiel en logique, c'est
l'opération : la formule ne vaut que comme symbole plus ou moins
adéquat.

Mais avec cela la raison n'est que formellement constituée ; l'esprit
humain a des règles de direction et non de création ; c'est au contact
seul de l'expérience que les routes du savoir rationnel se tracent ; or
l'expérience comporte à la fois du conforme à la raison et une résistance
à la raison : il y a opposition initiale et possibilité de convergence finale
entre le donné et les formes de la raison ; la réalité vraie n'est jamais
que le dernier terme de la recherche, la dernière démarche vérifiée de

notre esprit en quête de nourritures réelles ; comprendre le réel c'est
donc substituer à l'extériorité donnée une intériorité construite ; la
démarche progressive de la raison est scientifique : elle va de celle-là à

celle-ci ; la démarche régressive (purement idéale) consisterait dans

une opération inverse ou dialectique dont la réalisation positive est
infiniment peu probable.

A la lumière de cette conception la théorie des catégories s'éclaircit :

espace, temps, causalité, etc. ; on comprend pourquoi chacune de ces

notions enferme un élément extra-logique et donné d'une part, et un
aspect logique d'autre part ; leur synthèse permet de rétablir la déduction

et l'induction interrompues par des éléments résistant à la pure
intelligibilité logique.

De la sorte la raison s'étoffe, elle devient de raison constituante,
raison constituée ; celle-ci progresse suivant une courbe asymptotique
à celle-là ; en un mot, les règles formelles s'étoffent de règles techniques ;

elles ne sont plus des cadres vides, mais dessinent les contours de la
réalité dans la mesure où celle-ci est intelligible à l'esprit. Telle est
l'œuvre séculaire, jamais achevée, progressive sous ses aspects
déconcertants, de la recherche scientifique ; telle est la raison pour laquelle



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 305

le philosophe s'incline devant l'œuvre du savant, sans chercher, même
de loin, à la régenter, sans la vaine impatience de l'absolu ni d'une
sorte de « monarchie autocratique » de la raison. Le dernier mot de la
raison, en tant qu'instrument théorique de réalité, est le relativisme 5

mais relativisme et scepticisme sont aux antipodes, car suivant le mot
admirable de Henri Poincaré : « Tout croire ou douter de tout, ce sont
deux solutions également commodes qui l'une et l'autre dispensent de
réfléchir. »

Le 18 mars, M. Frank Abauzit : « Qu'est-ce que la vérité » La vérité
et la réalité sont deux aspects d'une seule et même chose. La vérité
est la réalité telle qu'elle est vue par le sujet, et la réalité est la vérité
dans ce qu'elle a d'objectif. Il y a trois critères principaux de la vérité.
1° L'évidence. Il n'y a pas de vérité pour le sujet, s'il ne la saisit dans

une intuition, au sens cartésien du mot, c'est-à-dire s'il n'en a une vue
claire et distincte. 2° L'ordre. La vérité s'accorde avec les autres vérités
admises par le sujet, et avec ce que les autres esprits tiennent pour
vrai. 3° La fécondité. Mais il faut entendre ce mot dans un sens plus
large que celui que lui donnait le pragmatisme, parce qu'il s'agit de

tout ce qui enrichit, non seulement la vie pratique et affective, mais
aussi la vie de l'esprit.

Dans la pensée autistique, il y a identité du sujet et, de l'objet, et par
suite, identité de la vérité et de la réalité. Dans la pensée sociale, c'est-à-
dire dans la pensée qui s'exprime par le langage, il y a au contraire
opposition entre la réalité et l'apparence. Or chaque individu cherche
à harmoniser le mieux possible en lui ces deux pensées, et il y a trois
manières de réaliser cette harmonie :

1° La pensée biocentrique ou esthétique, qui consiste dans le sens
de la vie, dans une adaptation à la vie, et qui produit l'art. Or, dans

l'art, la réalité, c'est l'idéal de beauté saisi par l'artiste, et la vérité,
c'est l'expression de cet idéal.

2° La pensée logique est l'effort pour arriver à saisir l'objet de façon
absolue. C'est la pensée scientifique et mathématique.

3° La pensée morale est celle par laquelle l'homme se déclare cause
de ses actions, chose absurde du point de vue de la pensée logique. La
pensée morale ne met pas brutalement de côté la pensée autistique,
comme le fait la pensée scientifique. Elle ne cherche pas non plus à se

la concilier, comme le fait la pensée artistique et biocentrique. Mais
elle la discipline. La vérité morale, c'est l'effort que nous faisons pour
devenir des images point trop imparfaites de la réalité du bien.

Le 20 mai, M. Rolin Wavre : « Sur un postulat du rationalisme. » Les

logisticiens ont formulé le principe de l'affirmation indépendante
suivant lequel une proposition peut être isolée de sa démonstration et pos-



306 ARNOLD REYMOND

sède un sens en elle-même. Ce principe joue en logique le même rôle que
la notion de temps absolu dans le système newtonien et que le postulat
d'Euclide en géométrie, car ce sont là autant de postulats d'indépendance,

à savoir : indépendance d'une proposition à l'égard de la
manière dont on la construit, quand on la démontre à partir de
certains axiomes ; indépendance de la mesure du temps à l'égard des

mouvements ; indépendance de la direction finale d'une droite qui
se déplace parallèlement à elle-même suivant deux chemins différents.

L'orientation de la physique moderne, le succès des idées de Riemann
en géométrie, nous inciteront peut-être un jour à renoncer au principe de

l'affirmation indépendante comme on a renoncé en physique au temps
absolu et à la géométrie d'Euclide. Il pourrait arriver en effet qu'en
partant des mêmes axiomes on parvienne cependant, suivant la
démonstration que l'on construit, à affirmer ou à nier d'un sujet le

même attribut.
En fait on a toujours admis le postulat suivant, plus général que celui

de l'affirmation indépendante et que je proposerais d'appeler le postulat
du rationalisme : si l'on part d'une évidence et que l'on raisonne à

chaque étape de la démonstration conformément aux principes de la
logique, on ne rencontrera pas de contradiction en rapprochant les

propositions démontrées.
Les deux postulats logiques (restreint et généralisé) sur lesquels

nous venons d'attirer l'attention sont confirmés par l'expérience, mais
il est possible que l'expérience les infirme un jour.

Lausanne.

1er décembre 1926, communication de M. Jean de la Harpe sur « Les

principes fondamentaux du rationalisme ».

18 janvier 1927, M. Maurice Gex : « Esprits objectifs et esprits
subjectifs », étude qui est publiée dans cette Revue même.

24 février, M. Charles de Montet : « Le mythe individualiste. »

Lorsque telle de nos opinions, de nos croyances, de nos aspirations ou
de nos doctrines acquiert soudain à nos yeux une grande importance,
nous postulons qu'elle est seule valable et nous exigeons qu'elle fasse

loi. Pour simplifier, qualifions cela du nom d'« exigence ».

L'âpreté même de l'exigence est, comme nous allons le voir, par
l'intermédiaire de nos déceptions, une condition favorable au développement

de la psychologie ; car un esprit qui cherche au lieu de s'immobiliser

dans les dogmes, doit s'apercevoir que ces exigences revêtent
la signification de questions posées par l'homme à la vie et qu'elles



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 307

sont par conséquent des hypothèses non seulement vérifiables, mais qui
doivent être vérifiées sous peine de stagnation spirituelle.

Considérons comme autant d'exemples de ces exigences : le besoin
de réussir ; celui de se faire aimer, de trouver la fidélité et la constance
en matière d'amour ; le désir d'être apprécié ou compris par ses

semblables, de les voir se comporter comme on le voudrait ; la prétention
élevée par les médecins de corriger la nature ; le dogme de la liberté,
le postulat de vérité ou d'autres dogmes politiques et religieux ; les
idéals divers...

La vie se charge en chaque cas de nous montrer que nos exigences
ne font pas loi : le succès n'est pas de règle dans l'existence ; il ne dépend
pas de nous d'être aimé, compris ou apprécié comme nous en éprouvons

le besoin ; notre prochain se comporte autrement que nous le
désirons ; les sentiments à notre égard de la personne aimée se

transforment ; la nature prend des revanches sanglantes sur le médecin ;

nous découvrons toute espèce de limites à notre liberté et cherchons
passionnément la vérité sans la trouver ; nos dogmes rencontrent des

faits qui leur échappent ; notre idéal se heurte à la réalité, etc.
En d'autres termes : la vie adresse sans cesse des fins de non recevoir

à nos exigences, elle diffère donc de celles-ci, elle n'est pas (ou pas
seulement) comme nous croyons qu'elle est, mais (encore) autre.

Or pour peu que nous ayons des yeux pour voir et des oreilles pour
entendre, nous ne négligerons pas ce divers indéfini et non inclus dans

notre exigence ou notre hypothsèe, nous en tirerons au contraire la
conclusion suivante :

Si le mot conscience désigne des données particulières qui peuvent
se présenter en nous sous forme d'exigences, si, en d'autres termes, ce

mot désigne le contenu particulier de la conscience (tel besoin, telle
aspiration, tel jugement, tel idéal définis) en un moment donné, force

nous est de reconnaître que la conscience ne saurait constituer à elle
seule la vie de l'esprit ; car dans l'échec même de nos prétentions nous
saisissons quelque chose qui transcende le contenu de notre conscience,
qui n'est donc pas de la conscience, pas un contenu ; quelque chose qui
se distingue de nos exigences et qui est néanmoins en relation avec elles.

Nous découvrons ainsi la nature fondamentale et universelle de la
vie spirituelle, laquelle est : distinction et relation ; universelle, disons-

nous, parce que la « conscience-contenu » est faite de données
personnelles et individuellement variables, tandis que l'activité de distinction

et relation — que nous nommons « vie spirituelle » pour la distinguer

de la conscience — est la même chez chacun. Aucun état de
conscience qui ne soit, en plus de son contenu, distinction et relation.

Cette constatation est d'ailleurs corroborée par le fait que nous ne
saisissons rien isolément ; que toute chose trouve sa signification dans
d'autres choses dont elle se distingue et avec lesquelles elle coexiste ;



308 ARNOLD REYMOND

que nous ne pouvons définir quoi que ce soit, aucun objet, aucun
sentiment, aucune théorie, sans nous en référer à d'autres sentiments, d'autres

objets, d'autres théories, qu'aucun acte ni aucun moment de notre
existence n'a seulement la signification que nous lui attribuons, etc.

Cette constatation est verifiable par chacun. Si elle comportait une
seule exception, notre hypothèse tomberait.

Elle nous place d'emblée au sein d'une vie irrationnelle, irrationnelle
aussi bien en ce qui concerne le domaine de l'esprit que le domaine
objectif ; car si nous saisissons toujours davantage que notre existence
personnelle, cet « excédent » doit avoir, lui aussi, une existence objective

; donnons provisoirement à ce fait le nom de « vie objective » par
opposition à la vie spirituelle.

Nous devons supposer que nous ne pouvons saisir celle-là qu'au
travers de celle-ci, qu'au travers de l'activité de distinction et relation.
Par conséquent la vie objective doit avoir, elle aussi, ce même caractère
de diversité dans l'unité. Cette supposition est-elle verifiable Assurément

: dans les sciences exactes comme dans les sciences naturelles,
en biologie, en psychologie, partout nous constatons que, pour expliquer

un phénomène, nous devons recourir à des choses ou à des phénomènes

toujours plus nombreux et toujours nouveaux, sans qu'il y ait
de limites à ce processus. Aussi bien les lois causales ou uniformes ne
sont-elles pas les seules lois que nous connaissions. L'exception, l'asymétrie,

la multiformité existent à côté de l'uniformité. Les lois météorologiques,

les lois de la natalité et de la mortalité, les lois biologiques,
la prévisibilité toute relative dans le domaine de l'action humaine, nous
placent en présence de faits qui, collationnés, constituent des courbes
à paramètres variables. La possibilité de caractériser ces courbes (1)

prouve qu'il y a légalité en dehors et au delà de toute rationalité, et
que, malgré leur complexité illimitée, les phénomènes sont néanmoins
soumis à un ordre ; irrationnel n'est pas synonyme d'anarchique.

Le fait même que nous rencontrons dans les phénomènes objectifs
la multiformité à côté de l'uniformité, corrobore réciproquement (et en
tant que coexistence du divers) notre définition de la nature fondamentale

de l'esprit.
Il va sans dire que le rationaliste ne saurait entrer dans cette manière

de voir aussi longtemps qu'il ne tire pas les conséquences du fait que la
raison se heurte à des phénomènes qu'elle ne peut réduire. Ces

conséquences concernent précisément la nature fondamentale de l'esprit,
en d'autres termes, la condition première de toute connaissance. Le
rationaliste oublie que la raison se constitue en dehors de la raison,

(1) Les valeurs moyennes caractérisant ces courbes, les mesures de
dispersion, par exemple, sont l'expression même de la diversité dans l'unité, de
la coopération des contraires.



SOCIÉTÉ ROLANDE DE PHILOSOPHIE 309

que « le vent souffle où il veut ». Il découpe ses conceptions dans le réel,
en manquant de reconnaissance envers l'inconnu, matière de sa
connaissance. Il s'attache à la vérité en tant que vérité de contenu, il dira
par exemple : « C'est une vérité que la Sorbonne se trouve sur la rive
gauche de la Seine, vous pouvez le vérifier objectivement », sans

songer que cette constatation n'a aucune signification per se, isolée
de toutes les autres façons de concevoir la Sorbonne ; sans se demander
surtout en quoi consiste la possibilité et quelles sont les conditions
préalables de cette entente topographique. Or, l'universalité réelle
ne réside pas dans le contenu de telle ou telle affirmation, mais dans le

problème de l'entente, dans le problème (non pas dans la solution
proposée ici) de la coexistence d'opinions opposées. Ce problème est le
seul « absolu » et seul réellement universel.

Envisageons la psychologie des conflits humains suivant ces points
de vue ; nous pouvons établir, à l'aide d'exemples pratiques, les étapes
de notre démonstration : conscience — contenu (exigences) —
vérification — constatation de l'échec — conclusion au caractère fondamental

de la vie spirituelle — nouvelle vérification — conclusion à une
nature de la vie objective conforme à celle de la vie spirituelle qui, à

son tour, confirme la définition de la condition première de toute
connaissance. Cette hypothèse nous permet de concevoir les conceptions

contraires comme constituant une coopération spirituelle aussi
bien qu'objective ; nous nous attachons à montrer comment cette
notion de coopération des contraires modifie profondément la psychologie

et la morale; comment celles-ci changent d'aspect aux yeux de

celui qui a brisé avec toute espèce d'exigences autonomistes ou
individualistes, suivant lesquelles les choses ou les hommes sont doués de

forces ou de facultés qui renferment leur propre loi et exercent des

effets per se.

Dans l'hypothèse que nous défendons, les jugements de valeur sont
loin de disparaître ou de perdre leur raison d'être ; ils doivent seulement
être considérés non pas comme des principes ou des impératifs
nécessairement irréalisables, non pas comme des dogmes ou des exigences
faisant loi, mais comme des questions posées à la vie ; ils sont en quelque

sorte les hypothèses de travail de l'esprit au service de la recherche
incessante de la loi suprême de la vie. Tandis que l'individualisme et
le rationalisme accumulent les obstacles sur la route vers l'infini, cette
hypothèse est solidaire de l'attitude religieuse.

23 mars, M. Arnold Reymond : « L'axiomatique logique et le principe
du tiers exclu. »

L'axiomatique logique s'est constituée grâce aux travaux des logis-
ticiens, et cela dans deux directions suivant que l'on envisage l'algèbre
de la logique ou la logistique proprement dite.



310 ARNOLD REYMOND

Dans l'algèbre de la logique on pose tout d'abord la notion d'implication,

puis on définit l'égalité, le principe d'identité, celui du
syllogisme, les opérations d'addition et de multiplication dont on déduit les

principes de simplification, de composition, etc., et c'est seulement
après avoir établi ces principes, lois et opérations que l'on introduit les

termes 0 et 1, qui signifient faux et vrai pour les propositions, classe

nulle et classe totale (univers du discours) pour les classes.
Ces termes introduits on définit la négation et, par son moyen, les

principes de contradiction et de tiers exclu que la logique classique
considérait comme étroitement dépendant du principe d'identité.

Cette dissociation paraît au premier abord arbitraire. Logiquement
elle s'explique, puisque toutes les opérations définies avant l'introduction

des termes 0 et 1 sont positives. Psychologiquement on pourrait
la justifier, en supposant un esprit qui serait incapable de se tromper
et dont toutes les démarches iraient directement à la vérité. Un tel
esprit saisirait immédiatement les ressemblances, les différences, etc.,
sans faire usage de la négation, de la contradiction et du tiers exclu.

L'algèbre de la logique s'est toutefois révélée insuffisante et la logistique

a adopté une autre voie ; elle part, elle aussi, de la notion d'implication

; mais ensuite elle pose immédiatement le vrai et le faux, puis
la somme et la multiplication logiques, l'équivalence, la négation ;

après quoi elle énumère dans le même ordre que l'algèbre de la logique
les propositions de l'axiomatique.

Cette manière de procéder se justifie également si l'on conçoit un
esprit qui, considérant chaque jugement en lui-même, en reconnaîtrait
immédiatement l'adéquation ou l'inadéquation au réel.

Mais sitôt qu'il y a recherche de la vérité et possibilité de l'erreur le
vrai et le faux se posent simultanément et les trois principes (identité,

contradiction, tiers exclu) se conditionnent.
Cela étant la logistique reconnaît diverses positions de vérité et de

fausseté, à savoir pour les propositions le vrai et le faux et pour les

propositions fonctionnelles le toujours vrai et le toujours faux, le tantôt
vrai et le tantôt faux, le ni vrai ni faux provisoirement posé par l'esprit.

Parmi les propositions fonctionnelles cependant, certaines sont
toujours vraies. Ce sont les principes mêmes de la logique ; la négation
de ces derniers est toujours fausse.

La logique de l'absurde prétend que le tiers exclu échappe à cette
nécessité et que ce principe serait tantôt vrai (dans le fini) tantôt faux
(dans l'infini).

Que vaut cette prétention
Remarquons tout d'abord que certaines constantes logiques sont

irréductiblement impliquées dans toute formule logique. Si p implique
q, q est impliqué dans p (rapport de liaison et de séparation).



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 311

Ces constantes (un, plusieurs, tous, etc.) et les notions qui en découlent

(partie, ensemble, etc.) peuvent revêtir une double signification,
logique et mathématique. La confondre, c'est s'exposer à des paradoxes
qui ne sauraient compromettre la logique formelle, puisqu'ils reposent
sur une ambiguité de sens.

Le tiers exclu ne joue qu'en présence de termes qui s'excluent en
toute rigueur ; tout dépend alors du sens donné aux termes que l'on
envisage (par exemple, pair et impair, rationnel et irrationnel,
algébrique et transcendant).

Comme en fait on ne peut pas toujours démontrer que tel nombre
est ceci ou cela (algébrique par exemple) on a tenté de créer une logique
qui serait distincte de la logique traditionnelle. Cette tentative s'appuie
sur la définition que voici : « Le vrai, c'est Feffectivement démontrable
et comme tel il s'oppose à l'absurde (contradictoire effectivement
prouvable). »

De cette définition plusieurs déduisent qu'il existe une région du
réel (le ni vrai ni faux) qui échapperait à la juridiction même formelle
du tiers exclu.

Les notions de vrai et de faux telles que la logique les a comprises
jusqu'à maintenant se trouvent ainsi restreintes.

Pour la logique, en effet, il n'y a pas objectivement de région
intermédiaire entre vrai et faux, car le vrai exprime un certain rapport de

la proposition avec la réalité et ce rapport subsiste pour lui-même,
indépendamment de la vérification que nous pouvons en faire. Une fois
admis que Jules César a conquis la Gaule, puis est rentré à Rome, la
proposition « Jules César a traversé le Rhône sur un bateau à tel ou
tel endroit » est forcément vraie ou fausse, si même nous ne pouvons la
démontrer.

La démonstration d'une proposition dépend alors des données dont
nous disposons pour l'établir. Suivant ces données, une proposition sera

pour nous vraie ou fausse, douteuse ou encore plus ou moins probable.
Ces distinctions suffisent à situer le problème de vérité dans la

mesure où il y a un réel donné dont nos concepts sont l'équivalent.
Dans l'application formelle du tiers exclu aux mathématiques, toute

la question revient alors à celle de savoir s'il y a un fait mathématique
distinct de l'activité intellectuelle qui cherche à le saisir.

Le mathématicien crée-t-il de toutes pièces, par ses définitions et
opérations, le champ des faits mathématiques? Si oui, au delà du champ
qui est actuellement créé, on ne peut rien affirmer ou nier au nom du
tiers exclu ou de toute autre loi de la pensée, puisque celle-ci n'a
aucune prise sur ce qui n'existe pas encore.

S'il existe un réel mathématique distinct de la pensée, mais que
celui-ci soit soumis à un devenir imprévisible et arbitraire, l'usage du



312 ARNOLD REYMOND

tiers exclu est également impossible pour la même raison que ci-dessus ;

on ne saurait toutefois créer des règles logiques permettant de se

prononcer sur ce qui n'est définissable à aucun point de vue.
Enfin, si le fait mathématique est une élaboration faite par l'esprit

au contact d'un réel (idéal ou empirique) qui comporte certaines
déterminations objectives, les propositions faites à son sujet seront forcément

vraies ou fausses. Les découvertes qui sont faites dans les sciences

peuvent amener un réajustement de nos concepts au réel, mais non
le bouleversement des lois formelles de la logique.

12 mai et 9 juin. M. Alexandre Dénéréaz : « Rythmes humains et
rythmes cosmiques. »

Les rythmes musicaux des Grecs, base des rythmes de la musique
européenne (1 : 1, 1 : 2, 2 : 3, 3 : 5) ressortissent tous aux premiers nombres

de la série de Fibonacci : 1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, etc., dont chaque
terme est égal à la somme des deux termes qui le précèdent. Cette série

(exacte ou approchée) est exploitée par l'artiste créateur dans tous les
domaines de l'esthétique (musique, peinture, architecture ancienne et
moderne, etc.). Tantôt ce sont deux termes successifs. Tels le rapport
3 : 5 qui caractérise l'Arche sainte (1,5 coudée sur 2,5 coudées) le
rapport 5 : 8 que mesure le Colisée (54 m. sur 86 m.), le rapport 8 : 13 propre
à la Grande pyramide (145 m. de hauteur et 233 de base). Tantôt ce

sont des combinaisons moins visibles. Tel le rapport qui existe entre
le sommet (300 m.) et la deuxième plateforme (115 m.) de la Tour
Eiffel et qui est égal à 5 : 13, c'est-à-dire à 2 + 3 : 5 +8. Tel aussi le

rapport d'un cliché photographique 13 : 18, égal à 13: 2-f- 3 -f- 5 -f-
8, etc.

La série de Fibonacci (bien connue en botanique : phyllotaxie) pénètre

tout le système musical (rythme et phonétique). Dans la série du
timbre, par exemple, les sons 2, 3, 5 tombent sur les notes do, sol, mi,
(accord majeur) et 13, 8, 5 sur les notes la, do, mi (accord mineur « relatif

»). Dans la gamme les notes 1, 2, 3, 5, 8, 13 sont do, ré, mi, sol, do,
la : gamme pentaphone primitive, base de la musique dans les cinq
continents, etc..

Les nombres entiers de la série Fibonacci ressortissent eux-mêmes à

un ensemble de nombres beaucoup plus complexes liés à un élément

d'harmonie transcendant à savoir le rapport 0,5 X (y 5 —¦ 1), connu sous
le nom de « moyenne et extrême raison » ou « section d'or ». Ce rapport
(formule approchée 0,618 : 1,000) (1) est foncièrement lié au principe de

réciprocité, « base de toute harmonie ». Harmonie ne signifie pas forcément

simplicité de rapport, mais avant tout : exact emboîtement des

parties, quelle que soit la complexité des rapports en jeu. Or, les deux

(1) On a en effet à peu de chose près (0,62)2 0,38 X 1,00.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 313

segments de la section d'or (0,618 et 0,382 ; total 1000) qui sont
proportionnels sont de telle sorte que le renversement du segment 0,382 dans
le segment 0,618 y renouvelle la section d'or, puisque l'on obtient 0,236
et que (0,38)2 0,62 X 0,23. En poursuivant systématiquement le
renversement on crée une série décroissante que nous appellerons « série
d'or» (1000, 618, 382, 236, etc.) et qui lue en sens opposé croît de la
même façon que la série de Fibonacci 618, 1000, 1618, 2618, etc.,
progression à la fois géométrique et additive.

Cette série d'or imprégnée de réciprocité à tous les degrés imaginables

ouvre des horizons nouveaux quant à l'unité qui se dissimule dans
l'ensemble des rythmes cosmiques. Non seulement elle ordonne la
série de Fibonacci selon un mécanisme aussi curieux que rigoureux,
mais elle régit encore une foule de rapports liés à y 5 dont les

intercombinaisons coïncident d'une façon frappante avec nombre de rythmes

cosmiques et artistiques.
L'accord parfait lui-même, élément primordial de toute musique, est

une section d'or : sur une corde de do longue d'un mètre, do, mi, sol

(accord tempéré) se joue en effet aux 206e et 333e millimètres et
206 : 333 X 3 618 : 1000. La différence entre cet accord et son sosie
« aliquote » do, mi, sol (200e et 333e mm.) n'est pas quelconque : elle
dépend d'une organisation de sections d'or sous-jacente, susceptible
de transformer la notion courante d'« approximation » en une autre
tout autrement suggestive « relativisme », ce dernier terme impliquant
que les écarts ne sont pas arbitraires, mais imputables à un système
subtil de réciprocités dissimulées.

Dans nombre de cas la série de Fibonacci se borne à côtoyer le rythme
examiné, alors que la série d'or en rend mieux compte. Exemples :

années de Vénus et de la Terre, 225 jours et 365 jours ; rapport approché
8 : 13 224 : 365 ; rapport meilleur dans la section d'or : 365 X 0,618
225.

Les rythmes humains révèlent la section d'or dans l'espace et dans
le temps, par les attitudes et mouvements corrélatifs (danse, gymnastique,

sport, etc.) si bien que la volonté qui les inspire apparaît comme
soumise à une loi harmonique profonde. Ce fait semble d'abord résulter
de la structure anatomique du corps dont les sections d'or dicteraient
à la conscience leurs rapports propres ; mais le problème paraît autrement

plus vaste.
La créature étant une parcelle du cosmos, son logos pourrait à ce

titre y puiser directement des rythmes caractéristiques. Le génie serait
alors un « sens cosmique » renforcé ; un morceau de musique, comme
le prélude de Lohengrin, renouvelle exactement, à l'insu de son auteur,
la courbe dynamique du rythme undécennal des taches solaires.

Cette même courbe correspondrait encore entre autres, à celle de la

REV. DE THÉOL. et de phil. — n. s., t. xv (n° 64 et 65, 1927). 20



314 ARNOLD REYMOND

climatologie de l'an 1918 (Juvisy). De tels exemples surabondent en
musique, en littérature, etc.

Ainsi, dans les rythmes humains comme dans les rythmes cosmiques
qu'ils réfléchissent on peut observer un formidable emboîtement de

réciprocités, dont le nombre défie toute prévision, mais qui, à travers de

très subtils relativismes, sembleraient réductibles à un système de
séries d'or indéfiniment solidaires. La notion de « chaos » serait alors
attribuable à la multiplicité, probablement infinie de ces séries ;

l'insuffisance des lois scientifiques vis-à-vis de la statistique serait un effet
des « relativismes » nés de la rencontre de séries (d'échelle légèrement
différente) primitivement solidaires. L'examen de nombres différemment

issus d'une même série d'or autoriserait ce point de vue.

Neuchâtel.

Le groupe neuchâtelois a été très actif au cours de sa première année
d'existence ; malheureusement diverses circonstances ont empêché les
conférenciers de nous envoyer le résumé de leurs travaux et nous ne

pouvons qu'en donner les titres.
20 novembre 1926, M. F. Gonseth (de Berne) : « Les fondements des

mathématiques ». Le président central assistait à la séance.
Décembre, M. Alfred Lombard : « Le théâtre et la morale ».

Mars 1927, M. Pierre Godet : « A propos du 250e anniversaire de la
mort de Spinoza ».

Mai, M. Samuel Berthoud : « Durkheim et Deploige ».

Juin, M. Jean Piaget : « Logique et sociologie ».

Notre dernier rapport parlait de certains vœux auxquels nous espérions

donner satisfaction. Hélas Nous n'avons pu encore réaliser le

projet de donner en quelques lignes l'essentiel des objections faites
aux travaux présentés et nous n'osons trop espérer pour l'année qui
vient voir cette lacune se combler. Une autre suggestion a trouvé par
contre un commencement de réalisation, c'est celle d'établir un contact
entre les divers groupes en répétant dans l'un une conférence qui a été
donnée dans les autres.

La séance annuelle de Rolle a eu lieu le dimanche 19 juin. Elle a
réuni à peu de choses près le nombre habituel de participants. (1)

(1) Genève: H. Reverdin, Ch. Werner, F. Grandjean, P. Frutiger, R. Wavre,
L. Cellérier, L. Walther, Ch. Bailly, M. Grodensky, F. Abauzit. Lausanne:
H. Miéville, G. Volait, A. Reymond, H. de Riaz, Cl. Secrétan, P. Bourlhonne,
M. Gex. Neuchâtel : P. Godet, J. Piaget, E. Bersot.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 315

Un seul travail a été présenté. L'exposé en a été fait le matin, l'après-
midi tout entier étant réservé à la discussion. Ce mode de faire a donné
d'excellents résultats, car il permet un échange véritable d'idées et
une mise au point de la thèse discutée.

C'est M. Jean Piaget qui s'était chargé de nous apporter cette année

un sujet de discussion. Il nous a présenté sous le titre de « Logique et
sociologie » une étude qui va paraître prochainement dans la Revue

philosophique de France. Se plaçant exclusivement sur le terrain de la
psychologie génétique il a examiné successivement les théories de Durkheim,

de M. Lévy-Bruhl, puis la théorie dite classique (le moi se réfractant
au travers des autres), et enfin celle de M. Lalande. Selon lui le tort de

ces diverses théories est de méconnaître l'une des étapes du développement

de la pensée logique. Il n'y a pas simple opposition entre
l'autisme et la contrainte sociale. Le processus est plus complexe et
comprend trois étapes. L'autisme se développe d'abord librement, puis il
est figé par la contrainte sociale et c'est seulement plus tard qu'intervient

la coopération et la constitution de la pensée logique. L'analogie
qui existe entre la mentalité primitive et la mentalité enfantine prouve
qu'il en est bien ainsi.

Une discussion nourrie suivit cet intéressant exposé ; elle tendit à

montrer que dans le développement de la vie psychique individuelle
les trois facteurs (autisme, contrainte sociale, coopération) agissent
plus ou moins simultanément et non pas d'une façon aussi successive

que M. Piaget paraît l'affirmer.
Dans la séance administrative qui suivit le dîner, il fut décidé de

célébrer prochainement le 25e anniversaire des séances annuelles de

Rolle.

Aucun changement n'est à signaler dans la composition des comités
dont les présidents sont : Genève: M. Henri Reverdin, Route de Chêne
124. Lausanne: M. Henri Miéville, La Sittèle, Chailly. Neuchâtel:
M. Samuel Gagnebin, Peseux.

Le président central: Arnold Reymond,
La Rouvenaz, Avenue des Cerisiers, Pully près Lausanne.


	Questions actuelles : société romande de philosophie : quatrième rapport annuel (octobre 1926-juillet 1927)

