Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Vereinsnachrichten: Questions actuelles : société romande de philosophie : quatrieme
rapport annuel (octobre 1926-juillet 1927)

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUESTIONS ACTUELLES

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

QUATRIEME RAPPORT ANNUEL (OCTOBRE 1926-jutLLeT 1927).

L’année qui vient de s’écouler a été marquée par quelques faits de
nature extérieure et que pour cette raison nous signalons les premiers,

En janvier M. Arnold Reymond fut invité a présenter a la Société
francaise de philosophie une communication sur « I’'axiomatique logique
et le principe du tiers exclu»; il rappela a ce propos les travaux qui,
sur 'objet de cette communication, avaient été faits dans les divers
groupes de la Société romande de philosophie.

M. Henr1 Reverdin, d’autre part, eut I'occasion de représenter cette
derniére 4 Amsterdam et & Paris lors des fétes qui furent données au

mois de février en I’honneur de Spinoza.
*
* x

Quant a I’activité des groupes elle a été la suivante :
Genéye.

Le 14 janvier 1927, M. Jean de la Harpe répéte le travail qu’il avait
donné a4 Lausanne en décembre 1926 sur « Les principes fondamentaux
du rationalisme » (1). En voici I'essentiel :

Il y a des formes différentes, méme contradictoires du rationalisme,
et c’est pourquoi ce terme doit étre défini avec précision.

Tout d’abord la raison, si elle existe, est une fonction de la pensée ;
elle présente donc un aspect psychologique. Or la psychologie, grice a
Pintroduction des méthodes génétiques, assigne a toutes les notions
une histoire ; il semble done qu’elle « tende & bannir de son champ toute

(1) Cette conférence fut également donnée a Zurich.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 303

notion d’objectivité, d’a priori». L’anti-intellectualisme utilise cette
méthode et Vapplique a4 la notion méme de norme ; ce faisant, il
procéde par élimination du normatif et «la psychologie se mue en
psychologisme ». Or 1’esprit humain comporte une exigence fonda-
mentale de vérité; il crée un ensemble de régles du raisonnement
qui ne sauraient étre enfreintes sans compromettre le caractére vrai
du raisonnement que la psychologie respecte en tant que science ; la
pensée obéit 4 des normes fonctionnelles bien avant d’en avoir pris
conscience et de les avoir formulées. Or le psychologisme, en niant ce
fait, commet une pétition de principes : 1l applique & la structure de
la technique psychologique (en tant que science) les régles dont cette
méme technique est censée découvrir la genése. Il convient donc de
distinguer entre le représentatif, c’est-a-dire ce qui est objet de pensée,
et le normatif, c’est-a-dire ce qui est régle de pensée. On peut en effet
penser sans aucun soucl de vérité, n’obéir qu’a la passion ou a 'intérét :
il existe une pensée irrationnelle qui est méme beaucoup plus étendue
que la pensée rationnelle.

On commet un paralogisme analogue en identifiant 'universalité du
vral au consensus universel : la sociologie se mue & son tour en sociolo-
gisme et fait du « préjugé » le critére de vérité. Ces déviations psycho-
logistes et sociologistes expliquent & leur tour la conception pragma-
tiste de la vérité, qui ne peut avoir qu'une signification expérimentale
et limitée a la vérification des hypothéses par ’expérience.

Il convient pour éviter ces erreurs de donner au mot «a priori » son
sens précis. A priori ne signifie pas : « qui ait toujours été actuel », absur-
dité évidente, mais «ce qui actualisé peut étre considéré comme la condi-
tion absolue de ’exercice de la raison»; en un mot, 4 la simple fonction
représentative se superpose au sein méme de la pensée un point de vue
normatif, une exigence inconditionnelle de vérité, qui définit le concept
le plus général de raison.

Mais 1l ne suffit pas de s’en tenir & cette premiére approximation
psychologique ; pour en préciser le sens, il convient de ’examiner au
point de vue de la logique. Parmi toutes les régles de pensée, il en est
d’essentielles, d’universellement valables pour toute espéce de raison-
nement. L’analyse d’implications fondamentales, telles : « Si tous les
a sont b, si tous les b sont ¢, alors tous les @ sont ¢ » montre que la con-
clusion jaillit immédiatement de la synthése des prémisses. Sa vérité
se réduit & son intelligibilité intrinséque ; la seule vérification consiste
dans la constatation que la symbolique opératoire coincide avec ’opé-
ration elle-méme ; Perreur peut résulter de la détermination des pré-
misses elles-mémes qui sont contingentes, mais la vérité formelle ne
porte que sur certaines relations générales qui constituent la traduction
symbolique d’opérations rationnelles. L’évolution du symbolisme logi-
que, de sa forme aristotélicienne a celle des logisticiens modernes, n’en-



304 ARNOLD REYMOND

tame pas la pérennité des normes fondamentales, car ¢’est précisément
en opérant suivant les principes d’identité, de contradiction et de tiers
exclu (pour citer les plus connus), d’une maniére toujours plus rigou-
reuse, que s’opére le progrés logique; celui-ci en effet est intrinséque;
il ne se référe 4 aucune norme extralogique. Les anti-intellectualistes
accusent, il est vrai, la logique formelle de stérilité : mais 1’objection
ne porte pas, car la logique ne s’est jamais attribué un réle créateur,
elle est simplement instrument de vérification ; elle est un miroir ol
Pesprit peut se comparer a lui-méme, se constituer et se reconnaitre ;
mais de ce miroir elle ne saurait se passer. Le droit de la logique for-
melle va aussi loin que la nécessité et I’évidence des régles qu’elle pres-
crit, mais il cesse avec la détermination particuliére des jugements qui
peuvent &tre «ceci» ou «cela»; sa nécessité est limitée. Ceux qui
Pétendent indiiment aux formules elles-mémes se rendent coupables
de logicisme, erreur ou substantialisation analogue au psychologisme
et au sociologisme. En un mot, ce qui est essentiel en logique, c’est
Popération : la formule ne vaut que comme symbole plus ou moins
adéquat.

Mais avec cela la raison n’est que formellement constituée ; esprit
humain a des régles de direction et non de création ; ¢’est au contact
seul de 'expérience que les routes du savoir rationnel se tracent ; or
Pexpérience comporte a la fois du conforme & la raison et une résistance
a la raison : 1l y a opposition initiale et possibilité de convergence finale
entre le donné et les formes de la raison ; la réalité vraie n’est jamais
que le dernier terme de la recherche, la derniére démarche vérifiée de
notre esprit en quéte de nourritures réelles ; comprendre le réel c’est
donc substituer a P’extériorité donnée une intériorité construite ; la
démarche progressive de la raison est scientifique : elle va de celle-la a
celle-ci ; la démarche régressive (purement idéale) consisterait dans
une opération inverse ou dialectique dont la réalisation positive est
infiniment peu probable. ,

A la lumiére de cette conception la théorie des catégories s’éclaircit :
espace, temps, causalité, etc.; on comprend pourquoi chacune de ces
notions enferme un élément extra-logique et donné d’une part, et un
aspect logique d’autre part ; leur synthése permet de rétablir la déduc-
tion et I'induction interrompues par des éléments résistant a la pure
intelligibilité logique.

De la sorte la raison s’étoffe, elle devient de raison constituante,
raison constituée ; celle-ci progresse suivant une courbe asymptotique
a celle-la ; en un mot, les régles formelles s’étoffent de regles techniques ;
elles ne sont plus des cadres vides, mais dessinent les contours de la
réalité dans la mesure ou celle-ci est intelligible & Pesprit. Telle est
Peeuvre séculaire, jamais achevée, progressive sous ses aspects décon-
certants, de la recherche scientifique ; telle est la raison pour laquelle



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 305

le philosophe s’incline devant I’ceuvre du savant, sans chercher, méme
de loin, a la régenter, sans la vaine impatience de ’absolu ni d’une
sorte de « monarchie autocratique » de la raison. Le dernier mot de la
raison, en tant qu’instrument théorique de réalité, est le relativisme
mais relativisme et scepticisme sont aux antipodes, car suivant le mot
admirable de Henri Poincaré : « Tout croire ou douter de tout, ce sont
deux solutions également commodes qui I'une et I'autre dispensent de
réfléchir, »

Le 18 mars, M. Frank Abauzit : « Qu’est-ce que la vérité ? » La vérité
et la réalité sont deux aspects d’une seule et méme chose. La vérité
est la réalité telle qu’elle est vue par le sujet, et la réalité est la vérité
dans ce qu’elle a d’objectif. Il y a trois critéres principaux de la vérité,
10 L’évidence. Il n’y a pas de vérité pour le sujet, s’il ne la saisit dans
une intuition, au sens cartésien du mot, ¢’est-a-dire s’il n’en a une vue
claire et distincte. 20 L’ordre. La vérité s’accorde avec les autres vérités
admises par le sujet, et avec ce que les autres esprits tiennent pour
vrai. 3° La fécondité. Mais il faut entendre ce mot dans un sens plus
large que celui que lui donnait le pragmatisme, parce qu’il s’agit de
tout ce qui enrichit, non seulement la vie pratique et affective, mais
aussi la vie de I’esprit.

Dans la pensée autistique, il y a identité du sujet et de I’objet, et par
suite, identité de la vérité et de la réalité. Dans la pensée sociale, ¢’est-a-
dire dans la pensée qui s’exprime par le langage, 1l y a au contraire
opposition entre la réalité et ’apparence. Or chaque individu cherche
a harmoniser le mieux possible en lui ces deux pensées, et il y a trois
maniéres de réaliser cette harmonie :

10 La pensée biocentrique ou esthétique, qui consiste dans le sens
de la vie, dans une adaptation a la vie, et qui produit ’art. Or, dans
Part, la réalité, c’est I'idéal de beauté saisi par Dartiste, et la vérité,
c’est expression de cet 1déal.

2° La pensée logique est I'effort pour arriver a saisir I’objet de fagon
absolue. C’est la pensée scientifique et mathématique.

3° La pensée morale est celle par laquelle ’homme se déclare cause
de ses actions, chose absurde du point de vue de la pensée logique. La
pensée morale ne met pas brutalement de c6té la pensée autistique,
comme le fait la pensée scientifique. Elle ne cherche pas non plus 4 se
la concilier, comme le fait la pensée artistique et biocentrique. Mais
elle la discipline. La vérité morale, c’est 'effort que nous faisons pour
devenir des images point trop imparfaites de la réalité du bien.

Le 20 mai, M. Rolin Wavre : « Sur un postulat du rationalisme. » Les
logisticiens ont formulé le principe de Paffirmation indépendante sui-
vant lequel une proposition peut étre isolée de sa démonstration et pos-



306 ARNOLD REYMOND

séde un sens en elle-méme. Ce principe joue en logique le méme role que
la notion de temps absolu dans le systéme newtonien et que le postulat
d’Euclide en géométrie, car ce sont 1a autant de postulats d’indépen-
dance, a savoir : indépendance d’une proposition a I’égard de la
maniére dont on la construit, quand on la démontre & partir de cer-
tains axiomes ; indépendance de la mesure du temps a I'égard des
mouvements ; indépendance de la direction finale d’une droite qui
se déplace parallélement a elle-méme suivant deux chemins différents.

I’orientation de la physique moderne, le succés des idées de Riemann
en géométrie, nous inciteront peut-étre un jour a renoncer au principe de
laffirmation indépendante comme on a renoncé en physique au temps
absolu et & la géométrie d’Euclide. Il pourrait arriver en effet qu’en
partant des mémes axiomes on parvienne cependant, suivant la
démonstration que ’on construit, & affirmer ou & nier d’un sujet le
méme attribut.

En fait on a toujours admis le postulat suivant, plus général que celu
de Paffirmation indépendante et que je proposerais d’appeler le postulat
du rationalisme : si I’on part d’une évidence et que I’on raisonne a
chaque étape de la démonstration conformément aux principes de la
logique, on ne rencontrera pas de contradiction en rapprochant les
propositions démontrées.

Les deux postulats logiques (restreint et généralisé) sur lesquels
nous venons d’attirer ’attention sont confirmés par I’expérience, mais
il est possible que ’expérience les infirme un jour.

Lausanne.

1er décembre 1926, communication de M. Jean de la Harpe sur « Les
principes fondamentaux du rationalisme ».

18 janvier 1927, M. Maurice Gex : « Esprits objectifs et esprits
subjectifs », étude qui est publiée dans cette Revue méme.

24 février, M. Charles de Montet: « Le mythe individualiste. »
Lorsque telle de nos opinions, de nos croyances, de nos aspirations ou
de nos doctrines acquiert soudain a nos yeux une grande importance,
nous postulons qu’elle est seule valable et nous exigeons qu’elle fasse
loi. Pour simplifier, qualifions cela du nom d’« exigence ».

L’apreté méme de I'exigence est, comme nous allons le voir, par I'in-
termédiaire de nos déceptions, une condition favorable au développe-
ment de la psychologie ; car un esprit qui cherche au lieu de s’immo-
biliser dans les dogmes, doit s’apercevoir que ces exigences revétent
la signification de questions posées par I'homme a la vie et qu’elles



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 307

sont par conséquent des hypothéses non seulement vérifiables, mais qui
doivent &tre vérifiées sous peine de stagnation spirituelle.

Considérons comme autant d’exemples de ces exigences : le besoin
de réussir ; celul de se faire aimer, de trouver la fidélité et la constance
en matiére d’amour ; le désir d’étre apprécié ou compris par ses sem-
blables, de les voir se comporter comme on le voudrait ; la prétention
élevée par les médecins de corriger la nature ; le dogme de la liberté,
le postulat de vérité ou d’autres dogmes politiques et religieux ; les
1déals divers...

La vie se charge en chaque cas de nous montrer que nos exigences
ne font pas loi : le succés n’est pas de régle dans 'existence ; il ne dépend
pas de nous d’étre aimé, compris ou apprécié comme nous en éprou-
vons le besoin ; notre prochain se comporte autrement que nous le
désirons ; les sentiments & notre égard de la personne aimée se trans-
forment ; la nature prend des revanches sanglantes sur le médecin ;
nous découvrons toute espéce de limites a notre liberté et cherchons
passionnément la vérité sans la trouver ; nos dogmes rencontrent des
faits qui leur échappent ; notre 1déal se heurte a la réalité, ete.

En d’autres termes : la vie adresse sans cesse des fins de non recevoir
a nos exigences, elle différe donc de celles-c1, elle n’est pas (ou pas seu-
lement) comme nous croyons qu’elle est, mais (encore) autre.

Or pour peu que nous ayons des yeux pour voir et des oreilles pour
entendre, nous ne négligerons pas ce divers indéfini et non inclus dans
notre exigence ou notre hypothsée, nous en tirerons au contraire la
conclusion suivante :

Si le mot conscience désigne des données particuliéres qui peuvent
se présenter en nous sous forme d’exigences, si, en d’autres termes, ce
mot désigne le contenu particvlier de la conscience (tel besoin, telle
aspiration, tel jugement, tel idéal définis) en un moment donné, force
nous est de reconnaitre que la conscience ne saurait constituer a elle
seule la vie de l'esprit ; car dans I’échec méme de nos prétentions nous
saisissons quelque chose qui transcende le contenu de notre conscience,
qui n’est donec pas de la conscience, pas un contenu ; quelque chose qui
se distingue de nos exigences et qui est néanmoins en relation avec elles.

Nous découvrons ainsi la nature fondamentale et universelle de la
vie spirituelle, laquelle est : distinction et relation ; universelle, disons-
nous, parce que la «conscience-contenu» est faite de données per-
sonnelles et individuellement variables, tandis que l'activité de distinc-
tion et relation — que nous nommons « vie spirituelle » pour la distin-
guer de la conscience — est la mé&me chez chacun. Aucun état de con-
science qui ne soit, en plus de son contenu, distinction et relation.

Cette constatation est d’ailleurs corroborée par le fait que nous ne
saisissons rien isolément ; que toute chose trouve sa signification dans
d’autres choses dont elle se distingue et avec lesquelles elle coexiste ;



308 ARNOLD REYMOND

que nous ne pouvons définir quol que ce soit, aucun objet, aucun senti-
ment, aucune théorie, sans nous en référer & d’autres sentiments, d’au-
tres objets, d’autres théories, qu’aucun acte ni aucun moment de notre
existence n’a seulement la signification que nous lui attribuons, etec.

Cette constatation est vérifiable par chacun. Si elle comportait une
seule exception, notre hypothése tomberait.

Elle nous place d’emblée au sein d’une vie irrationnelle, irrationnelle
aussl bien en ce qui concerne le domaine de 'esprit que le domaine
objectif ; car si nous saisissons toujours davantage que notre existence
personnelle, cet «excédent » doit avoir, lui aussi, une existence objec-
tive ; donnons provisoirement a ce fait le nom de « vie objective » par
opposition a la vie spirituelle. :

Nous devons supposer que nous ne pouvons saisir celle-ld qu’au
travers de celle-c1, qu'au travers de ’activité de distinction et relation.
Par conséquent la vie objective doit avoir, elle aussi, ce méme caractére
de diversité dans 1'unité. Cette supposition est-elle vérifiable ? Assuré-
ment : dans les sciences exactes comme dans les sciences naturelles,
en biologie, en psychologie, partout nous constatons que, pour expli-
quer un phénoméne, nous devons recourir a des choses ou 4 des phéno-
ménpes toujours plus nombreux et toujours nouveaux, sans qu’il y ait
de limites & ce processus. Aussi bien les lois causales ou uniformes ne
sont-elles pas les seules lois que nous connaissions. L’exception, 'asymé-
trie, la multiformité existent & c¢Oté de 'uniformité. Les lois météorolo-
giques, les lois de la natalité et de la mortalité, les lois biologiques,
la prévisibilité toute relative dans le domaine de I’action humaine, nous
placent en présence de faits qui, collationnés, constituent des courbes
a parametres variables. La possibilité de caractériser ces courbes (1)
prouve qu’il y a légalité en dehors et au dela de toute rationalité, et
que, malgré leur complexité illimitée, les phénomeénes sont néanmoins
soumis a un ordre ; irrationnel n’est pas synonyme d’anarchique.

Le fait m&me que nous rencontrons dans les phénoménes objectifs
la multiformité a cdté de 'uniformité, corrobore réciproquement (et en
tant que coexistence du divers) notre définition de la nature fondamen-
tale de ’esprit.

Il va sans dire que le rationaliste ne saurait entrer dans cette maniére
de voir aussi longtemps qu’il ne tire pas les conséquences du fait que la
raison se heurte & des phénomeénes qu’elle ne peut réduire. Ces consé-
quences concernent précisément la nature fondamentale de ’esprit,
en d’autres termes, la condition premiére de toute connaissance. Le
rationaliste oublie que la raison se constitue en dehors de la raison,

(1) Les valeurs moyennes caractérisant ces courbes, les mesures de dis-
persion, par exemple, sont 'expression méme de la diversité dans I'unité, de
la coopération des contraires.



SOCIATE ROVMANDE DE PHILOSOPHIE 309

que « le vent souffle ot il veut ». Il découpe ses conceptions dans le réel,
en manquant de reconnaissance envers l'inconnu, matiére de sa con-
naissance. Il s’attache a la vérité en tant que vérité de contenu, il dira
par exemple : « C’est une vérité que la Sorbonne se trouve sur la rive
gauche de la Seine, vous pouvez le vérifier objectivement», sans
songer que cette constatation n’a aucune signification per se, isolée
de toutes les autres fagons de concevoir la Sorbonne ; sans se demander
surtout en quoi consiste la possibilité et quelles sont les conditions
préalables de cette entente topographique. Or, l'universalité réelle
ne réside pas dans le contenu de telle ou telle affirmation, mais dans le
probléme de l’entente, dans le probléme (non pas dans la solution
proposée 1ci) de la coexistence d’opinions opposées. Ce probléme est le
seul «absolu» et seul réellement universel.

Envisageons la psychologie des conflits humains suivant ces points
de vue ; nous pouvons établir, 4 'aide d’exemples pratiques, les étapes

de notre démonstration : conscience — contenu (exigences) — vérifi-
cation — constatation de I’échec — conclusion au caractére fondamen-
tal de la vie spirituelle — nouvelle vérification — conclusion & une

nature de la vie objective conforme a celle de la vie spirituelle qui, a
son tour, confirme la définition de la condition premiére de toute
connaissance. Cette hypothése nous permet de concevoir les concep-
tions contraires comme constituant une coopération spirituelle aussi
bien qu’objective ; nous nous attachons & montrer comment cette
notion de coopération des contraires modifie profondément la psycho-
logie et la morale; comment celles-ci changent d’aspect aux yeux de
celui qui a brisé avec toute espéce d’exigences autonomistes ou indivi-
dualistes, suivant lesquelles les choses ou les hommes sont doués de
forces ou de facultés qui renferment leur propre loi et exercent des
effets per se.

Dans ’hypothése que nous défendons, les jugements de valeur sont
loin de disparaitre ou de perdre leur raison d’étre ; ils doivent seulement
étre considérés non pas comme des principes ou des impératifs néces-
sairement irréalisables, non pas comme des dogmes ou des exigences
faisant loi, mais comme des questions posées a la vie ; ils sont en quel-
que sorte les hypothéses de travail de I'esprit au service de la recherche
incessante de la loi supréme de la vie. Tandis que I'individualisme et
le rationalisme accumulent les obstacles sur la route vers I'infini, cette
hypothése est solidaire de 'attitude religieuse.

23 mars, M. Arpold Reymond : « I’axiomatique logique et le principe
du tiers exclu. » '

L’axiomatique logique s’est constituée grice aux travaux des logis-
ticiens, et cela dans deux directions suivant que Ion envisage I'algébre
de la logique ou la logistique proprement dite.



310 ARNOLD REYMOND

Dans I’algébre de la logique on pose tout d’abord la notion d’impli-
cation, puis on définit I’égalité, le principe d’identité, celui du syllo-
gisme, les opérations d’addition et de multiplication dont on déduit les
principes de simplification, de composition, etc., et c’est seulement
aprés avoir établi ces principes, lois et opérations que I’on introduit les
termes 0 et 1, qui signifient faux et vrai pour les propositions, classe
nulle et classe totale (univers du discours) pour les classes.

Ces termes introduits on définit la négation et, par son moyen, les
principes de contradiction et de tiers exclu que la logique classique
considérait comme étroitement dépendant du principe d’identité.

Cette dissociation parait au premier abord arbitraire. Logiquement
elle s’explique, puisque toutes les opérations définies avant I'introduc-
tion des termes O et 1 sont positives. Psychologiquement on pourrait
la justifier, en supposant un esprit qui serait incapable de se tromper
et dont toutes les démarches iraient directement a la vérité. Un tel
esprit saisirait immédiatement les ressemblances, les différences, etc.,
sans faire usage de la négation, de la contradiction et du tiers exclu.

L’algébre de la logique s’est toutefois révélée insuffisante et la logis-
tique a adopté une autre voie ; elle part, elle aussi, de la notion d’impli-
cation ; mais ensuite elle pose immédiatement le vrai et le faux, puis
la somme et la multiplication logiques, ’équivalence, la négation ;
aprés quol elle énumeére dans le méme ordre que I’algébre de la logique
les propositions de ’axiomatique.

Cette maniére de procéder se justifie également si I'on congoit un
esprit qui, considérant chaque jugement en lui-méme, en reconnaitrait
immédiatement I’adéquation ou 'inadéquation au réel.

Mais sitot qu’il y @ recherche de la vérité et possibilité de I'erreur le
vral et le faux se posent simultanément et les trois principes (iden-
tité, contradiction, tiers exclu) se conditionnent.

Cela étant la logistique reconnait diverses positions de vérité et de
fausseté, & savoir pour les propositions le vrai et le faux et pour les
propositions fonctionnelles le toujours vrai et le toujours faux, le tantdt
vrai et le tantdt faux, le ni vrai ni faux provisoirement posé par esprit.

Parmi les propositions fonctionnelles cependant, certaines sont tou-
jours vraies. Ce sont les principes mémes de la logique ; la négation
de ces derniers est toujours fausse.

La logique de 'absurde prétend que le tiers exclu échappe a cette
nécessité et que ce principe serait tantdt vrai (dans le fini) tantdt faux
(dans I'infini).

Que vaut cette prétention ?

Remarquons tout d’abord que certaines constantes logiques sont
irréductiblement impliquées dans toute formule logique. Si p implique
g, q est impliqué dans p (rapport de liaison et de séparation).



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 311

Ces constantes (un, plusieurs, tous, ete.) et les notions qui en décou-
lent (partie, ensemble, etc.) peuvent revétir une double signification,
logique et mathématique. La confondre, c’est s’exposer a des paradoxes
qui ne sauralent compromettre la logique formelle, puisqu’ils reposent
sur une ambiguité de sens.

Le tiers exclu ne joue qu’en présence de termes qui s’excluent en
toute rigueur ; tout dépend alors du sens donné aux termes que I'on
envisage (par exemple, pair et impair, rationnel et irrationnel, algé-
brique et transcendant).

Comme en fait on ne peut pas toujours démontrer que tel nombre
est ceci ou cela (algébrique par exemple) on a tenté de créer une logique
qui serait distincte de la logique traditionnelle. Cette tentative s’appuie
sur la définition que voici : « Le vrai, ¢’est 'effectivement démontrable
et comme tel il s’oppose & l'absurde (contradictoire effectivement
prouvable). »

De cette définition plusieurs déduisent qu’il existe une région du
réel (le ni vrai ni faux) qui échapperait a la juridiction méme formelle
du tiers exclu.

Les notions de vrai et de faux telles que la logique les a comprises
jusqu’a maintenant se trouvent ainsi restreintes.

Pour 1a logique, en effet, il n’y a pas objectivement de région inter-
médiaire entre vrai et faux, car le vral exprime un certain rapport de
la proposition avec la réalité et ce rapport subsiste pour lui-méme, indé-
pendamment de la vérification que nous pouvons en faire. Une fois
admis que Jules CGésar a conquis la Gaule, puis est rentré 4 Rome, la
proposition « Jules César a traversé le Rhone sur un bateau a tel ou
tel endroit » est forcément vraie ou fausse, si méme nous ne pouvons la
démontrer.

La démonstration d’une proposition dépend alors des données dont
nous disposons pour ’établir. Suivant ces données, une proposition sera
pour nous vraie ou fausse, douteuse ou encore plus ou moins probable.

Ces distinctions suffisent & situer le probléme de vérité dans la
mesure ou il y a un réel donné dont nos concepts sont 1’équivalent.

Dans l'application formelle du tiers exclu aux mathématiques, toute
la question revient alors a celle de savoir s’il y a un fait mathématique
distinct de Pactivité intellectuelle qui cherche i le saisir.

Le mathématicien crée-t-il de toutes piéces, par ses définitions et
opérations, le champ des faits mathématiques? Sioui, au dela du champ
qui est actuellement créé, on ne peut rien affirmer ou nier au nom du
tiers exclu ou de toute autre loi de la pensée, puisque celle-ci n’a
aucune prise sur ce qui n’existe pas encore,

S5l existe un réel mathématique distinet de la pensée, mais que
celui-ci soit soumis a un devenir imprévisible et arbitraire, I'usage du



312 ARNOLD REYMOND

tiers exclu est également impossible pour la méme raison que ci-dessus ;
on ne saurait toutefois créer des régles logiques permettant de se pro-
noncer sur ce qui n’est définissable & aucun point de vue.

Enfin, si le fait mathématique est une élaboration faite par Pesprit
au contact d’un réel (idéal ou empirique) qui comporte certaines déter-
minations objectives, les propositions faites & son sujet seront forcé-
ment vraies ou fausses. Les découvertes qui sont faites dans les scien-
ces peuvent amener un réajustement de nos concepts au réel, mais non
le bouleversement des lois formelles de la logique.

- 12 mai et 9 juin. M. Alexandre Dénéréaz : « Rythmes humains et
rythmes cosmiques. »

Les rythmes musicaux des Grecs, base des rythmes de la musique
européenne (1:1,1:2,2:3, 3:5) ressortissent tous aux premiers nom-
bres de la série de Fibonacei: 1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, etc., dont chaque
terme est égal 4 la somme des deux termes qui le précédent, Cette série
(exacte ou approchée) est exploitée par I'artiste créateur dans tous les
domaines de I’esthétique (musique, peinture, architecture ancienne et
moderne, etc.). Tantdt ce sont deux termes successifs. Tels le rapport
3: b qui caractérise I’Arche sainte (1,5 coudée sur 2,5 coudées) le rap-
port 5 : 8 que mesure le Colisée (54 m. sur 86 m.), le rapport 8 : 13 propre
a la Grande pyramide (145 m. de hauteur et 233 de base). Tantot ce
sont des combinaisons moins visibles. Tel le rapport qui existe entre
le sommet (300 m.) et la deuxiéme plateforme (115 m.) de la Tour
Eiffel et qui est égal 4 5: 13, c’est-a-dire 4 2 + 3: 5 4 8. Tel aussi le
rapport d’un cliché photographique 13 : 18, égal & 13: 243 -+ 5 +
8, etc.

La série de Fibonacei (bien connue en botanique : phyllotaxie) péné-
tre tout le systéme musical (rythme et phonétique). Dans la série du
timbre, par exemple, les sons 2, 3, b tombent sur les notes do, sol, mi,
(accord majeur) et 13, 8, b sur les notes la, do, mi (accord mineur « rela-
tif »). Dans la gamme les notes 1, 2, 3, 5, 8, 13 sont do, ré, mi, sol, do,
la: gamme pentaphone primitive, base de la musique dans les cing
continents, etec...

Les nombres entiers de la série Fibonacci ressortissent eux-mémes a
un ensemble de nombres beaucoup plus complexes liés a un élément
d’harmonie transcendant & savoir le rapport 0,5 X (\/5 —1), connu sous
le nom de « moyenne et extréme raison » ou « section d’or ». Ce rapport
(formule approchée 0,618 : 1,000) (1) est fonciérement lié au principe de
réciprocité, « base de toute harmonie ». Harmonie ne signifie pas forcé-
ment simplicité de rapport, mais avant tout : exact emboitement des
parties, quelle que soit la complexité des rapports en jeu. Or, les deux

(1) On a en effet & peu de chose prés (0,62)2 = 0,38 x 1,00.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 313

segments de la section d’or (0,618 et 0,382 ; total 1000) qui sont propor-
tionnels sont de telle sorte que le renversement du segment 0,382 dans
le segment 0,618 y renouvelle la section d’or, puisque I’on obtient 0,236
et que (0,38)2 = 0,62 x 0,23. En poursuivant systématiquement le ren-
versement on crée une série décroissante que nous appellerons « série
d’or» (1000, 618, 382, 236, etc.) et qui lue en sens opposé croit de la
méme facon que la série de Fibonacei 618, 1000, 1618, 2618, etc., pro-
gression 4 la fois géométrique et additive.

Cette série d’or imprégnée de réciprocité & tous les degrés imagina-
bles ouvre des horizons nouveaux quant a 'unité qui se dissimule dans
I’ensemble des rythmes cosmiques. Non seulement elle ordonne la
série de Fibonacci selon un mécanisme aussi curieux que rigoureux,
mais elle régit encore une foule de rapports lids a \/ b dont les inter-
combinaisons coincident d’une fagon frappante avec nombre de ryth-
mes cosmiques et artistiques.

L’accord parfait lui-méme, élément primordial de toute musique, est
une section d’or : sur une corde de do longue d’un métre, do, mi, sol
(accord tempéré) se joue en effet aux 206 et 333¢ millimétres et
206 : 333 x 3 = 618 : 1000. La différence entre cet accord et son sosie
« aliquote » do, mi, sol (200¢ et 333¢ mm.) n’est pas quelconque : elle
dépend d’une organisation de sections d’or sous-jacente, susceptible
de transformer la notion courante d’«approximation» en une autre
tout autrement suggestive « relativisme », ce dernier terme impliquant
que les écarts ne sont pas arbitraires, mais imputables 4 un systéme
subtil de réeiprocités disstmulées.

Dans nombre de cas la série de Fibonacel se borne a cdtoyer le rythme
examiné, alors que la série d’or en rend mieux compte. Exemples :
années de Vénus et de la Terre, 225 jours et 365 jours ; rapport approché
8 :13 = 224 : 365 ; rapport meilleur dans la section d’or : 365 X 0,618 =
225,

Les rythmes humains révélent la section d’or dans I'espace et dans
le temps, par les attitudes et mouvements corrélatifs (danse, gymnasti-
que, sport, etc.) si bien que la volonté qui les inspire apparait comme
soumise & une loi harmonique profonde. Ce fait semble d’abord résulter
de la structure anatomique du corps dont les sections d’or dicteraient
a la conscience leurs rapports propres ; mais le probléme parait autre-
ment plus vaste.

La créature étant une parcelle du cosmos, son logos pourrait a ce
titre y puiser directement des rythmes caractéristiques. Le génie serait
alors un «sens cosmique » renforcé ; un morceau de musique, comme
le prélude de Lohengrin, renouvelle exactement, 4 I'insu de son auteur,
la courbe dynamique du rythme undécennal des taches solaires.

Cette méme courbe correspondrait encore entre autres, a celle de la

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N, 8., t. xv (N° 6& et 65, 1927). 20



314 ARNOLD REYMOND

climatologie de I'an 1918 (Juvisy). De tels exemples surabondent en
musique, en littérature, etc.

Ainsi, dans les rythmes humains comme dans les rythmes cosmiques
quiils réfléchissent on peut observer un formidable emboitement de
réciprocités, dont le nombre défie toute prévision, mais qui, a travers de
trés subtils relativismes, sembleraient ‘réductibles 4 un systéme de
séries d’or indéfiniment solidaires. La notion de « chaos» serait alors
attribuable a4 la multiplicité, probablement infinie de ces séries ; I'in-
suffisance des lois scientifiques vis-a-vis de la statistique serait un effet
des «relativismes » nés de la rencontre de séries (d’échelle 1égérement
différente) primitivement solidaires. L’examen de nombres différem-
ment issus d’une méme série d’or autoriserait ce point de vue.

Neuchdtel.

Le groupe neuchéatelois a été trés actif au cours de sa premiére année
d’existence ; malheureusement diverses circonstances ont empéché les
conférenciers de nous envoyer le résumé de leurs travaux et nous ne
pouvons qu’en donner les titres.

20 novembre 1926, M. F. Gonseth (de Berne) : « Les fondements des
mathématiques ». Le président central assistait 4 la séance.

Décembre, M. Alfred Lombard : «'Le théatre et la morale ».

Mars 1927, M. Pierre Godet: « A propos du 250¢ anniversaire de la
mort de Spinoza ».

Mai, M. Samuel Berthoud : « Durkheim et Deploige ».

Juin, M. Jean Piaget : « Logique et sociologie »,

Notre dernier rapport parlait de certains veeux auxquels nous espé-
rions donner satisfaction. Hélas ! Nous n’avons pu encore réaliser le
projet de donner en quelques lignes I'essentiel des objections faites
aux travaux présentés et nous n’osons trop espérer pour 'année qui
vient voir cette lacune se combler. Une autre suggestion a trouvé par
contre un commencement de réalisation, ¢’est celle d’établir un contact
entre les divers groupes en répétant dans I’un une conférence qui a été
donnée dans les autres.

= »

La séance annuelle de Rolle a eu lieu le dimanche 19 juin. Elle a
réuni a peu de choses prés le nombre habituel de participants. (1)

(1) Genéve: H. Reyerdin, Ch. Werner, F, Grandjean, P, Frutiger, R, Wavre,
L. Cellérier, L. Walther, Ch. Bailly, M. Grodensky, F. Abauzit. Lausanne :
H. Miéville, G. Volait, A. Reymond, H. de Riaz, Cl, Secrétan, P, Bourlhonne,
M. Gex. Neuchdtel : P. Godet, J. Piaget, E. Bersot.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 315

Un seul travail a été présenté. L’exposé en a été fait le matin, Papreés-
midi tout entier étant réservé a la discussion. Ce mode de faire a donné
d’excellents résultats, car il permet un échange véritable d’idées et
une mise au point de la thése discutée.

C’est M. Jean Piaget qui s’était chargé de nous apporter cette année
un sujet de discussion. Il nous a présenté sous le titre de « Logique et
sociologie » une étude qui va paraitre prochainement dans la Revue
philosophique de France. Se plagant exclusivement sur le terrain de la
psychologie génétique il a examiné successivement les théories de Durk-
heim, de M. Lévy-Bruhl, puis la théorie dite classique (le moise réfractant
au travers des autres), et enfin celle de M. Lalande. Selon lui le tort de
ces diverses théories est de méconnaitre 'une des étapes du développe-
ment de la pensée logique. Il n’y a pas simple opposition entre I'au-
tisme et la contrainte sociale. Le processus est plus complexe et com-
prend trois étapes. L’autisme se développe d’abord librement, puis il
est figé par la contrainte sociale et c’est seulement plus tard qu'inter-
vient la coopération et la constitution de la pensée logique. L’analogie
qui existe entre la mentalité primitive et la mentalité enfantine prouve
qu’il en est bien ainsi.

Une discussion nourrie suivit cet intéressant exposé ; elle tendit a
montrer que dans le développement de la vie psychique individuelle
les trois facteurs (autisme, contrainte sociale, coopération) agissent
plus ou moins simultanément et non pas d’une fagon aussi successive
que M. Piaget parait Paffirmer.

Dans la séance administrative qui suivit le diner, il fut décidé de
célébrer prochainement le 25¢ anniversaire des séances annuelles de

Rolle.

x *

Aucun changement n’est & signaler dans la composition des comités
dont les présidents sont : Genéve: M. Henri Reverdin, Route de Chéne
124, Lausanne: M. Henri Miéville, La Sittéle, Chailly. Neuchdtel:
M. Samuel Gagnebin, Peseux.

Le président central : ArNnoLp REYMOND,
La Rouvenaz, Avenue des Cerisiers, Pully prés Lausanne.



	Questions actuelles : société romande de philosophie : quatrième rapport annuel (octobre 1926-juillet 1927)

