Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Max Stravca. Die Theologie Karl Barth’s. 2¢ Auflage. Miinchen, Kaiser,
1926.

M. Max Strauch nous donne, en soixante pages In-8, un exposé et
une bibliographie de la théologie du professeur de Miinster, Karl Barth.

L’exposé est clair et précis. L’indication des sources est étendue.
Grace & l'auteur, le public a en main une excellente introduction a
la lecture assez difficile de 1’ouvrage capital qui marque, a notre sens,
le début d’une ére nouvelle dans I’histoire de la dogmatique : Le com-
mentaire de I’épitre aux Romains.

C’est un service dont il convient de remercier auteur. Il y a tou-
jours une certaine abnégation dans la tiche qui consiste & s’effacer
pour rendre objectivement la pensée d’'un autre, cet autre fat-il un
maitre. M. Max Strauch n’a pas reculé devant cette tiche et nous esti-
mons que c’est bien du Karl Barth qu’il nous transmet, du Karl Barth
condensé naturellement, mais dont les pensées maitresses nous sem-
blent bien mises en évidence et & leur place.

L’exposé est divisé en neuf paragraphes. Le premier est consacré a
nous faire connaitre la généalogie philosophique et théologique des
idées de Barth et le but qu’il se propose. Comme philosophes cette doc-
trine se réclame du parrainage de Platon et de Kant. Les théologiens
les plus souvent invoqués sont Franz Overbeck, Christophe Blumhardt,
le Danois Kierkegaard, le Russe Fédor Dostojewski, a travers lesquels
Barth remonte 4 Luther et Calvin et de ceux-ci a saint Paul et & Jérémie.

On sait que Barth a été accusé de n’étre, en philosophie, qu’un ama-
teur. L’auteur n’a pas cru devoir relever ce reproche. Nous le croyons
mal fondé. Mais il n’aurait pas été superflu de montrer combien Barth
est & 'aise dans la pensée du philosophe de Kcenigsberg.

Le but qu’il se propose est d’apporter une note marginale, une cor-
rection 4 toute théologie, tant moderniste qu’orthodoxe. Il veut rap-
peler le point de vue primitif de la théologie protestante, qui était
au vrai sens du mot une «théologie» et non ce qu’en a fait le romantique
Schleiermacher, une phénoménologie de la conscience religieuse, soit
une anthropologie.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 347

Nous ne pouvons qu’applaudir au dessein de Barth. Mais est-il cer-
tain que dés l'origine, la théologie luthérienne n’a pas marqué une
tendance anthropocentrique, par I'accent mis sur le salut de I’homme
et sa répugnance a s’élever de la sphére de I'histoire du salut & la sphére
de la raison de cette histoire, savoir le décret divin dont I’histoire n’est
que la réalisation empirique ? D’autre part la théologie calviniste
contemporaine des A. Kuyper, H. Bavink, Benj.-B.-Warfield, a-t-elle
besoin du correctif de Barth ?

Le deuxiéme paragraphe nous montre le biblicisme et ’anti-historisme
de Barth. Son biblicisme n’est pas un retour a la notion orthodoxe de
I'inspiration. Il est la constatation par le testimonium internum, de
I'indestructible corrélation entre I’Ecriture et I’Esprit. Dieu créa-
teur et sauveur, voila le contenu divin de la Bible, le double aspect dia-
lectique sous lequel 1l se révéle comme ’origine et la fin de toute exis-
tence. Par la Barth croit mettre en streté ’essence de la foi quae cre-
ditur contre les atteintes de la critique dont le point de vue historique
prétend mettre la vie religieuse & la merci des hypothéses de la cri-
tique. Mais il elit fallu pour cela rejeter, comme Barth le fait d’ailleurs,
I’a priori de la critique moderne, en vertu duquel la Bible serait une
collection littéraire et religieuse comme une autre, et ’histoire de la
révélation en Israél et en Jésus-Christ serait analogue a la révélation
de Dieu dans les autres religions, — et statuer 1’a priori de la foi au
mode surnaturel d’une révélation véritablement positive. Les résultats
négatifs de la critique moderne sont conditionnés non par les exigences
d’une science impartiale, mals par I’a priori négatif qui lui sert de point
de départ. Nous persistons a croire que ’anti-historisme doit se bor-
ner a répudier la méthode supranaturaliste de ’apologétique historique.
Barth nous semble ici imparfaitement libéré de I’a priori kantien de
la causalité phénoménale.

Le paragraphe trois statue un dualisme radical eschatologique et
cosmique entre le monde de I’au dela, Dieu, et le monde de I’expérience,
de la nature, emprisonné dans 'espace et le temps, asservi au vouloir
vivre, a la libido, a I'instinet de sexualité, asservissement qui témoigne
de la chute et de la corruption totale. Ces inclinations fondamentales
pénétrent toutes les manifestations de la vie, et font de la science,
de I’art, de la culture, une pseudo-vie ; de la religion, une mystique ou
une mythologie ; de la morale, une banqueroute. Ic1 Barth dépasse
la corruption totale du calvinisme, pour en atteindre la conception
luthérienne. I1 a méconnu ou oublié la belle doctrine de Calvin sur
la « grice commune » qui réduit la corruption totale & n’étre qu’exten-
sive et non intensive. C’est ce point de vue qui permettait & 1’austére
réformateur de rendre justice a4 la culture, 4 la philosophie, aux arts
dans le monde paien. C’est lui encore qui empéche le calvinisme con-
temporain de s’enfermer dans un ascétisme morose, sans action



318 ' ANALYSES ET COMPTES RENDUS

sur le monde, et qui fait de I’Eglise de Calvin une Eglise et non une secte
fermée a tout intérét humain.

Le paragraphe quatre est la condamnation de la religion comprise
comme relation humaine-subjective avec Dieu, comme religion de
Pexpérience. Il caractérise avec raison une telle conception de la
religion comme un abandon par la théologie de son théme propre,
comme I’hybris de la religion. Elle doit faire place au soli Deo glo-
ria.Le paragraphe suivant nous montre la conception que se fait Barth
de 'acte de Dieu descendant vers ’homme, en Christ. Nous ne vou-
lons plus connaitre celui-ci selon la chair, comme apparition histo-
rique, mais seulement selon I’esprit, comme une réalité divine trans-
cendante & ’histoire. La croix du Christ est la négation radicale de
toutes les valeurs de la vie, la démonstration de leur vanité. La résur-
rection n’est, ni ne peut étre, un événement historique, elle est ’évé-
nement divin qui se passe au dela de I’histoire. C’est 4 cette condition
qu’elle peut étre la fin de ce qui doit disparaitre et un commencement
nouveau.

Le paragraphe sixiéme nous montre comment au solt Deo gloria
doit correspondre le sola fide. Barth — en opposition avec Calvin,
notons-le, et rappelant sur ce point tel docteur ritschlien — nie toute
union mystique avec le Christ. Le rejoint-il au moins par sa doctrine
de la prédestination, qu’il fait découler de son théocentrisme ? Il
avoue lui-méme que Calvin lui reprocherait de parler nimis crasse
de ce haut mystére. Nous le croyons aussi, car s’il y a prédestination
chez Barth, 1l ne semble pas y avoir élection divine. Barth parait étre
ce qu’on a appelé du nom barbare de holoprédestinatien. 1l semble bien
que pour lui tout homme est & la fois élu et réprouvé.

Ici sa méthode dialectique parait avoir fléchi, malgré sa condam-
nation si fondée de la sentimentalité, devant les exigences de 'eudé-
monisme anthropocentrique.

La conception de Calvin sur la prédestination tient autrement compte
des exigences de I’a priori religieux (indépendance divine), des données
de PEeriture (épitre aux Romains), et des réalités de 'expérience
historique, dont Barth fait fi. Puisque Barth veut du paradoxe,
Calvin lui en présente un vrai: la justice incompréhensible de Dieu
condamnant la liberté de I'homme comme futur pécheur, méme anté-
rieurement a une chute concréte, d’une part; un acte libre et souve-
rain de miséricorde, d’autre part, limitant les exigences de la justice,
dans la mesure ou Dieu peut le faire sans se renier lui-méme, et pré-
destinant gratuitement au salut ceux qu’il choisit.

Le paragraphe huit contient la sentence de condamnation portée
sur ’Eglise empirique qui n’est que le « ceci représente » par rapport
au « ceci est » de ’Eglise idéale.

Le dermier paragraphe contient le « oui» de 'auteur a l’égard de



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 319

la théologie de Barth et son «non» a ’égard des théologies anthro-
pocentriques ; étant bien entendu que pour Barth lui-méme le « oui»
ne peut étre prononcé que dans la conscience de la relativité de tous
systémes,

Un théologien catholique voit dans la théologie de Barth le dernier
mot de celle des réformateurs, la derniére chance pour le protestan-
tisme d’éviter la dissolution ou le conduisait la théologie moderne,
et il considére I'incompréhension qu’elle rencontre comme justifiant
un facheux pronostic sur 'avenir du protestantisme,

Nous croyons ce jugement trop absolu. Il est inexact de considérer
la théologie de Barth comme une résurrection avec un corps glorieux
de la théologie réformée. Elle n’a guére d’authentiquement calviniste
que le critére subjectif, le soli Deo gloria, et que le concept objecti-
viste de la religion con¢ue comme un acte de Dieu dans ’homme et
non comme une spéculation sur les états subjectifs du moi.

Mais il ne faudrait pas confondre le dogme calviniste de I'incom-
préhensibilité divine avec I'agnosticisme radical de Barth, pour qui
connaitre Dieu est reconnaitre que nous ne le connaissons pas.

La condamnation prononcée par Barth des «trois voies» pour
s’élever 4 la connaissance divine, sa négation de la valeur de la nature
comme révélation de Dieu, son mépris des faits rédempteurs dans le
temps et 'espace, tout cela est aussi peu calviniste que possible.

Quant a lincompréhension dont le théocentrisme, la justification
forensique, I’anti-moralisme de Barth seraient les objets, elle serait
en effet un signe trés grave de décadence protestante. Mais & voir le
succés que Barth rencontre chez les jeunes, 1l semble quil n’y ait pas
lieu de concevoir trop de craintes. L’opposition vient surtout de théo-
logiens qui, par leur philosophie et leur conception de la religion, appar-
tiennent déja au passé.

Quant au calvinisme proprement dit, aprés avoir fait les réserves
et les critiques qui s’imposent de son point de vue, il ne peut qu’étre
reconnaissant a4 Barth et & ceux qui le font connaitre d’avoir montré
la place que Dieu occupe véritablement dans toute piété authentique
et que cetie place est au cceur méme de la foi.

Gréce a Barth, nous pouvons espérer que bientot, chez les modernes,
Dieu ne sera plus considéré comme 'un des satellites d’un univers
psychique dont I’homme, avec ses aspirations, ses postulats et ses
besoins, serait le centre. N’y elit-il que cela dans les commentaires
de Barth qu’il faudrait en diffuser la lecture et celle de tout ouvrage
susceptible d’en faciliter I'intelligence.

A. Lecerr.



320 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Hermann Muirert. Konfessionskunde (Sammlung Toépelmann, Die
Theologie im Abriss, Band V). Giessen, Tépelmann, 1927, xxiv,
501 p. in-8o.

La science dite « symbolique » jouit d’une faveur médiocre, a I’heure
actuelle, dans presque tous les milieux. La comparaison critique, ou
apologétique, des confessions de foi des diverses Eglises parait étre un
sujet aride et 1l semble & plusieurs que ’étude des «symboles» est assez
inutile, puisque ces documents d’histoire, trés vénérables, ne jouent
plus qu’un réle secondaire dans la vie des Eglises chrétiennes.

Ce jugement est assez partial. Car, en effet, la science symbolique,
tenant compte de la transformation qui s’est opérée dans les esprits,
s’est adaptée peu & peu aux circonstances nouvelles et aux besoins de
Pheure présente, elle s’est transformée en s’élargissant. Elle est devenue
ce que les Allemands appellent, d’un mot difficile a traduire, la Konfes-
sionskunde, soit I’étude historique et descriptive des diverses confes-
sions chrétiennes. Pour la symbolique, encore digne d’intérét, qu’il a
publiée en 1870, Armand de Mestral pére avait trouvé un titre plus
simple et plus clair : Tableau de I’ Eglise chrétienne.

Au reste, peu importe le nom pour qui s’intéresse a la chose.

La théologie allemande a voué a cette discipline, dont P’origine ne
remonte guére au dela du dix-neuviéme siécle, une prédilection mar-
quée. Deux livres classiques restent les standard works en la matiére,
nous avons nommé la Symbolik du professeur catholique J.-A. Mahler
et la Polémique de Carl von Hase. Deux autres ouvrages, dont on était
en droit d’attendre beaucoup, sont restés incomplets : le Lehrbuch der
vergleichenden Konfessionskunde de Ferdinand Kattenbusch (Tubin-
gue 1892) dont il n’a paru que le premier volume, consacré aux Eglises
orthodoxes d’Orient, et le Grundriss der Symbolik oder christlichen
Konfessionskunde de Friedrich Loofs (Tubingue 1902) dont le tome
premier, consacré a I’Eglise orthodoxe et 4 I’Eglise catholique romaine,
a seul paru jusqu’a ce jour. '

Entre temps, d’autres auteurs avaient pris les devants. En 1896,
Karl Miiller d’Erlangen, le porte-parole des réformés bavarois, a publié
une Symbolique assez moderne, mais qui a 'inconvénient d’exclure les
sectes de son champ d’études et qui accentue avec excés les divergences
doctrinales. Kunze, en 1922 et Walther, en 1924, ont donné deux ou-
vrages par trop concis, et qui ne vont pas au fond des choses.

Les ouvrages plus populaires tels que les Kirchen und Sekten de
Kalb (1907), le petit Volksbuch de Kattenbusch, du méme titre, le
Katholizismus und Protestantismus de Karl Sell (1908), le Double idéal
de notre compatriote M. Schiili (1917) et surtout le Wesen des Katholi-
zismus de Friedr. Heiler (1923) et les Sekten de Scheurlen (dont le deu-
xiéme volume est attendu), se sont plutdt spécialisés dans une partie
seulement de la discipline symbolique, ou n’ont donné que des résumés



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 321

par trop sommaires. C’est pourquoi la Konfessionskunde de M. Mulert,
professeur de dogmatique & I’Université de Kiel, est venue, comme
on dit, combler une réelle lacune.

Cet ouvrage est vivant, clair, concis et rend attrayante la matiére
qu’il traite ; il ne tardera pas & acquérir une autorité scientifique qu’il
mérite pleinement, selon nous.

Aprés avoir esquissé 'histoire de la symbolique et le rdle qu’elle a
joué en théologie, 'auteur débute par un chapitre sur 'unité fonciére
du christianisme et par un autre sur les principaux grands « symboles ».

Une premiére partie est consacrée a ’Orient. En ce qui concerne ces
régions, ou la guerre mondiale a provoqué de si profonds bouleverse-
ments, les exposés datant d’avant la guerre ont perdu beaucoup de leur
valeur. L’ouvrage de M. Mulert est donc d’une grande actualité. Signa-
lons comme particuliérement intéressant le chapitre septiéme, sur les
Eglises orientales, 'anglicanisme, le vieux catholicisme et le protestan-
tisme dans leurs rapports.

La deuxiéme partie est consacrée au catholicisme romain ; la troi-
sitme & ’Eglise anglicane et au protestantisme. Un dernier chapitre,
le dix-neuviéme, intitulé « Les groupes non catholiques d’origine anglo-
américaine », est, en somme, une histoire concise des sectes. Un appen-
dice a ce chapitre étudie les mouvements religieux qui n’ont pas encore
d’organisation ecclésiastique propre. La conclusion, comme de juste,
est consacrée aux tendances au rapprochement qui ont joué un si grand
role depuis quelques années et qui rameénent le lecteur au point de
départ de tout le livre : I'unité du monde chrétien.

Le livre du professeur de Kiel évolue ainsi suivant la formule hégé-
lienne : thése, antithése, synthése. Je m’empresse d’ajouter quil est
dépourvu de tout caractére spéculatif et fondé essentiellement sur des
faits : les nombreuses statistiques qu’il contient en font foi.

Signalons cependant comme ayant une valeur particuliére, et portant
sur les principes, les chapitres qui étudient la divergence fondamentale
entre esprit catholique et ’esprit protestant et les principaux motifs des
mouvements sectaires,

Ainsi, la Konfessionskunde de M. Mulert peut étre appelée un ouvrage
trés « moderne » ; il fait faire un grand pas 4 la science et rendra de trés
grands services. La richesse documentaire s’y allie & une concision trés
remarquable ; le tout est animé d’un souflle bienfaisant de piété large
et profonde. Enfin, ce qui ne gite rien, le livre est bien écrit et d'une
lecture facile pour ceux dont I’allemand n’est pas la langue maternelle.
Il doit étre expressément recommandé.

Ep. PrarzHOorF-LEJEUNE,



322 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Ed. et El. LossteiN, Paul Lobstein, professeur & U Université de Stras-
bourg, 1850-1922. Un Alsacien idéal. Strasbourg, Istra, 1926.
285 p. in-8.

Ce livre écrit avec amour retrace la carriére d’'un homme qui suscitait
Paffection et le respect parce qu’on le sentait parfaitement consacré et
parfaitement droit. En des pages touchantes il évoque I’« au jour le jour »
d’une vie simple, tout entiére occupée par les devoirs familiaux et la
tache austére du professorat. Cette vie est éloquente, non point tant
par le caractére des événements qu’elle a traversés que bien plutdt par
la hauteur du sens qu’elle sut toujours leur donner, par I'accueil per-
sonnel qu’elle leur fit. Finesse, érudition, aimable ironie, grice presque
féminine s’alliaient chez Paul Lobstein & un sentiment du devoir qui
tenait du piétisme par son intransigeance et & un labeur intellectuel
tout de rectitude et de largeur morale.

C’est avec regret que nous sommes obligé de laisser de cité ici toute
la partie « intimité et sourire » de ce volume ou il y aurait tant de traits
charmants a glaner. En tant que théologien, Lobstein occupe une
place a part, posté qu’il fut a la limite de deux cultures théologiques et
capable, aprés avoir pensé en allemand, d’écrire en excellent francais.
Mais il ne crut pas un instant que le réle d’informateur qu’il était ainsi
a méme de remplir le dispensit d’avoir lui-méme une pensée originale.
Tout ce qu’il a écrit est marqué au coin du bon sens et rend un son
trés personnel malgré le bagage théologique immense qui se dissimule
a l'arriére. Déja sa Notion de la préexistence du Fils de Dieu, en 1883,
suscitait les foudres de Frédéric Godet qui semblait soup¢onner Lob-
stein d’avoir accompli «un grand holocauste » 4 seule fin d’entrer
« dans le grand Sprechsaal théologique » (p. 105).

Deés 1885, c’est dans cette Revue méme qu’il inaugura une série
d’articles de critique et de méthode cherchant a élargir les voies de la
pensée théologique. Ses Etudes sur la sainte céne (1889) et sur Le dogme
de la naissance miraculeuse du Christ (1890) sont des ceuvres de pionnier
a cet égard. Elles culminent dans 1’Essat d’une introduction a la dog-
matique protestante qui I'occupa dés 1884 et ne parut sous sa forme
définitive qu’en 1896. Auguste Sabatier, Gaston Frommel, Carl Weiz-
sicker et Ernest Troeltsch I’accueillirent tous avec éloges. Malgré sa mo-
destie et a4 cause de la conscience qu’il apportait a toutes ses recherches,
Lobstein commencait & devenir une des autorités auxquelles regardait
la théologie de langue francaise. En 1909, I’'Université de Genéve lui
conférait le grade de docteur a4 l'occasion du 400¢ anniversaire de
Calvin.

Puis viennent les années de deuil et de guerre ou I’Alsacien soufire
dans tous ses nerfs tendus, suivies enfin de la victoire, au lendemain de
laquelle le professeur, qui avait pris sa retraite, assume de nouveau



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 323

ses forictions et préside a la réorganisation de la Faculté frangaise de
théologie de Strasbourg. Mais tant de fatigues et d’émotions I’avaient
brisé. Il s’éteignit le jeudi saint de I'année 1922 & soixante-et-onze ans
passés, laissant derriére lui un clair et lumineux souvenir, une belle
tiche de théologien accomplie et les regrets de tous ceux qui 'avaient
approché.

Le volume que nous avons sous les yeux raconte tout cela et bien
d’autres choses encore. Il édifie par le simple résumé de faits qui sont
édifiants en eux-mémes et ceux qui ont écrit d’une main émue, en
nous livrant ’dme d’un époux et d’un pére, n'ont pas démérité de la
théologie. Ils lui rendent, au contraire, le plus grand des services en
dévoilant d’un geste discret et respectueux les sources vives ou toujours
elle s’alimente lorsqu’elle est digne de son nom : celles du cceur.

G. BercuUERr.

A. Caussk. Israél et la vision de 'humanité (Etudes d’histoire et de
philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie pro-
testante de 1’Université de Strasbourg, Fascicule 8). Librairie Istra,
Strasbourg et Paris, 1924. Un vol. 1n-80, 152 p.

Sous le titre que nous venons d’indiquer, M. Causse expose d’une
fagon rapide, mais cependant trés claire, comment, au cours de son
histoire, le peuple d’Israél a envisagé sa place dans le monde et ses
rapports avec les autres peuples. Si toujours Israél a eu le sentiment
d’étre 'objet d’une vocation spéciale, d’une élection de Dieu, 1l s’en
faut de beaucoup qu’il en ait toujours déduit une attitude identique
a avoir a I’égard des autres nations, des géyim. Aux origines, a 1’é-
poque de Moise, nous trouvons une notion religieuse strictement natio-
naliste et collectiviste : Yahvé pour Israél et par Israél. Les prophétes,
en accentuant le caractére moral de Dieu, ont rompu avec ce natio-
nalisme et ont discerné les bords de ’horizon universaliste : les nations,
elles aussi, connaitront Yahvé et seront éclairées par lui. Cependant,
pour les premiers prophétes, Jérusalem demeure le centre de cette
révélation, Avec Jérémie entre en jeu un nouveau facteur, I'indivi-
dualisme religieux ; la religion s’intériorise et s’affranchit des condi-
tions cultuelles juives. Avec lui, dit M. Causse, « ¢’est ’homme en tant
quhomme qui devient le sujet de la religion ; et le royaume judaite
peut sombrer, et Sion peut étre détruite, Yahvé demeure, Yahvé
et I’dme humaie » (p. 21).

Avec ’exil en Babylonie, avec les conquétes de I'immense empire
perse, I’horizon s’étend, et le Second-Lsaie sera d’autant plus univer-



324 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

saliste qu’il sera plus strictement monothéiste. Il osera méme, dans
les chants de I’Ebed-Yahvé (xrm 1-4, xrix 1-6, v 4-9, vir 13-vur 12)
proposer comme idéal & Israél d’étre I’évangéliste du monde, au prix
de ses souffrances. Le prophéte demeure voz clamans in deserto.

Aprés lui, sous Paiguillon des persécutions endurées au retour a
Jérusalem, I’horizon se rétrécit et la communauté qui se groupe autour
du second temple est nettement juive ; elle exclut délibérément les
étrangers de toute participation aux priviléges religieux d’Israél.
Si le Troisiéme-Esaie parle d’une fagon splendide de « cieux nouveaux »
et de « terres nouvelles » (Esaie Lxv 1, 7-12), cette vision paradisiaque
n’éclaire que Jérusalem. Le royaume de Dieu reste juif, mais il com-
mence & ne plus appartenir & ’économie terrestre.

Dés lors deux grands courants vont traverser le judaisme : le courant
particulariste et le courant universaliste. Le premier est favorisé par
les efforts d’Esdras et de Néhémie pour purifier la communauté de
toute infiltration étrangére, il se manifeste dans les récits tendancieux
des Chroniques et du Code sacerdotal et dans la xénophobie farouche
du livre d’Esther. Le courant universaliste apparait dans quelques
psaumes qui parlent du régne de Dieu comme d’un régne de salut qui
s’étend sur tous les hommes ; il est latent dans les livres sapientiaux
(Proverbes, Job, Ecclésiaste) qui ne s’occupent pas du Juif mais de
I’homme en tant qu’homme ; il se révéle surtout dans le livre de Jonas,
émouvant plaidoyer en faveur de la vocation missionnaire du peuple
juif.

Avec I’hellénisation de la Palestine, le courant universaliste se vide
de son contenu religieux, car ceux qui sont favorables aux étrangers
le sont par mode, par intérét, par servilité. La religion est sauvée par
les hommes pieux, les Hassidim, mais enfermée dans un étroit parti-
cularigsme. Pour eux la venue du régne de Dieu réclame, non la con-
version, mais la destruction de tous les royaumes de la terre (livre
de Daniel). ,

Lorsque, avec la victoire des Asmonéens, 'influence hellénistique
fut brisée, le sentiment national juif exulta, comme en témoignent
les livres des Macchabées, de Judith, les Psaumes «de Salomon »,
les Apocalypses d’Hénoch et des Jubilés. Mais peu & peu les croyants
sont bien obligés de reconnaitre que ce monde est trop perverti pour
devenir le théatre du royaume de Dieu ; ils reportent leurs espérances
sur le ciel, et le royaume & venir devient une réalité de ’au dela.

D’autre part la dispersion des Juifs dans le monde devait permettre
a la synagogue de prendre un réle propagandiste. A Alexandrie surtout,
mais aussi en Gréce et en Asie mineure, des paiens, lassés du poly-
théisme, se tournaient vers le Dieu des Juifs ; les prosélytes devien-
nent nombreux. Nous lisons dans le troisiéme livre des Oracles de la
Sybille d’émouvants appels a la conversion des Grecs, et la Sapience



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 325

de Salomon cherche & montrer la valeur universelle de I’Ancien Testa-
ment : Israél doit révéler au monde la vérité divine et faire briller
sur la terre la lumiére de la Loi (p. 147).

Est-ce a4 dire que Jésus n’a eu qu’a cueillir sur 'arbre du judaisme
le fruit mdr de I'universalisme ? Non certes ! Comme le dit fort bien
M. Causse (p. 149), «la Sapience aboutit & Philon, non point a I’Evan-
gile ». Jésus — et c’est pour cela qu’il est rejeté par son peuple —
passe a travers les élucubrations de la sagesse juive et le fanatisme
des visions apocalyptiques pour reprendre la notion réaliste des pro-
phétes d’un royaume de Dieu établissant sur cette terre la justice et
Pamour ; son idéal n’est point celui d’un Messie dominateur, mais
bien plutét celui du Serviteur, tel que ’avait entrevu le Second-Esaie.

Nous avons, bien imparfaitement, résumé 'ouvrage de M. Causse.
Il etit fallu dire encore que ’auteur excelle & montrer I'influence exer-
cée sur les idéaux divers des Juifs par les changements politiques,
par les 1dées philosophiques et les religions paiennes. Nous espérons
avoir donné le désir de lire un ouvrage qui aura sa place dans notre
littérature théologique de langue francaise.

Avue. GAMPERT.

CALVINIANA,

Fondée le 25 janvier dernier sur l'initiative de MM. les pasteurs
Auguste Lecerf et Jacques Pannier, la Société calviniste de France s’est
donné pour tache : 1° d’étudier et de propager le calvinisme, considéré
comme un élément de force et de progrés pour la pensée chrétienne, et
20 de faire connaitre la personne et les cwuvres de Calvin et la littérature
religieuse calviniste.

Le retour a I’ceuvre et a la pensée des réformateurs du XVIe siecle
est un des symptdmes les plus frappants et les plus significatifs du mou-
vement des esprits au sein du protestantisme contemporain, dans les
pays luthériens comme dans les régions que le calvinisme a réveillées et
fécondées.

Il faut féliciter la Société calviniste d’avoir sans tarder fait suivre le
précepte d’un acte, en publiant, comme premiére manifestation de son
existence, I’Epitre au roi Frangots Ier, de Calvin (un vol. grand in-8°, de
xxx1v, 33 p. Paris, Fischbacher, 1927).

Le texte francais de cette préface célébre, qui ornait la premiére
édition francaise de I'Institution de la religion chrétienne, de 1541, est
ici publié pour la premiére fois, par M. Jacques Pannier, secrétaire de
la Société de I’histoire du protestantisme francgais, d’aprés I’exemplaire
de la Bibliothéque nationale, avec une introduction et des notes.

Tous les étudiants en théologie et en lettres devraient posséder, et
étudier, cette remarquable publication.



326 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

L’'introduction traite de toutes les questions nécessaires a l'intelli-
gence compléte du texte de Calvin: Circonstances qui ont forcé le jeune
savant a4 prendre la défense des évangéliques persécutés et calomniés ;
histoire abrégée des publications de Calvin antérieures & I’ Institution ;
esquisse d’une histoire des premiéres éditions de ce livre capital ; étude
et appréciations littéraires de I’ Institution et de I’ Epitre.

Quant au texte, 1l est présenté avec un soin scrupuleux ; M. Pannier
a suivi les régles adoptées par M. Abel Lefranc pour la réédition de
I’ Institution compléte qu’il a publiée en 1909 et qui est épuisée depuis
plusieurs années.

Puisse le succés remporté par ce premier fascicule prouver a son
éditeur que ses intentions ont été comprises par le public cultivé;
puisse-t-il surtout encourager la Société calviniste de France i entre-
prendre sans tarder une nouvelle réédition de 1'Institution chrétienne

de 1541.
R. G.

PUBLICATIONS DIVERSES.

La librairie Mohr (Paul Siebeck), & Tubingue, vient de faire paraitre
une deuxiéme édition de la conférence de M. Bernhard Duhm, Das
Gehevmnis in der Religion (Sammlung gemeinverstandlicher Vortrage
und Schriften aus dem Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte,
Heft 1). Publiée pour la premiére fois en 1896, cette étude est devenue
classique ; il est heureux qu’elle réapparaisse au moment méme ou
les éleves de M. Duhm célébrent son quatre-vingtiéme anniversaire.
Trés remarquée 1l y a trente ans, elle a été jugée paradoxale : I'auteur,
disait-on alors, ne tient pas suffisamment compte de 1’élément rationnel
dans la vie religieuse. M. Duhm écrivait en effet : « Qu'on cesse donc de
faire des grands prophétes d’Israél des hommes raisonnables », ou bien :
« Dans nos cultes, nous tenons des discours sur Dieu, nous ne parlons
plus avec lui, il nous reste tout au plus dans le chant en commun une
épave du véritable service divin ». On peut dire sans se tromper qu’au-
jourd’hui la cause est gagnée pour ceux qui, en histoire des religions,
luttent contre un rationalisme & courte vue; parmi les champions
de cette cause, M. Duhm occupe une place au tout premier rang.

R.



	Analyses et comptes rendus

