
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 62

Artikel: Logique et sciences

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LOGIQUE ET SCIENCES1

Le spectacle de la logique, comme des mathématiques
du reste, est à l'heure actuelle quelque peu déconcertant.
Ces sciences devraient être les mieux établies de toutes
et cependant il n'en est pas dont les fondements soient
aujourd'hui plus discutés. Le fait est étrange puisque
dire d'une vérité qu'elle est logiquement ou mathématiquement

démontrée, c'est dire qu'elle a atteint le maximum

de rigueur possible.
Le désarroi que nous signalons tient, nous semble-t-il,

d'une part à l'objet même qu'étudie la logique et de l'autre

au développement prodigieux que les sciences ont
pris au cours du XIXe siècle.

En ce qui concerne le premier point, nous nous bornerons

à quelques remarques essentielles. La logique a pour
objet l'accord de la pensée avec elle-même et avec la réalité

et sa tâche est de montrer suivant quelles lois ce double

accord peut être obtenu. De là, la division bien connue

de la logique en logique formelle (accord de la pensée

avec elle-même) et logique appliquée (accord de la
pensée avec la réalité).

La difficulté qu'il y a à réaliser cette double cohérence

peut être brièvement précisée comme suit :

Il existe dans notre esprit des éléments que nous appelons

idées. Ces idées soutiennent entre elles certains rapii)

Les pages qui suivent forment l'introduction d'un cours sur la logique
formelle et la méthodologie mathématique, professé à la Sorbonne en janvier
et février de cette année, sous les auspices des échanges interuniversitaires.



LOGIQUE ET SCIENCES 29

ports qui sont eux-mêmes mis en lumière par des propositions

et par des raisonnements. A quelles lois faut-il que
ces propositions et ces raisonnements obéissent pour que
les relations entre idées soient vraiment cohérentes? C'est à

cette question que la logique formelle s'efforce de répondre.
Mais les idées qui sont dans notre pensée, et quelle qu'en

soit la nature dernière, soutiennent un rapport mystérieux

avec la réalité au sein de laquelle nous vivons, et
par réalité il faut entendre ici tout ce qui est donné à notre
conscience sous forme de sensations, de sentiments,
d'impressions, etc. Il se produit alors ceci : Par leur contact
avec cette réalité les idées peuvent être constamment
modifiées dans ce qui constitue leur contenu.

Il faut donc vérifier si la cohérence obtenue dans le

domaine des idées correspond bien à celle qui est donnée
dans les faits, c'est-à-dire au système de relations qui
caractérisent les diverses manières d'être du réel. La
logique appliquée, entendue dans un sens très large, aura
précisément pour tâche de montrer par quelles méthodes
cette vérification peut être faite.

On voit mieux maintenant ce qu'il faut désigner par
cohérence de la pensée avec elle-même et avec la réalité.
Mais la difficulté de prescrire des normes pour atteindre à

ce résultat apparaît dans toute son acuité.
Si les idées ne sont pas des entités immuables dans

l'esprit, si elles se modifient à mesure que le champ de

l'expérience s'élargit, comment être jamais sûr qu'elles
correspondent au réel et si nous n'en sommes pas sûrs,
au nom de quel critère déclarer qu'elles sont compatibles
ou incompatibles entre elles Les anciens géomètres, par
exemple, considéraient l'espace comme fini et une
géométrie qui fait intervenir des éléments projetés à l'infini
leur serait apparue comme inconcevable et fausse par
conséquent.

S'il en est ainsi, la logique peut-elle prétendre à établir

des vérités même formelles qui seraient immuables



30 ARNOLD REYMOND

En fait, et ceci m'amène à la deuxième raison que je
signalais au début, la logique dans son développement
a toujours été liée à celui des sciences.

C'est ce qu'un rapide aperçu historique nous permettra
de constater. Dans cet aperçu, et vu le peu de temps dont
je dispose, je m'arrêterai surtout sur la période de

l'antiquité.

Si l'on jette un coup d'œil sur les civilisations orientales

(Egypte et Chaldée) on n'y voit aucune trace
concernant la préoccupation de fonder une science logique.
Et pourtant la pratique judiciaire aurait pu en fournir
les éléments ; car, à en juger d'après les textes qui nous
sont parvenus, elle utilise pour distinguer les cas de culpabilité

et les pénalités qui leur conviennent des raisonnements

qui font pressentir les propositions opposées et
même les syllogismes. La recherche méthodique d'une
vérité se confond ici avec la recherche de la vérité
judiciaire ; mais à notre connaissance les Egyptiens et les

Chaldéens n'ont pas essayé d'en établir les conditions
formelles.

En fait les préoccupations d'ordre logique sont nées

en Grèce du jour où la discussion entre Zenon d'Elèe
et les Pythagoriciens eut mis en lumière la difficulté
qu'il y a d'appliquer les concepts et le raisonnement
mathématiques à la réalité.

Parmenide avait déclaré que l'être vrai est un, immuable,

sans parties parce que continu. Les Pythagoriciens
se moquent de cette affirmation (deux moutons dans un
champ sont séparés).

C'est alors que Zenon intervient : « Vous déclarez, dit-
il aux Pythagoriciens, que tout est discontinuité
arithmétique, qu'une ligne, qu'un espace sont des sommes de

points. Eh bien Dans ce cas le mouvement est impossible.

Un mobile M ne peut parcourir la droite AB, car il
doit en franchir auparavant la moitié, et avant cela le

quart, le huitième, etc.



LOGIQUE ET SCIENCES 31

Zenon voulait-il déclarer qu'en fait le mouvement
n'existait pas. Nous ne pouvons trancher ce point vu la
pauvreté des documents qui nous renseignent à son sujet.

Ce qui est certain, c'est que son argumentation tendait

à prouver ceci : l'idée de mouvement est incompatible

avec celle que se faisait l'école pythagoricienne
sur la discontinuité arithmétique de l'être.

Or la cohérence de la pensée est la mesure de la
cohérence du réel, c'est-à-dire la mesure de la vérité, donc
l'idée des Pythagoriciens doit être rejetée. Dans cette
manière de raisonner on voit poindre déjà les conceptions

modernes. Une affirmation est donnée comme étant
l'expression de la vérité ; acceptons-la comme telle et

voyons si les conséquences que l'on en tire sont vraiment
possibles. Si oui, l'affirmation peut être maintenue ; sinon
il faut la rejeter et chercher autre chose.

Cette méthode de raisonnement se précise, tout au
moins en ce qui concerne les mathématiques. Elle forme
la base des premiers éléments de géométrie qui peu avant
Platon furent composés dans les cercles pythagoriciens et
qui serviront plus tard de modèle aux Eléments d'Euclide.

La marche de ces Eléments est la suivante : poser
certaines propositions, définitions, etc., concernant les

propriétés des relations spatiales, puis par le moyen de la
règle et du compas construire suivant ces données les figures
géométriques et leurs rapports vrais (preuve d'existence).

Mais ces données, quelle en est la vraie valeur C'est
ici que les arguments de Zenon et plus tard les discussions
des sophistes jettent le trouble dans les esprits, par
exemple, en ce qui concerne l'irréductibilité des concepts
droit et courbe.

On sait comment les sophistes raisonnent sur ce point et
acculent leurs adversaires à une impasse. « Vous assimilez,
disent-ils à ces derniers, à un cercle le polygone dont le nombre

des côtés croît indéfiniment. Mais un polygone reste
un polygone. Donc l'élément droit est égal au courbe. »



32 ARNOLD REYMOND

Partant de là ils montrent qu'à plus forte raison il n'y
a pas de rigidité dans les règles concernant la morale.
C'est alors que Socrate intervient. Laissant de côté les

mathématiques et les sciences physiques, il s'attache à montrer

qu'il y a fixité dans les concepts moraux. Seulement
ceux-ci se subdivisent en groupes, sous-groupes, etc. La
justice, par exemple, qui est une dans son concept général
comprend des espèces différentes suivant qu'il s'agit d'être
juste envers sa famille, ses compatriotes ou ses ennemis.

Platon étend cette théorie socratique du concept à tous
les domaines, mathématique et physique y compris, et il
aboutit à l'idéalisme que l'on sait. Il y ajoute une théorie
intéressante sur le raisonnement.

Il y a, dit-il, deux genres de raisonnement.
L'un consiste à partir d'une hypothèse et à en tirer

les conséquences (en mathématiques au moyen de
constructions effectuées par la règle et le compas).

Le second consiste à remonter des hypothèses
jusqu'au principe qui les justifie.

Le premier de ces modes de raisonnement est obligé
de recourir à des images sensibles ; c'est pourquoi il est
appelé Stavoi« (raisonner au travers de). Le deuxième
est la viviaiç ; il vise la pensée pure ne s'appuyant que
sur l'Idée.

Seulement si l'on rejette la théorie concernant la
réminiscence de l'Idée vraie, quelle valeur attribuer aux notions
sur lesquelles doit se baser la démonstration deductive?

Ici, comme M. Enriques l'a fort bien noté, deux
courants se dessinent. (1)

L'un se rattache à Aristote ; l'autre à Démocrite.
Aristote, comme on le sait, en s'inspirant de ses devanciers,

a créé presque de toutes pièces la science logique,
sans distinguer du reste dans cette science deux parties
dont l'une serait formelle et l'autre appliquée.

(1) L'évolution de la logique (1926).



LOGIQUE ET SCIENCES 33

A ses yeux, la logique doit être l'instrument obligé
de toute démonstration scientifique ; mais une difficulté
se présente.

Il n'y a de réel que l'individu et il n'y a de science que
du général.

Cette difficulté, déclare Aristote, peut être levée si
tout individu se compose de matière et de formes. Ces

formes en effet peuvent être abstraites de la sensation

par l'intelligence ; elles se présentent alors comme des

idées. Ces idées à leur tour se hiérarchisent suivant des

rapports d'extension et de compréhension qui permettent
de rattacher l'être individuel à l'essence qui l'explique.

Cela étant, pour effectuer une démonstration vraie il
faut partir de termes qui, rigoureusement définis,
désignent les propriétés réelles des choses. Toutefois, vu
l'impossibilité de tout définir, il faut accepter des
indéfinissables (axiomes ou postulats) qui sont les données
ultimes tirées de la sensation.

Dans ces conditions, une démonstration, pour être
parfaite se ramène au syllogisme qui permet de rattacher
l'individu à l'espèce, au genre et à l'essence qui lui conviennent.

L'œuvre logique d'Aristote est admirable ; mais elle

repose sur des conceptions métaphysiques discutables.
M. Brunschvicg entre autres a montré à plusieurs reprises
comment la finalité biologique impliquée dans cette œuvre

ne pouvait convenir à la démonstration mathématique

et physique.
Le syllogisme ne marque que des inclusions de genre

et d'espèce. Il permet d'opérer des classifications statiques

; il ne saurait cependant conduire à la justification de

lois au sens que les modernes donnent à ce mot. En
mathématiques et en physique mathématique la relation
fonctionnelle marquée par le signe d'égalité est capitale
et autrement plus importante pour ces sciences que le

signe d'inclusion.

«KT. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (»° 62, 1927). 3



34 ARNOLD REYMOND

Le syllogisme est un instrument précieux pour mettre
en lumière les équivoques, les ambiguïtés de termes qui
étaient chères aux sophistes contemporains d'Aristote ;

mais il ne peut à lui seul constituer tout l'appareil
de la démonstration.

Quant à Démocrite, il distinguait entre deux genres
de connaissance, l'une pure ou légitime parce que plus
affinée, l'autre impure parce que rattachée trop
directement à la sensation.

La première, qui seule nous intéresse, repose sur les

concepts qui résultent de la comparaison de sensations
répétées et qui deviennent ainsi les anticipations de
nouvelles expériences possibles. Les concepts peuvent
dans ce cas être désignés sous le nom de notions communes

(terme qui sera repris par Euclide).
Ces notions communes ne doivent pas être considérées

comme des idées innées. Ce sont plutôt des hypothèses
que nous faisons sur le réel et que l'expérience justifie
progressivement.

Démocrite aurait donc entrevu le premier le caractère

hypothétique qu'il faut attribuer aux propositions
premières qui servent de base à toute science deductive.

Malgré la pauvreté des documents qui nous ont été
transmis il semble bien que telle ait été l'opinion de

Démocrite; nous en avons la preuve indirecte dans
l'influence que ce penseur a exercée sur les stoïciens, sur
les partisans du probabilisme (Camèade) et sur les

sceptiques (Sextus Empiricus).

En conclusion, on voit que la logique dans l'ancienne
Grèce est née des difficultés qu'il y avait à poser les

propositions premières de la science mathématique (plus
spécialement géométrique). Techniquement la difficulté fut
en partie surmontée comme le montre l'œuvre d'Euclide ;

mais logiquement le problème subsista. A l'époque de

Platon, deux conceptions se font jour.



LOGIQUE ET SCIENCES 35

L'une défendue par Démocrite tend à voir dans les

propositions premières des énoncés hypothétiques ; l'autre

accepte ces énoncés pour des données primitives qui
sont évidentes par elles-mêmes, au nom d'une intuition
soit innée (Platon), soit dérivée (Aristote). De plus ce

dernier s'inspire pour spécifier cette intuition de vues
métaphysiques, tirées de la classification des êtres les

uns par rapport aux autres.

Au cours du moyen âge la logique aristotélicienne
règne sans conteste. Toutefois l'effort même que les

scolastiques tentent pour s'y soumettre ne fut pas infructueux.

Les discussions sur le nominalisme, le réalisme
et le conceptualisme préparent de nouvelles voies.

A l'époque de la Benaissance un essor prodigieux
caractérise les sciences mathématiques et physiques. A
cet essor correspondent diverses tentatives de secouer le

joug de la logique aristotélicienne.
Bacon tout d'abord se fait le champion d'une nouvelle

logique dite d'invention. « La forme de preuve ou d'invention

que représente le syllogisme doit avoir lieu dans les
sciences populaires, telles que la morale, la politique,
les lois et même en théologie puisqu'il a plu à la bonté
divine de s'accommoder à la faiblesse de l'entendement
humain. Mais si en physique, où il s'agit de lier la nature
par les œuvres et non d'enlacer un adversaire par des

-arguments, on s'en tient au syllogisme, la vérité échappe
des mains, attendu que la subtilité du discours ne peut
jamais égaler celle des opérations de la nature. » (1)

Seulement dans la recherche de la vérité physique
Bacon, par crainte du syllogisme, proscrit l'emploi de

l'hypothèse et des mathématiques et, ce qu'il nous donne,
ce sont bien plutôt des procédés pour bien observer les

phénomènes que les principes d'une logique inductive. Il
n'est du reste pas au clair sur l'objet même qu'il faut

(1) De dignitate et augmentis scientiarum Liv. V ch. II.



36 ARNOLD REYMOND

assigner à la vérité scientifique et à cet égard il oscille
constamment entre les formes aristotéliciennes et les

rapports de dépendance mutuelle.
Kepler et Galilée comprennent beaucoup mieux que

lui la nature du problème posé et découvrent que dans
l'étude des phénomènes physiques il doit y avoir fusion
entre les mathématiques et les données expérimentales
et que par suite l'hypothèse comme la déduction y
jouent un rôle capital.

Mais c'est Descartes surtout qui porte à son maximum
de clarté cette conception selon laquelle les sciences

mécaniques, physiques, naturelles doivent se modeler sur le

type des mathématiques. Considérant la syllogistique
comme un simple mode d'exposition pour les vérités déjà
trouvées, il concentre tout son effort à formuler les règles
qui permettent effectivement de trouver la vérité. (1)

Sa conception deductive de la science est si remarquable
que l'on a pu considérer la physique einsteinienne comme
en formant l'aboutissement normal. C'est ce que M. Meyerson

a montré dans son bel ouvrage intitulé : La déduction
relativiste.

U y a cependant, nous semble-t-il, une différence entre
la conception de Descartes et celle des modernes.

Pour Descartes une proposition axiomatique porte en
elle-même son évidence intuitive et la géométrie reste de

ce fait distincte de la physique. Pour les savants modernes
Faxiomatique géométrique en tant qu'elle s'applique
aux phénomènes réels ne se suffit pas à elle-même ; elle
reste en dépendance étroite avec l'axiomatique
cinématique propre à ces phénomènes. Il y a ainsi entre la
physique et la géométrie un lien étroit qui n'existe pas
de la même manière dans la philosophie cartésienne.

A cette dernière s'apparentent en outre, quoique fort
différemment, Locke et Spinoza.

(1) Regulae ad directionem ingenii.



LOGIQUE ET SCIENCES 37

Locke applique à l'activité de la pensée la méthode
reflexive inaugurée par Descartes et il tend à faire dériver
la logique de l'analyse psychologique.

Spinoza au contraire étend jusqu'à la métaphysique
le procédé de déduction mathématique que Descartes
a mis en lumière.

Il montre que la recherche aristotélicienne des genres
et des espèces ne peut aboutir à poser l'existence de l'être
individuel. De l'espèce homme et du genre grec, par
exemple, on ne saurait par analyse tirer l'existence de

l'individu Socrate.
Tout autre est la méthode mathématique. Par la

définition elle crée son objet avec toutes ses propriétés.
Par exemple, une fois posées les notions de point, de

droite, de distance égale, il est possible de définir le cercle

et cette définition entraîne l'existence du cercle, avec
tous ses caractères individuels.

De même en métaphysique il suffira de poser certaines
notions (substance, cause de soi, etc.) et de définir Dieu

par leur moyen. L'existence de Dieu sera par là-même
forcément assurée («more geometrico»).

A partir du milieu du XVIIe siècle la logique s'engage
dans trois voies distinctes, et cela toujours en rapport
étroit avec le développement des sciences.

La première l'oriente vers une logique inductive qui
s'inspire d'analyses psychologiques, et dont Hume et
Berkeley, malgré son idéalisme, sont les représentants
les plus notoires.

La deuxième voie la conduit à la logique métaphysique
dont Kant jette les fondements. Celui-ci constate que
les mathématiques et la physique newtonienne, tout en
possédant une vérité apodictique, s'appliquent aux
phénomènes réels. Pour rendre compte de ce double caractère

il en appelle aux jugements synthétiques a priori.
L'union de la vérité formelle et de la vérité concrète se



38 ARNOLD REYMOND

trouve ainsi réalisée. Dans ces conditions définir la nature
et la portée de la logique, c'est par là-même définir non
seulement la possibilité du vrai, mais l'étendue et les
limites de son domaine.

On sait comment Fichte et surtout Hegel furent amenés

à concevoir l'idée kantienne de synthèse comme
étant le résultat d'une thèse s'opposant à une antithèse.
Chez Hegel en particulier cette conception aboutit à une
grandiose dialectique qui identifie réel et rationnel et qui
transforme la logique en'une métaphysique de l'Idée.

Enfin, suivant une troisième direction, la logique se

développe dans le sens formel grâce au génial effort
tenté par Leibniz. Mais cet effort reste ignoré jusqu'à
la fin du XIXe siècle, et l'œuvre logique de Leibniz, dans
la mesure où elle est prise en considération par ses successeurs

immédiats, n'est envisagée que dans sa portée
métaphysique (distinction des vérités nécessaires et
contingentes, valeur du principe de raison suffisante, passage
du réel au possible).

En dehors de Leibniz on peut signaler encore Condillac.
Celui-ci, malgré le sensualisme de sa doctrine, précise
le problème de la logique formelle par l'importance qu'il
attribue aux signes et que prouve le texte suivant :

« Concluons que, pour avoir des idées sur lesquelles
nous puissions réfléchir nous avons besoin d'imaginer
des signes qui servent de lien aux différentes collections
d'idées simples et que nos notions ne sont exactes qu'autant

que nous avons inventé avec ordre les signes qui
doivent les fixer » (1).

Au XIXe siècle les sciences prennent une extension qui
n'a pas d'analogue dans l'histoire ; il en est quelques-
unes surtout qui par leurs progrès contribuent à remettre

(1) Origine des connaissances humaines. Section IV, ch. I § 9.



LOGIQUE ET SCIENCES 39

en question les problèmes logiques. Ce sont d'une part
les mathématiques et de l'autre la psychologie et la
sociologie.

Le rapport de ces disciplines avec la logique peut être
brièvement caractérisé comme suit :

Stuart Mill tout d'abord en se plaçant sur le terrain
de la psychologie déclare que les lois formelles de la pensée

ne sont que l'expression d'habitudes psychologiques
créées par la sensation. La répugnance logique qui
s'exprime dans le principe de contradiction est du même ordre

que les oppositions gustatives au nom desquelles nous
déclarons mangeable ou non telle plante ou tel animal.

Aux considérations de Stuart Mill Herbert Spencer
ajoute le rôle des facteurs héréditaires qui maintiennent
et renforcent les habitudes de raisonner prises au cours
des siècles.

Faisant alors œuvre positive, l'école sociologique
s'efforce de prouver par les faits le caractère contingent et
variable des lois réputées invariables de la pensée. Les

sauvages, par exemple, dans les jugements qu'ils
portent sur la réalité n'obéiraient pas comme les peuples
civilisés aux principes d'identité et de contradiction. Il
y aurait donc autant de façons formelles de raisonner
qu'il y a de civilisations humaines différentes.

S'attaquant enfin au problème de la vérité, F.-C.
Schiller, le représentant autorisé du pragmatisme, déclare

que la logique bien loin d'être normative méconnaît la
vraie portée de nos jugements et en fausse la signification
en ce qui concerne la connaissance de la réalité. La vérité
d'un jugement dépend non pas de la forme arbitraire que
nous lui donnons, mais de son contenu psychique et
de toute l'ambiance de réalité dans laquelle nous sommes
plongés au moment où nous l'énonçons.

De toutes manières on ne saurait assigner à la logique
un objet qui lui appartiendrait en propre et qui serait
distinct de celui qu'étudient la psychologie et la socio-



40 ARNOLD REYMOND

logie. En tout cas la logique formelle se confond
avec la logique appliquée.

A l'opposé de cette tendance nous trouvons les
partisans de la logique symbolique ou mathématique, qui
du reste se répartissent en des écoles diverses.

En Angleterre, vers le milieu du XIXe siècle, de Morgan
et surtout Boole retrouvent après Leibniz les fondements
essentiels de la logique symbolique. Boole en particulier
définit d'une manière précise le champ et la portée des

opérations qu'elle peut embrasser et il donne un système
de symboles et de définitions qui sera repris par ses

successeurs. Il reste néanmoins trop inféodé à la technique
mathématique et c'est pourquoi son œuvre est encore
imparfaite en ce qui concerne l'expression de la pensée
logique. (1)

Aussi bien voit-on plusieurs courants se dessiner vers
la fin du XIXe siècle.

L'un aboutit à l'Algèbre de la Logique que Schrœder

expose dans trois gros volumes (2) et que Couturat a

excellemment résumée dans un petit ouvrage (3).
A peu près à la même époque un autre courant se

dessine en Italie et cela grâce aux efforts de Peano,
Padoa, Burali-Forti, etc. Ces penseurs restreignent leur
champ d'études exclusivement aux mathématiques.
Estimant insuffisante la logique aristotélicienne, ils
s'efforcent de lui substituer une logique deductive qui rende
vraiment compte des procédés de démonstration et de

déduction employés par les mathématiques. Il ne s'agit
pas toutefois de réduire ces dernières à la logique,

(1) George Boole, Collected Logical Works, vol. II (1854, réédité en 1916).
Louis Liard, Les logiciens anglais contemporains (3e éd., 1890).

(2) Vorlesungen über die Algebra der Logik, 3 vol. (1890-1895).
(3) Algèbre de la logique (1905).



LOGIQUE ET SCIENCES 41

car pour l'école italienne les deux disciplines restent
distinctes. (1)

C'est exactement la thèse inverse que soutiennent en
Angleterre B. Russell et Whitehead et en France L.
Couturat. Selon eux les mathématiques se ramènent
entièrement à des notions et à des opérations logiques ; par
conséquent elles ne comportent pas d'éléments irréductibles,

inanalysables logiquement. (2)
D'autre part comme la mécanique, la physique et d'une

façon plus générale toutes les sciences tendent à se
modeler sur le type des mathématiques, elles doivent finir
comme celles-ci par rentrer progressivement dans la
logique formelle. Il n'y a donc plus de différence entre
logique formelle et logique appliquée ou plutôt en droit,
sinon en fait, il n'y a qu'une seule logique, la logique
formelle ; l'unité de la vérité se trouve ainsi réalisée.

Toutes ces tentatives sont intéressantes ; mais elles

restreignent par trop le champ et la nature du problème
logique ; elles insistent trop sur l'aspect extensif des

concepts au détriment de leur compréhension et par là
elles mutilent le problème de la vérité logique.

C'est ce que Couturat a compris ; vers la fin de sa
carrière il envisage la Logistique sous un angle qui la
rapproche davantage de la logique classique (3) et des vues
larges et pondérées que M. F. Enriques a développées
sur ces questions. (4)

Signalons enfin la tentative que tout récemment
MM. Brouwer et Weyl ont faite de réduire la portée du

(1) G. Peano, Formulaire de mathématiques, 5e éd. (1905). C. Burali-
Forti, Logica mathematica, 2e éd. (1919). A. Padoa, La logique deductive
(1912).

(2) Bertrand Piussell, Principles of Mathematics (1903). Louis Couturat,

Principes des mathématiques (1905). Cf. Léon Brunschvicg, Les étapes
de la philosophie mathématique (1912) et Arnold Reymond, Logique et

mathématiques (1908).
(3) Logik, dans l'Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften, dirigée

par Arnold Rüge (1912), p. 137.

(4) Ibid., p. 219. F. Enriques, L'évolution de la logique, p. 134.



42 ARNOLD REYMOND

principe du tiers exclu en ce qui concerne la démonstration

mathématique. (1)
On le voit. Par leur développement la psychologie et

la sociologie d'un côté, les mathématiques de l'autre
font surgir dans la logique aux débuts du XXe siècle
deux tendances diamétralement opposées, l'une qui
aboutit à la négation de la cohérence logique et qui la
remplace par des habitudes psychiques plus ou moins
stables, l'autre qui, avec Russell, glorifie la logique
formelle jusqu'au point d'y absorber la logique appliquée
par la suppression des données immédiates de la réalité.

Entre ces positions extrêmes se place la logique
néothomiste dont le succès au cours de ces dernières années
doit être attribué pour une large part à l'attitude modérée
qu'elle prend en face du problème qui nous occupe.

Dans une admirable étude (2), M. Lalande a opposé
raison constituante et raison constituée. C'est à la lumière
de cette opposition que je voudrais examiner les diverses
tendances de la logique contemporaine et voir si dans la
raison constituante il y a des principes formels irréductibles

sans lesquels l'activité de la pensée serait
incompréhensible. (3)

Arnold Reymond.

(1) Voir sur ce point les articles de Rolin Wavre, dans la Revue de
métaphysique et de morale, 1924 et sq. ; et les articles de William Rivier et de
Jean Larguier des Bancels, dans cette Revue, 1925 et 1926. Cf. aussi
F. Gonseth, Les fondements des mathématiques (1926).

(2) Raison constituante et raison constituée, Revue des cours et conférences,
avril 1925, n°s 9 et 10.

(3) L'examen en question a porté sur les sujets suivants : la logique
formelle et son indépendance vis à vis du pragmatisme, de la sociologie et du
néo-thomisme ; la logistique ; l'axiomatique logique et le principe du tiers
exclu ; logique et mathématiques ; l'axiomatique et la démonstration
mathématiques.


	Logique et sciences

