
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : une théologie de la synthèse la
dogmatique du professeur Wobbermin

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA THÉOLOGIE CONTEMPORAINE

UNE THEOLOGIE DE LA SYNTHÈSE :

LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN

Georg Wobbermin. Systematische Theologie nach religionspsychologischer

Methode.
I : Einleitung in die systematische Theologie. Prinzipien- und

Methodenlehre im Hinblick auf ihre Geschichte seit Schleiermacher.
488 p. 1913. — II : Das Wesen der Religion. 510 p. 1922. — III : Wesen
und Wahrheit des Christentums. 510 p. 1926. Leipzig, Hinrichs.

L'œuvre théologique de M. Wobbermin (1) est déjà considérable.
A part de nombreux articles de revues, on lui doit entre autres les

ouvrages suivants : Die innere Erfahrung als Grundlage eines moralischen

Beweises für das Dasein Gottes, 1894 ; Religionsgeschichtliche
Studien zur Frage der Beeinflussung des Urchristentums durch das antike
Mysterienwesen, 1896 ; Grundprobleme der systematischen Theologie,
1899 ; Theologie und Metaphysik, 1900 ; Der christliche Gottes glaube,
1902 ; la traduction allemande des Varieties of Religious Experience, de

William James, 1907 ; Monismus und Monotheismus, 1911. Enfin, et
surtout, l'ouvrage capital qui fera l'objet de cette étude et dont le titre
complet est transcrit en tête de notre article : sa Théologie systématique
d'après la méthode de la psychologie religieuse ; grand ouvrage en trois
volumes, qui, par sa richesse, sa solidité et sa sobriété, s'est rapidement
imposé à l'attention des théologiens, et a recueilli déjà des éloges
nombreux et mérités.

A un moment où les problèmes de dogmatique et les questions
doctrinales sont au premier plan des préoccupations de l'Eglise, et où des

(1) Né en 1869, M. Wobbermin a été privat-docent à Berlin (1898),
professeur à Marbourg (1906), puis à Breslau (1907) ; il occupe actuellement la
chaire de théologie systématique de l'université de Gœttingue.



280 EDMOND GRIN

tendances extrêmes s'affrontent dans le champ clos de la théologie, un
essai de synthèse aussi imposant et aussi vigoureux que l'œuvre de
M. Wobbermin peut rendre de grands services à la pensée chrétienne ;

il mérite en tous cas d'être connu et soigneusement étudié.
Dans l'impossibilité où nous sommes de donner une idée complète

d'un ouvrage aussi considérable, nous concentrerons notre effort sur
deux points essentiels : 1° la position théologique de M. Wobbermin et
2° les résultats auxquels le conduit sa méthode.

LA MÉTHODE DE LA PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE.

Il est assez de mode, aujourd'hui, dans certains cercles théologiques,
de dénigrer Schleiermacher. On le considère comme dépassé. Emil
Brunner, à Zurich, voit en lui le destructeur de la piété réformée.
Auparavant, déjà, Schœder lui a reproché d'avoir banni Dieu de la piété —
et de l'avoir remplacé par l'homme... Et l'on sait quelle est aujourd'hui
l'ardeur des « Barihianer » et de la « theozentrische Theologie » contre le

subjectivisme abhorré.
A côté de ce courant, très net, impitoyable pour l'auteur des Reden

über die Religion, il y en a un autre, qui se réclame ouvertement de
Schleiermacher ; qui reconnaît que la piété protestante a reçu de lui un
apport important et durable ; et qui prétend faire profiter notre époque
de cet héritage précieux. Un des principaux chefs de file de cette
tendance, c'est précisément le professeur Wobbermin.

Examinons brièvement son ascendance théologique et philosophique.
Ses maîtres, en théologie, ont été Julius Kaftan et Adolf Harnack.

Harnack lui a enseigné le sens de l'histoire. Mais M. Wobbermin
s'efforce d'éviter l'historicisme de son maître, cette prétention de résoudre
la question de l'essence de la religion en se bornant à la recherche
historique, exclusivement. De Kaftan, il repousse résolument la conception
eudémoniste de la religion. Par contre, il voit dans ce que Kaftan
nommait la logique interne de la foi une tentative très heureuse de
mise au point de la méthode dogmatique.

Au point de vue philosophique, le professeur Wobbermin se réclame
de Wilhelm Dilthey et de Friedrich Paulsen. Le premier lui a fait
comprendre la richesse inépuisable de l'œuvre de Schleiermacher, mais
sans aller encore assez au fond des choses, à son sens. Le second lui a

appris à reconnaître dans Kant le véritable philosophe du protestantisme.

Avant de passer en revue les solutions les plus intéressantes que
propose M. Wobbermin aux différents problèmes qu'il aborde, nous
voulons dire un mot de sa méthode qui le conduit à ces résultats, car
c'est la méthode qui donne à la recherche son caractère et son orientation

particuliers.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 281

Commentant, voici près de quatre-vingts ans, la seconde philosophie
de Schelling, Charles Secrétan écrivait, à propos de la méthode du philosophe

de Munich (1) : « Les grandes divergences dans les résultats
obtenus nous semblent tenir surtout à l'esprit dont les investigateurs
sont animés. On trouve ce qu'on cherche : la plus belle gloire de Schelling

est peut-être d'avoir voulu ce qu'il fallait vouloir ». En écrivant
ces lignes, Secrétan entendait souligner l'importance considérable de

l'élément personnel dans le choix d'une méthode. Il avait grand'raison,
à notre sens. Chaque méthode, cela est incontestable, est déterminée

par une volonté particulière — volonté d'arriver à tel but.
Mais le facteur personne], si important soit-il, n'est pas seul à jouer

un rôle. Si la méthode est le chemin suivi pour arriver à la vérité, il est
évident que toute méthode est conditionnée aussi par la nature de

l'objet auquel elle se rapporte.
Ce sont bien là les deux éléments qui ont dicté à M. Wobbermin sa

méthode de la psychologie religieuse. Une volonté très nette, tout d'abord :

tenir compte autant qu'il est possible de toutes les données du problème ;

ce qui, à ses yeux, n'a pas été fait suffisamment jusqu'ici. Et, en second
lieu : établir une correspondance aussi exacte que possible entre la
méthode et les conditions dans lesquelles se pose le problème.

M. Wobbermin a eu des devanciers. Schleiermacher et William
James ont ouvert la voie à la méthode de la psychologie religieuse. Chez

l'un comme chez l'autre, l'intérêt se concentre sur le caractère spécifique

de l'expérience religieuse. L'un comme l'autre s'opposent résolument

à tout dogmatisme et. à tout rationalisme. Mais leur commun
déficit, c'est l'absence de sens critique et surtout de sens historique :

une psychologie purement expérimentale, se bornant à noter et à décrire
les cas individuels et sociaux, ne nous suffit pas. La recherche du vrai
exige davantage. Schleiermacher l'a pressenti. Son analyse du sentiment

religieux n'est pas tout empirique, elle est aussi spéculative : elle

part d'une conception déterminée de la conscience religieuse, et elle
tombe avec elle. Mais, malgré tout, chez lui l'analyse psychologico-
religieuse demeure à l'arrière-plan. Et c'est en cela, précisément, que
réside l'insuffisance de sa théorie.

Ce que nous devons retenir de Schleiermacher et de sa méthodologie,
c'est ceci : il a fait comprendre que la question de l'essence de la religion
est la question fondamentale de toute la recherche religieuse. En outre,
il a fait dì l'analyse psychologique de la conscience religieuse la base

méthodologique de ses recherches scientifiques.
A bien des années d'intervalle, William James a repris le programme

du théologien allemand. Il a voulu trouver le sens propre des formes
religieuses pa:' un retour à l'expérience religieuse. Mais son erreur a été

(1) Revue Suisse, t. 17, p. 664.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (n° 64 et 65, 1927). 18



282 EDMOND GRIN

de se borner à un empirisme étroit et de faire au côté historique de la
vie religieuse une place décidément insuffisante (n, 13). (2)

A côté d'erreurs très graves (il a abouti, en définitive, à rationaliser
la religion, ce qui revient à la supprimer), Ernest Troeltsch a eu des

mérites incontestables. Il a vu que la seule psychologie expérimentale
ne permet pas à la théologie systématique d'accomplir sa tâche. La
science religieuse ne s'occupe pas seulement de faits donnés, mais aussi
du contenu de ces faits, si l'on peut ainsi dire, de leur portée, de leur
vérité. L'étude expérimentale doit donc se doubler d'une étude critique :

recherche des conditions dans lesquelles s'opère la connaissance religieuse.
Ce point de vue est inattaquable, parce qu'il tient compte de la nature

spécifique de l'objet étudié, la religion.
La supériorité de la méthode de Schleiermacher, de James et

(partiellement) de Troeltsch éclats au grand jour, malgré les déficits signalés
si on les compare à trois autres méthodes.

La première croit pouvoir se borner à l'examen des origines
religieuses; ce spnt les théories animistes, totémistes, etc. Comme si l'examen

de la seule vie de l'enfant nous faisait connaître toutes les richesses,
toutes les possibilités de la vie humaine

La seconde, la méthode historique, entend découvrir l'essence de la
religion en comparant les religions diverses. Cette méthode prétend à

la complète objectivité. Mais alors comment pourra-t-on distinguer,
dans la masse des données dites religieuses, ce qui est religieux de ce

qui ne l'est pas
La troisième, qu'on pourrait appeler méthode de la norme, consiste

à prendre, comme critère, la seule religion qui, à notre conviction, est
la vraie religion — puis à juger les autres formes religieuses de ce point
de vue. Mais c'est se condamner à l'étroitesse : un chrétien ne trouvera
d'essence religieuse, dans les religions non chrétiennes, que dans la
mesure où elles ressemblent à la religion de Jésus.

On le voit, ces trois méthodes, qui ont toutes du vrai, aboutissent
toutes les trois à une impasse. Elles pèchent, ou bien par l'étroitesse
de leur base d'observation, ou bien par défaut de sens critique.

Forts de ce qui précède, nous pouvons dire ce que sera la méthode
de la psychologie religieuse. Elle est nouvelle en ce sens qu'elle est
complète. Elle s'efforce de découvrir l'essence de la religion par la
recherche de l'élément commun à toutes les expressions de la vie
religieuse. Sans doute, elle se livre aussi à l'analyse de cas particulier.,,
d'individus isolés, ou de groupes isolés. Mais ce ne sont là que moyens pour
arriver au but, plus vaste : déterminer le contenu de la conscience
religieuse humaine (i, 402).

(2) Les indications entre parenthèses dans le texte renvoient aux trois
volumes de l'œuvre systématique de M. Wobbermin.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 283

Voici du reste comment M. Wobbermin lui-même définit sa méthode :

Nous partons de l'expérience religieuse personnelle, afin d'arriver à

comprendre la vie religieuse de notre prochain. On acquiert ainsi un
sens religieux plus profond. On revient alors, avec ce sens religieux
aiguisé, à l'observation personnelle, et ainsi de suite, afin de

comprendre toujours mieux les formes et expressions religieuses de notre
vie propre — et celles qui nous sont étrangères. C'est le seul moyen
d'arriver à pénétrer les complexes religieux tels que nous les présente
l'histoire des religions et à dégager leur part de vérité (i, 408 s.).

On le voit, nous tournons dans un cercle. Nous voulons juger notre
vie religieuse personnelle sur la base des données de l'histoire
religieuse, et nous ne pouvons comprendre ces expressions historiques de

la conscience religieuse qu'à la lumière de notre conscience personnelle
Oui, nous sommes pris comme dans un engrenage : M. Wobbermin le

reconnaît sans hésiter. Mais c'est là une condition qui nous est imposée

par la nature même de notre recherche. Nous soustraire à cette
condition, ce serait fausser la vérité.

On pourrait exprimer plus simplement encore les caractéristiques de

cette méthode en disant :

1. — L'objectivité n'a rien à voir dans la détermination de l'essence
de la religion. Au rebours de Renan, M. Wobbermin déclare : Seul peut
comprendre la religion celui qui a fait l'expérience religieuse. Pour faire

œuvre scientifique, le. théologien doit être un homme « prévenu ». Seul

un chrétien peut arriver à déterminer l'essence du christianisme.
2. — La base d'observation doit être aussi large que possible. Seule

une connaissance approfondie de l'histoire des religions permet au
théologien de construire une dogmatique chrétienne.

3. — La méthode de la psychologie religieuse suppose la méthode
historique, qui, elle, demeure sur le terrain de l'histoire. Mais elle cherche

à la dépasser, en allant plus profond. Elle abandonne résolument le

terrain de l'histoire, pour faire appel à la spéculation (philosophie de

l'histoire et philosophie de la religion).
Nous dirons donc : la méthode du professeur Wobbermin, c'est en

somme l'union de l'histoire, de la psychologie et de la spéculation, avec
un accent nettement religieux. Le professeur de Gœttingue est tout à

fait dans l'esprit de Schleiermacher. Mais mieux que l'auteur des

Reden, il affirme les droits de l'histoire, et la relation constante entre
le subjectif et l'objectif. Ainsi, mieux que Schleiermacher encore, il
met sa théologie à l'abri du reproche de subjectivisme.



284 EDMOND GRIN

Quelques résultats de la méthode.
L'essence de la religion.

Selon Schleiermacher, chacun le sait, l'essence de la religion, c'est un
sentiment d'absolue dépendance. Ou encore, si nous voulons reprendre
les termes mêmes du § 4 de la Glaubenslehre, nous dirons : Pour
Schleiermacher, l'essence de la piété réside dans ce fait, que nous nous
sentons absolument dépendant ; ou, ce qui revient au même, nous
sommes conscient d'être en relation directe avec Dieu.

A première vue, cette théorie, qui repose sur l'expérience
religieuse et qui détermine d'un coup l'objet de la religion : l'Etre qui
enveloppe tout, et la nature de la relation de l'homme avec cet objet,
cette théorie paraît très simple et très juste. Et pourtant, à combien de
discussions et de malentendus n'a-t-elle pas prêté

Que prouvent ces malentendus Que la définition de Schleiermacher
n'est pas suffisante. Elle ne va pas assez au fond des choses. Nous lui
adresserons les mêmes reproches que ceux que nous avons adressés

plus haut à sa méthode : 1° examen insuffisant de l'histoire des

religions, surtout de la religion des peuples primitifs, 2° intervention
prématurée de la spéculation.

Tenant la balance aussi égale que possible entre les données de l'histoire

et celles de l'expérience religieuse, nous transformons comme
suit la définition de Schleiermacher : « Il faut voir l'essence de la
religion dans la relation de l'homme avec un monde supérieur, auquel il
croit, que la foi lui fait pressentir, et dont il se sent dépendant. » En
effet, contrairement à ce que pensait Schleiermacher, en religion, la
relation est le fait premier. Le sentiment de dépendance n'est qu'un
produit, un résultat de ce fait (n, -139).

En veut-on des preuves Elles abondent. L'expérience religieuse,
d'abord, vient à l'appui de cette thèse. L'histoire de la prière, ensuite,
parle dans le même sens. Déjà chez les primitifs, nous trouvons la
prière-appel et la prière-conversation, pour parler comme Friedrich
Heiler. Ce sont tant de gestes, usités dans la prière, et qui témoignent
d'une analogie très grande avec le salut, ou telle autre coutume des

relations sociales. C'est enfin l'emploi si fréquent, dans l'invocation des

esprits ou des dieux, des noms de parenté, spécialement du nom de

père. Des formules comme celle-ci, par exemple : « O mon père, mon
père, ma mère Isis ». Et quand le sacrifice s'ajoute à la prière, c'est
encore l'affirmation de la relation entre l'homme et la divinité qui est
le motif dominant. Dans le culte védique, nous trouvons des invocations
comme celle-ci : «O roi Soma, sois-nous propice Nous sommes unis à

toi, sache-le... Ne nous livre pas, par caprice, à l'un de nos ennemis »

(n,142).



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 285

Cette preuve faite, nous pouvons nous tourner vers l'objet de la
religion. Nous avons dit : un monde supérieur. Par quoi nous entendons
simplement : une réalité qui dépasse le monde sensible.

Cette définition ne dit-elle pas trop peu Le mot Dieu ne doit-il pas
figurer dans toute définition de l'essence de la religion, marquant par
là la nécessité d'une notion personnelle du rapport religieux M.
Wobbermin ne le pense pas. D'abord, nous pouvons avoir une relation
personnelle avec des valeurs impersonnelles : par exemple la patrie, la
science, l'art. Et, d'autre part, la foi théorique en un Dieu ne fonde pas
nécessairement une relation d'ordre religieux. Le bouddhisme le prouve,
avec ses dieux mythologiques qui appartiennent au monde du devenir
et de la souffrance — et qui, tout comme l'homme, ont besoin d'une
rédemption (n, 184, 186 s.).

Notre définition : un monde supérieur, ne dit pas trop non plus.
Quoi qu'on puisse prétendre, l'affirmation de la transcendance appartient

bien à l'essence de la religion. On objecte le bouddhisme, qui,
soi-disant, ne connaît pas de monde supérieur. Mais l'ordre éternel des
choses que suppose le bouddhisme, ordre d'après lequel se déroulent
la succession des âges du monde et la venue des Bouddhas — cet ordre
éternel n'est-il pas une sorte de monde supérieur — On objecte la
religion des primitifs : mais tout culte des ancêtres suppose une relation
avec un monde suprasensible.

Conclusion : nous pouvons nous en tenir à notre définition. C'est une
simple transformation de celle de Schleiermacher. En somme, elle

n'apporte pas d'éléments nouveaux. Elle se borne à les ordonner
différemment. Mais il nous faut aller plus loin encore : compléter,
développer si l'on veut, la définition de Schleiermacher. Car le sentiment

religieux ne s'épuise pas dans le sentiment de dépendance.
Le sentiment religieux, c'est en somme la résultante de deux

sentiments : se sentir dominé, d'une part, et se sentir soulevé, d'autre
part. L'Ancien Testament parlait de la crainte de Dieu. C'est bien
cela : le respect en face de quelque chose qui nous ploie — mais qui, en
même temps, nous élève et nous rend heureux. Or tout cela ne ressort
pas assez nettement de la définition de Schleiermacher.

Bien entendu, nous conserverons soigneusement le sentiment de

dépendance. Il est fondamental, en religion. C'est celui qui s'exprime
d'une façon insurpassable dans le psaume cxxxix, par exemple :

Tu m'entoures par derrière et par devant
Et tu mets ta main sur moi.
Où m'en irais-je loin de ton esprit
Où fuirais-je loin de ta face
Si je monte aux cieux, tu y es.
Si je me couche au séjour des morts, t'y voilà



286 EDMOND GRIN

Si je prends les ailes de l'aurore
Et que j'aille à l'extrémité de la mer,
Là encore ta main me conduira
Et ta droite me saisira...

Le voilà, dans toute sa profondeur, et dans toute sa beauté, le sentiment

de dépendance. Mais, sur cette base, deux sentiments se développent.

En rapport étroit avec lui, sans doute. Mais pourtant différents
de lui : le sentiment de sécurité (Geborgenheitsgefuhi) et le sentiment
de désir (Sehnsuchtsgefühl) (n, 221). On les trouve souvent réunis dans

un même psaume. Pensons, par exemple, au début et à la, fin du

psaume xlii :

Comme le cerf soupire après l'onde rafraîchissante
Ainsi mon âme crie à toi, ô Dieu.
Mon âme a soif de Dieu, du Dieu vivant.
O Dieu, quand sera-ce que mes yeux verront ta face
Pourquoi t'abats-tu, mon âme, et gémis-tu au dedans de moi
Espère en Dieu : je le louerai encore,
Il est mon salut et mon Dieu.

Si ces trois sentiments, de dépendance, de sécurité et de désir, ne

s'expriment pas toujours aussi nettement que dans les Psaumes, on les

retrouve pourtant toujours, à des degrés divers, dans toute l'histoire
des religions. A cet égard, prière et sacrifice sont de nouveau de
première importance. Ils nous montrent l'homme en relation avec un
monde supérieur, monde dont l'homme se sent dépendant, dans la
protection duquel il se sent à l'abri, et qui lui apparaît comme but
suprême de tous ses désirs. Ecoutez par exemple cette prière. Elle
nous montre à quel degré d'intensité le sentiment du désir peut s'élever
dans le culte des morts et dans le culte des ancêtres :

Père, Mère Frère Vous m'avez laissé seul, et je souffre Venez donc,
et conduisez-moi loin d'ici, afin qu'auprès de vous je trouve le repos

Et quelle profondeur religieuse dans cet hymne des Incas du Pérou :

O créateur du monde O créateur des hommes
Maître de tous les maîtres

C'est vers toi, vers toi seul que, dans ma faiblesse, je viens,
rempli du désir de te connaître — et de te comprendre.

Viens donc, Toi qui es grand comme les cieux,
Toi qui es le Maître de toute la terre,
Le créateur de toutes choses, le créateur de l'homme
C'est toi que je prie sans cesse.
C'est toi que je cherche, afin de te voir...

Le désir religieux, il est plus net encore dans le christianisme. Il a

atteint son point culminant dans le cri de saint Augustin :



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 287

Fccisti nos ad te, Domine, et inquietum est cor nostrum, donec requiescat
in te

Allons un peu plus avant encore dans notre analyse psychologique :

Mettons le sentiment de sécurité, dont nous venons de parler, en relation

avec l'objet du désir religieux. Cette relation nouvelle nous amène
à reconnaître cet objet comme règle suprême de la vie. D'autre part,
le sentiment du désir, mis en rapport avec la puissance protectrice,
donne naissance à une tendance nouvelle : le besoin d'une vie plus riche
et plus haute, dont le point culminant est la félicité. Conscience d'une
règle de vie — ou conscience du devoir, d'une part, aspiration à la
félicité, d'autre part, sont donc eux aussi deux éléments constitutifs de

la conscience religieuse.
L'histoire des religions vient à l'appui de nos dires. L'aspiration à

la félicité se retrouve à tous les degrés du développement religieux.
Cela est vrai même pour le bouddhisme. Le désir du Nirvana n'est-il
pas cela C'est dans la bouche du meilleur disciple de Bouddha,
Sâriputta, qu'on trouve ces mots : « Le Nirvana, c'est la félicité
suprême ; le Nirvana, c'est la félicité. » Et le Dhammapada, qu'on considère

à juste titre comme le miroir le plus fidèle des sentiments
bouddhiques, vient confirmer ce jugement : plusieurs des proverbes qu'il
renferme décrivent le Nirvana comme le bonheur suprême. En outre,
toute l'orientation de ce document confirme cette façon de voir (n, 232).

A côté de ce besoin de félicité, nous avons mentionné le sentiment
du devoir comme faisant partie de l'essence de la religion. Si cela est
vrai, religion et morale sont l'une avec l'autre dans un rapport étroit.

Rudolf Otto s'oppose nettement au point de vue de Wobbermin. Dans
son livre Le Sacré (l), il considère comme l'essence de la religion ce

concept particulier qu'il a nommé das Numinöse, c'est-à-dire « le
sacré moins son élément moral » (2). Cela étant, pour Otto, l'élément
moral n'appartient donc pas directement, et par nature, à l'essence
de la religion. Au contraire, pour découvrir cette essence dans toute
sa pureté, il faut en écarter tout élément d'ordre moral.

Sans doute, il ne faut pas oublier qu'Otto cherche à distinguer
soigneusement, en religion, ce qui est rationnel de ce qui ne l'est pas. Et
par rationnel, il désigne ce qui est susceptible d'être saisi par
l'entendement. Mais, même à ce point de vue particulier, il a tort.
Incontestablement, toutes les doctrines morales sont rationnelles. Mais le sentiment

moral qui est à la base de ces doctrines, est-il forcément « rationnel

» Nous ne le pensons pas. Non : il importe de distinguer nettement
entre les idées morales particulières, telles que nous les présente l'évo-

(1) Voir notre étude sur M. Otto dans cette Revue, t. xi (1923), p. 42
à 53.

(2) Das Heilige, 8e éd., p. 6.



288 EDMOND GRIN

lution historique de l'humanité et le phénomène moral originel. Les

premières n'appartiennent en aucun cas à l'essence de la religion. Mais
si différentes qu'elles puissent être suivant les peuples et suivant les

époques, elles supposent à leur base la conscience d'une norme, d'une
règle, d'un devoir : le sentiment d'être lié, dans la vie, à telles ou telles
obligations. Sur cette base se développe alors la vie morale de l'humanité,

dans toute sa diversité et dans toute sa richesse. C'est ce qui
permet à M. Wobbermin d'écrire (en opposition complète avec son
collègue de Marbourg) : Partout où la religion s'éveille — et illumine des

âmes —, partout aussi surgit la conscience du devoir. Car le simple
effroi devant des fantômes n'est pas encore de la religion (n, 235 à 240).

En résumé, la définition de M. Wobbermin est celle-ci : L'essence de

la religion, c'est la relation de l'homme avec un monde supérieur
auquel il croit, dont il se sent dépendant, dans la protection duquel il
se sent à l'abri, et qui est pour lui le but de son aspiration suprême.
Dans cette « trinité » de sentiments (remarquons le terme, il reviendra) :

sentiment de dépendance, sentiment de sécurité et sentiment de désir,
nous distinguons un sentiment, fondamental : celui de dépendance.

Entre le sentiment de sécurité et celui du désir viennent s'insérer
l'aspiration à la félicité et la conscience du devoir.

C'est là non pas une démolition du point de vue de Schleiermacher,
mais, bien un développement de sa façon de voir. Son unique erreur fut
de s'arrêter presque exclusivement à l'unité synthétique du sentiment
de dépendance, et de laisser le reste — tout le reste — inobservé.

L'essence de la religion et les formes religieuses historiques.
Essai d'une classification des religions.

Sur ce point-ci, plus peut-être que sur tout autre, éclate l'insuffisance

de la théorie de Schleiermacher. Le théologien berlinois affirme
que le sentiment de dépendance absolue, étant tout à fait simple,
n'offre pas matière à des variations (1). S'il y a des variations dans les

conceptions religieuses, elles ne proviennent pas du principe religieux
lui-même, mais sont choses adventices, venant du dehors : actions du
monde sensible sur la conscience religieuse.

Tel n'est pas l'avis du continuateur de Schleiermacher.
Remarquons-le : la multiplicité des religions est un fait. Elle pose

un problème. Si, pour résoudre ce problème, nous recourons à l'explication

de Schleiermacher, c'est un aveu de défaite de la part de notre
méthode. Si elle est vraiment féconde, cette méthode, elle doit trouver
l'explication du fait en question dans le principe de la religion lui-
même — et non pas au dehors (n, 258).

(1) Der christliche Glaube, 2e Aufl., § 5, 3.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 289

Il nous faut un critère de classification. Tenant compte de la double
transformation que nous avons fait subir à la définition de Schleiermacher,

nous établissons tout naturellement deux doubles critères de

division :

Les idées de révélation et de salut, tout d'abord. En effet, dans une
mesure variable, toutes les religions, et tous les hommes religieux, se

réclament d'une révélation, soit actuelle, soit passée. D'autre part,
toutes les religions promettent à leurs adeptes un certain salut. Ce

double fait, surabondamment constaté par l'histoire, a sa base dans
l'essence même de la religion. Si l'essence de la religion consiste comme
nous l'avons dit dans la relation de l'homme avec un monde supérieur,
alors ces deux idées de révélation et de salut sont nécessairement données

: d'une manière ou d'une autre, ce monde supérieur parvient à la
connaissance de l'homme et se révèle à lui. Sans cette révélation, la
religion manquerait de pôle objectif. D'autre part, sur la base de cette
révélation, l'homme se tourne vers le monde supérieur. Il espère et
attend de lui ce que l'existence quotidienne ne lui offre pas. Enfin, en
se donnant à lui, il compte trouver la satisfaction de ses besoins les

plus profonds. Sans ce désir d'un salut, la religion manquerait de pôle
subjectif. Suivant donc que l'accent est placé sur l'une ou sur l'autre
de ces deux notions, nous distinguons : les religions de révélation
(Offenbarungsreligionen) et les religions de salut (Heilsreligionen).
C'est là notre premier critère de classification.

Voyons maintenant le second :

Nous avons noté précédemment que, sur le double sentiment de

sécurité et de désir viennent se greffer, alternant l'une avec l'autre,
l'aspiration à la félicité et la conscience du devoir. C'est sur cette
alternance que nous nous fondons pour distinguer encore, au sein de la
vie religieuse, deux tendances fondamentales : la tendance mystique
et la tendance éthique ou morale. Suivant les cas, l'une ou l'autre de

ces tendances prédomine (n, 263 s.).
Nous avons relevé quatre tendances toutes générales. Essayons

maintenant de distinguer des groupes :

Dans l'ensemble des religions, Schleiermacher comptait trois degrés :

fétichisme, polythéisme, monothéisme.
Et pourtant il dit quelque part : Les formes de la piété qui font

dépendre tout le fini d'une grandeur unique, occupent le sommet de

l'échelle. Toutes les autres formes de la piété se comportent vis-à-vis
des premières comme des subordonnées. Il y a là une intuition psychologique

admirable. Mais ce jugement, en bonne logique, doit conduire
à une classification en deux groupes et non pas en trois. En effet,
parler comme Schleiermacher vient de le faire, c'est reconnaître que
l'unité de la conscience religieuse, ou sa non-unité, constitue le vrai
principe de division. Voilà pourquoi, fidèles à l'esprit de Schleiermacher,



290 EDMOND GRIN

mais tirant de ses prémisses une conséquence qu'il n'a pas su tirer,
nous distinguons, après les tendances diverses mentionnées plus haut,
deux grands groupes : les religions d'unité (Einheitsreligionen), et les
religions de pluralité (Vielheitsreligionen) (n, 261, 263).

En somme, c'est bien l'opposition établie généralement entre
religions polythéistes et religions monothéistes. Mais cette terminologie
conventionnelle n'est pas exactement la nôtre : Les religions de
pluralité ne sont pas toutes «polythéistes», au sens usuel du terme (1).
Et, réciproquement, les religions « d'unité » ne peuvent pas toutes se

ranger parmi les religions « monothéistes » (2).
Entrant ensuite dans le détail, M. Wobbermin distingue dans

les religions de pluralité : les religions primitives et les religions
populaires.

Les religions primitives ne nous offrent que des manifestations isolées
du monde supérieur. Ces manifestations ne forment jamais un tout.
Elles appartiennent presque exclusivement au monde de la nature. La
tendance morale de la religion demeure tout à fait à l'état de germe,
Par contre, la tendance mystique est très nettement marquée. Mais,
à ce degré-ci du développement religieux, religion et magie sont encore
étroitement liées.

La caractéristique des religions populaires réside dans ce fait : La
révélation du monde supérieur ne se découvre plus exclusivement dans
les phénomènes de la nature, mais surtout dans l'organisation de la
vie du peuple. Les notions morales, les institutions juridiques lui sont
attribuées. Le salut religieux, c'est le bonheur des divers groupes
sociaux : famille, village, pays. La tendance morale s'accentue. La
tendance mystique demeure au second plan.

Passons maintenant aux religions d'unité, apparentées aux religions
populaires. Nous trouvons tout d'abord les religions légalistes. Le salut
dépend de la possession d'une Loi. L'observance de cette Loi assure
l'aide et la protection de la divinité suprême, derrière laquelle les autres
divinités s'éclipsent peu à peu, jusqu'à disparaître totalement. La
tendance morale est très nette. A cette classe de religions appartiennent

le judaïsme, l'islamisme, le confucianisme, le parsisme (du moins
dans une large mesure), le catholicisme romain (tout au moins une de

ses tendances) et le déisme.
En face des religions légalistes se dressent en quelque sorte les

religions contemplatives. Pour elles, le salut consiste en ceci : le monde
supérieur s'ouvre lui-même à l'homme. L'âme humaine, si l'on préfère,
est élevée dans la sphère du monde supérieur. Le but de la religion,
c'est de faire échapper l'être au monde fini de la nature, à sa misère et

(1) Par exemple le fétichisme magique.
(2) Par exemple, le bouddhisme primitif.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 291

à son néant, et de la conduire dans une sphère d'existence plus élevée.
La tendance mystique de la vie religieuse atteint ici son point culminant.

Elle menace même l'élément moral. Dans ce groupe-ci, nous
trouvons en premier lieu le bouddhisme, dans la mesure où il est «

religion ». En second lieu, le panthéisme religieux et, troisièmement, la
mystique religieuse. Panthéisme et mystique, bien entendu, n'ont
pas nécessairement un caractère religieux. Ils ne sont pas, en soi, des

religions. Mais bien des manifestations particulières accompagnant
telle ou telle religion.

Quant au christianisme, M. Wobbermin ne le « classera » que quand
il aura défini son essence. C'est ce que nous allons faire avec lui.

L'essence du christianisme.

Le problème de l'essence du christianisme date de la Réformation ;

il ne pouvait pas se poser dans le cadre du catholicisme. Pour la
religion romaine, la solution est donnée d'avance par la théorie de l'Eglise.
Hors de l'Eglise, pas de salut, voilà qui rend superflue, ou du moins
tout à fait secondaire, toute recherche relative à l'essence du
christianisme, et même à l'essence de la religion.

La Réforme a modifié les choses en nous donnant une nouvelle
théorie de l'Eglise. C'est à Schleiermacher que revient l'honneur
d'avoir posé la question de l'essence du christianisme d'une façon à

la fois religieuse et scientifique. Le premier, il a vu qu'il y avait là un
problème théologique.

Pour résoudre ce problème, on ne peut pas s'en tenir exclusivement
à la prédication de Jésus, telle que nous la donne le Nouveau Testament.

Cette prédication à elle seule n'est pas, et n'a jamais été la
religion chrétienne. Elle ne peut donc pas être prise comme norme de

détermination relativement à l'essence du christianisme. Cette
détermination exige une recherche historique infiniment vaste.

Cette religion chrétienne, qu'est-elle à son origine Le christianisme
est né du fait que les premiers disciples, après la mort de Jésus — et à

la suite des expériences de Pâques — se sont groupés en une communauté,

communauté que l'esprit de la Pentecôte est venu vivifier et
séparer définitivement du judaïsme.

Les membres de cette communauté primitive possédaient une
certitude fondamentale : Dieu n'a pas laissé son serviteur Jésus dans
la mort. Il l'a ressuscité et élevé à sa droite, comme guide, comme
Sauveur, en un mot, comme Christ. A son retour, tout prochain, il
jugera les vivants et les morts.

L'essentiel, dans cette foi nouvelle, ce n'étaient pas les perspectives
eschatologiques : le judaïsme contemporain les connaissait lui aussi.

L'élément essentiel, c'était bien plutôt un monothéisme d'ordre moral,



292 EDMOND GRIN

tout semblable à celui qui s'exprime dans l'Ancien Testament par ces

mots : « Ecoute, Israël, le Seigneur notre Dieu est l'unique Seigneur »

(Marc xn 29). Mais ce monothéisme, déjà strict, est encore renforcé

par le fait qu'on attribue, religieusement parlant, une valeur décisive à

la personne de Jésus. Il est le Messie, revêtu de l'esprit de Dieu, le
Sauveur envoyé à l'humanité pour la guider sur le chemin de la vie
éternelle et pour la juger à la fin des temps. Par là, la foi à une éternité
personnelle vient se lier étroitement avec la foi au Dieu unique. Dieu
ressuscite le Sauveur des hommes pour le faire participer, avec lui,
à la vie éternelle. Cela afin que les croyants aient un guide pour les

amener à cette communion avec leur Dieu. On le voit : par là-même,
la foi en Dieu prend un caractère beaucoup plus personnel que dans
l'Ancien Testament et que dans le judaïsme contemporain.

Ce caractère personnel de la foi en Dieu lui donne aussi son caractère

absolu. Non seulement le « Père qui est au ciel » est le Dieu unique,
derrière lequel disparaissent les divinités nationales : il est le seul. Mais
il est aussi le seul bon : dans l'ordre moral, le monothéisme s'accentue
également. Nous arrivons donc à ceci : Dieu, personnalité vivante, est
le Maître de toute la réalité ; en effet, il est le créateur de cette réalité
et il est aussi le but vers lequel elle marche. Tout vient de lui, tout va
à lui. Le Dieu créateur et le Dieu rédempteur ne font qu'un : les hommes,

couronnement de la création, sont ses créatures, destinées par
ce fait même à la vie éternelle.

Cette volonté de rédemption, Dieu l'accomplit par son Christ. Non
pas d'une façon soudaine : toute l'histoire en est la préparation et
très spécialement l'histoire d'Israël. Déjà dans les temps les plus
anciens ; déjà au moment où l'Eternel disait à Abraham : « Quitte ton
pays et ta parenté, et va dans un pays que je te montrerai » — déjà à

ce moment-là, Dieu préparait la venue du Christ. Ainsi donc, entre la
création et la rédemption s'étend toute l'histoire humaine. Le Dieu
créateur agit dans cette histoire ; en elle et par elle il accomplit son
dessein rédempteur. Toute l'histoire humaine se concentre dans l'histoire

religieuse, et l'histoire religieuse trouve son couronnement dans
la personne du Christ.

Le Dieu créateur est en même temps un Dieu rédempteur. Il «

rachète » les hommes en agissant dans l'histoire. Voilà le monothéisme
« trinitaire » du christianisme primitif, tel que l'analyse psychologique
le découvre dans les sources les plus anciennes.

Dans le quatrième évangile, c'est aussi le monothéisme strict qui
règne. La foi en Jésus « Fils de Dieu » s'identifie avec la foi en Dieu
lui-même : « Celui qui croit en moi, croit non pas en moi-même, mais
en Celui qui m'a envoyé » (Jean xn 44). La formule paulinienne :

« Pour nous, il n'y a qu'un seul Dieu, le Père, de qui viennent toutes
choses, et pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par
qui sont toutes choses et par qui nous sommes » (I Cor. vm 6) manque



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 293

sans doute comme telle. Mais tout l'esprit du quatrième évangile
exprime la même vérité.

Dans l'épître aux Hébreux, et dans tout le Nouveau Testament, nous
trouvons un monothéisme tout semblable. Occasionnellement, seulement

(II Pierre i 1 et Tite n 13), on parle de « notre Dieu et Sauveur
Jésus-Christ ». Mais, pour sortir du monothéisme strict du christianisme

primitif, il faut aborder les écrits extra-canoniques. Et cette
constatation nous amène à une nouvelle notion du Canon : est canonique,
non pas, comme l'affirmait Luther, tout écrit qui nous « montre Jésus »

— mais bien tous les écrits du Nouveau Testament qui, dans leur
ensemble, nous présentent le monothéisme trinitaire de Jésus-Christ
(m, 131).

Ce Dieu unique, auteur, moteur et but de toutes choses, quel est-il
Il est avant tout Père. Sans doute, il l'était déjà dans l'Ancien Testament.

Mais exclusivement au sens de Deut. xxxn 6 : Dieu créateur,
Dieu propriétaire d'Israël. Ce n'est que dans le Nouveau Testament que
ce terme de Père prend son sens complet de personnalité morale et
spirituelle. Cette personnalité morale s'associe à tous les détails de la vie
humaine : elle donne à l'homme son pain de chaque jour; elle lui envoie
les tentations pour l'éprouver. Et pourtant, elle est quand même le
Dieu transcendant. Elle n'est pas emprisonnée dans la sphère du fini.
Auteur de tout, but suprême de tout, elle est le Maître absolu de toute
la réalité. Nous pouvons donc relever ces trois « moments » essentiels
dans la notion chrétienne de Dieu : transcendance, personnalité morale,
immanence. Loin de s'exclure, transcendance et immanence se postulent

l'une l'autre. C'est là la particularité du christianisme. En effet,
la notion du Dieu personnalité morale, du Dieu-Esprit, constitue le

pont entre les deux. La transcendance, c'est la volonté d'amour du
Dieu saint envisagée comme la puissance suprême, dominant tout et
conditionnant tout. L'immanence, c'est cette même volonté sainte,
envisagée comme puissance de vie, pénétrant jusqu'au cœur de
l'universelle réalité.

Quittons maintenant le terrain du Nouveau Testament pour aborder
le christianisme dans toute son étendue. Quelle est l'essence religieuse
commune à tous les rameaux de l'arbre chrétien

Le professeur Wobbermin se livre à une intéressante comparaison

des trois symboles œcuméniques : Symbole des apôtres, Symbole
de Nicée, Symbole d'Athanase. Nous ne pouvons pas entrer, ici, dans
le détail de la discussion. Disons seulement que, pour faire le départ
entre ce qui est œcuménique et ce qui ne l'est pas, M. Wobbermin
élimine d'emblée : 1° tous les points litigieux, 2° tous les points qui se

rapportent aux éléments contestés. Son examen l'amène aux huit
conclusions suivantes, relativement à la caractéristique du christianisme

des Symboles :

1. La religion chrétienne s'est élevée sur la base de la foi de l'Ancien



294 EDMOND GRIN

Testament, modifiée par l'influence de Jésus. Dans le christianisme, il y
a union étroite de la religion et de la morale (commandements du Décalogue

et commandement d'amour donné par Jésus). Religion personnelle

et de rédemption, le christianisme vise non seulement à racheter
l'homme du péché et de la coulpe, mais aussi à libérer l'homme des
liens du monde sensible, tout en lui donnant pour tâche de travailler
dans ce monde, afin de le faire, le plus possible, conforme à la volonté
de Dieu.

2. La religion chrétienne est caractérisée par un monothéisme strict.
3. Dieu est le créateur de tout.
4. L'homme a besoin de rédemption et il est « rédemptible ».

5. Il y a intimité d'essence religieuse et morale, entre Jésus et Dieu.
6. Le commencement et la fin de la vie terrestre de Jésus-Christ, la

naissance miraculeuse et la résurrection, sont des représentations
empruntées au monde sensible, et destinées à aider à faire comprendre la
divinité de Jésus-Christ.

7. L'espérance eschatologique de la religion chrétienne est œcuménique

dans la mesure seulement où elle se rapporte à la vie éternelle
(communion avec Dieu). Toute détermination plus précise sur la manière
dont cette expérience sera réalisée n'est pas œcuménique.

8. La seule trinité œcuménique, c'est la trinité concernant la
révélation : autrement dit, la certitude que Dieu s'est fait connaître aux
hommes, qu'en Jésus-Christ il leur a donné la révélation suprême, et
que cette révélation se poursuit par l'œuvre du Saint-Esprit. A quoi
nous pouvons ajouter une trinité « ontologique » : la triple certitude
que Dieu est le maître de tout, qu'il agit dans le monde, enfin qu'il est
la fin de toute vie spirituelle.

Rapprochant maintenant les données du Nouveau Testament de

celles des Symboles, le professeur Wobbermin en arrive à la conclusion

suivante, relativement à l'essence du christianisme :

Le monothéisme trinitaire chrétien, c'est la foi en un Dieu de qui
sont venues toutes choses, par qui elles subsistent, et vers qui elles

tendent. Dieu inconditionné, mais conditionnant tout ; pénétrant l'histoire

de sa volonté vivante ; agissant comme personnalité spirituelle
et morale ; qui nous a envoyé Jésus-Christ comme Rédempteur et
Sauveur, puis l'a élevé à Lui par la résurrection après sa mort sur la
croix, afin que Jésus-Christ devînt le guide vers la vie éternelle pour
tous ceux qui se laissent conduire par lui, confiants dans l'amour de

Dieu, et adoptant comme règles de vie la trinité morale de l'apôtre :

foi, espérance, amour (m, 261).

La vérité du christianisme.

A la lumière de ce qui précède, nous pouvons aborder brièvement
maintenant quelques points fondamentaux de la dogmatique chrétienne:



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 295

Foi et histoire. — Le problème du mal. — Création et évolution. —
Providence et miracle.

Foi chrétienne et histoire. La foi chrétienne voit dans la vie de celui

qu'elle nomme le Sauveur, la révélation suprême de Dieu. La religion
chrétienne est donc une religion historique. C'est dire que foi et histoire
entrent l'une avec l'autre dans un contact étroit.

La première question qui se pose à nous, c'est celle de l'historicité de

la personne de Jésus-Christ. On connaît les témoignages extra-chrétiens
relatifs à l'existence du Christ. La plupart ne prouvent rien. Même le
fameux témoignage de Josephe, admis pourtant aujourd'hui encore

par la majorité des théologiens catholiques : « En ce temps-là vivait
Jésus, un homme sage, si tant est qu'on puisse l'appeler un homme... »

Là l'interpolation chrétienne est par trop évidente Non, une seule

preuve peut être avancée : L'activité de Jésus se poursuit aujourd'hui
encore au milieu de nous. Or nous sommes reliés par une chaîne
ininterrompue à la chrétienté primitive. Et tous les membres de cette
chrétienté primitive nous affirment que la personne de Jésus a été,
dans leur vie, comme un tournant décisif. Ce fait donne à l'historicité
de la personne du Christ une certitude historique, c'est-à-dire la plus
haute vraisemblance. Rien de plus. Car tout ce qui est du domaine
historique est et demeure relatif. La foi, qui s'éclaire par l'histoire, ne

peut donc en aucun cas se fonder sur l'histoire. Elle appartient, elle, à

la sphère de l'absolu.
Même point de vue au sujet de la résurrection. Incontestablement,

la foi des disciples a dépendu de leur certitude de la résurrection de

Jésus. Mais quel est le point de contact entre la foi et l'histoire,
relativement à la résurrection Ce n'est pas le fait lui-même : Paul, le plus
ancien témoin, fait état non pas de la résurrection, mais des « apparitions

». Ce n'est pas davantage le tombeau vide : historiquement, le
tombeau vide ne prouve rien. Par contre, la certitude des disciples, la
certitude que Jésus est ressuscité, cela est un fait historique. Les
« apparitions » voilà le point sur lequel foi et histoire entrent en contact.

Mais quel corps avait Jésus, quand il « apparaissait » Le même

corps que durant sa vie, comme le veulent les évangiles Mais alors>

sa prétendue mort ne fut qu'apparente — ou bien nous sommes en
pleine magie — Un corps spirituel, comme le veut l'apôtre Paul
Mais on se débat alors dans des difficultés inextricables. Non : tout
cela prouve surabondamment que ces « apparitions » furent des
expériences intimes, intérieures, grâce auxquelles les disciples sont parvenus
à la conviction que Jésus n'était pas mort. Des illusions, alors Non
pas. Mais, sur ce point-là comme dans la vision du chemin de Damas

par exemple, visions et auditions sont choses secondaires. L'essentiel,
c'est l'expérience intérieure. Et M. Wobbermin conclut : La foi chré-



296 EDMOND GRIN

tienne, qui est constituée par la foi en Jésus-Christ, naît d'une persuasion

tout intime. Elle naît de la rencontre spirituelle avec la personne
de Jésus. Pour celui qui a « vécu » cela, la foi est absolument indépendante

des résultats de la critique (m, 296).

Le problème du mal. Nous avons donné comme but final à l'existence
de l'homme la communion toujours plus complète avec Dieu —
commencement, dès ici-bas, de la vie éternelle. Le mal, au point de vue
chrétien, ce sera donc, comme le disait Luther, la révolte contre le

plus grand commandement : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cœur, de toute ton âme, et de toute ta pensée. C'est dire que
l'assouvissement des instincts, des passions n'est pas mauvais en soi. Cet
assouvissement devient mal dès que l'homme prend comme but la
jouissance attachée à cet assouvissement (m, 329).

Ce mal, d'où vient-il De Satan Alors nous aboutissons au dilemme :

ou bien Satan est une puissance égale à Dieu, ce qui nous ramène en
plein dualisme — ou bien Satan est dans la dépendance de Dieu.
Mais alors, il est une créature, comme toutes les autres, et issue de la
volonté de Dieu...

Contre l'une et contre l'autre de ces solutions, la conscience morale

proteste. L'homme a beau reconnaître le rôle des influences extérieures
qui le poussent au mal, malgré tout, il se sent responsable ; il aurait pu
faire autrement. C'est, dire que la solution du problème du mal ne se

trouve que dans l'affirmation de la liberté de notre volonté.
La liberté morale, notons-le d'emblée, n'a rien à voir avec la fameuse

indifférence de la scolastique (Liberum arbitrium indifferentiee). La
volonté qui se décide sans motifs est une pure fiction. C'est une erreur,
aussi, de croire que la volonté soit toujours indépendante des circonstances

(m, 333). Les différents actes de volonté sont toujours plus ou
moins liés entre eux. C'est là la vérité incontestable, mais partielle, du
déterminisme. Partielle, disons-nous. En effet, le principe de causalité
n'épuise pas toute la réalité. Dans cette réalité, le monde de la liberté
a lui aussi sa place. Il dépasse et domine celui de la causalité. La théorie

de la relativité de la physique moderne vient appuyer cette thèse.
Seulement, ne l'oublions jamais, la science à elle seule ne peut pas

démontrer la réalité de cette liberté morale. Tout ce qu'elle peut faire,
c'est montrer sa possibilité (m, 340).

Par contre, la foi peut et doit aller plus loin. Elle ouvre la voie à

une liberté toujours plus complète, la liberté des enfants de Dieu,
réalisée par la communion toujours plus parfaite avec Dieu. La volonté
humaine devient libre dans la mesure où elle se livre, jusqu'à la dépendance

complète, à la volonté de son Dieu. Seul ce point de vue permet
au chrétien de reconnaître le bien fondé et des théories déterministes
et des théories indéterministes.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 297

Mais alors que devient la grâce, demandera-t-on peut-être Elle ne
disparaît pas. La liberté humaine, au sens chrétien, est un don de la
grâce. Car l'homme ne peut entrer dans la communion divine que par
un effet de la grâce de Dieu.

Création et évolution. L'idée chrétienne de la création s'exprime
admirablement dans cette parole de Luther : « Ich glaube, dass mich Gott
geschaffen hat samt allen Kreaturen » (m, 349). C'est la première des

affirmations du monothéisme trinitaire : Tout vient de Dieu. On le voit,
pareille « foi » n'exclut aucunement la possibilité d'un développement.
Il importe de distinguer toujours, nettement, entre les représentations
de détail et la valeur religieuse de cette idée de création. Le croyant
chrétien considère le monde entier, dans chacun de ses moments,
comme dépendant de Dieu. Rien de plus. Donc cela ne s'oppose pas à

l'idée d'évolution. Peu importe que l'on considère l'évolution comme
un développement continu et progressif, ou comme une ligne présentant

des interruptions, des sauts... Cela, c'est affaire de science, et non
de foi.

De même, la question de l'origine de l'homme, ou de l'âge de la race
humaine... Le comment importe peu à l'âme religieuse, pourvu que
Dieu soit « au commencement ». Et cette affirmation-là est indépendante

des données do la science.

Providence et miracle. Qu'est-ce, en somme, que la foi à la Providence

C'est la certitude que tout ce qui arrive à l'homme, sans aucune
exception, peut et doit être un moyen de communion vivante avec
Dieu, parce que tout ce qui arrive est ordonné par Dieu, le Maître. Cela
revient-il à dire qu'il faille se courber devant la fatalité Non pas. Car
il faut que l'homme adhère volontairement, et joyeusement, à la leçon
des événements. Faute de quoi, cela n'engrène pas, si l'on peut
s'exprimer ainsi. La volonté personnelle joue donc un grand rôle. Nous
voilà bien loin de la fatalité.

Evidemment, tout cela est question de foi, et non de connaissance.
Rien de cela n'est susceptible de démonstration théorique, mais seulement

de vérification pratique.
Quelles relations y a-t-il entre l'idée chrétienne de Providence et

l'idée de causalité, telle que l'utilise la connaissance rationnelle Dirons-
nous, avec Kaftan, que les lois naturelles sont choses toutes subjectives,

donc que l'idée de causalité l'est aussi Verrons-nous en elle une

pure construction de notre esprit, destinée à mettre de l'ordre dans

l'image que nous nous faisons du monde Non, ce point de vue est

par trop absolu. S'il n'existe aucun ordre objectif dans le monde, nous
sommes alors livrés au hasard le plus complet. Non, les lois de la nature
sont à la fois objectives et subjectives. Objectives en ce sens qu'elles

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (n° 64 et 65, 1927). 19



298 EDMOND GRIN

nous laissent deviner un ordre objectif des choses. Mais subjectives en
ce sens qu'elles ne constituent en aucune façon cet ordre lui-même.
Car elles n'ont rien d'absolu.

Donc faire rentrer un événement dans l'enchaînement causal, et le

ramener à Dieu, ce ne sont aucunement deux opérations contradictoires.

Il y a là deux points de vue différents, mais non pas opposés.
En effet, faire rentrer un événement dans l'enchaînement causal, cela

ne revient pas du tout à le ramener à sa cause dernière. Mais bien
seulement à le localiser, à le ramener à la cause que nous nous pouvons
apercevoir. Pour le chrétien, l'enchaînement causal est un moyen utilisé
par Dieu pour diriger le monde. Mais ce n'est pas le seul moyen que le
Dieu de liberté ait à sa disposition (m, 379).

Cela étant, quel peut être le sens et la valeur du miracle pour la
religion chrétienne Remarquons d'abord que la Bible, le Nouveau
Testament surtout, ne fait pas du miracle une exception aux lois de la
nature. Le miracle est un événement particulièrement propre à mettre
en relief la Providence de Dieu. A quoi nous pouvons ajouter un second

élément, qui découle directement du premier : comme la foi à la
Providence, la foi au miracle exprime la certitude que notre monde fini
n'est pas la réalité entière, absolue. La foi au miracle est donc comme
une protestation contre la tendance à considérer la nature comme toute
la réalité.

De ce qui précède, nous pouvons tirer les trois conclusions suivantes :

1. La foi chrétienne n'a pas un intérêt vital aux miracles isolés. La
vraie foi peut voir un miracle partout.

2. Envisager le miracle comme une exception aux lois de la nature,
c'est faire tort à l'idée de la Providence. Cela revient à dire que, en
général, le train du monde est indépendant de la volonté de Dieu.

3. Il est impossible de démontrer scientifiquement de pareils « miracles

».

Bref, il ne faut jamais oublier que le domaine propre du miracle
religieux, du miracle chrétien, c'est le domaine de la vie spirituelle. Trouver
Dieu, voilà pour le chrétien le miracle des miracles. De ce point de

vue-ci, les miracles font partie intégrante de la religion de Jésus.
Allons-nous rejeter, alors, les «récits miraculeux»? Aucunement.

Ce sont des relations concernant des miracles religieux. Comme tels
ils ont une réelle valeur. Mais il ne faut jamais prendre l'écrin pour le

joyau lui-même.

Le caractère absolu du christianisme.

Parvenu au terme de l'exposé du monothéisme trinitaire, le professeur

Wobbermin réfute encore deux objections :

1° On a dit : Un tel « trinitarisme » n'a rien de commun avec la



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 299

Trinité chrétienne : Père, Fils, Saint-Esprit. — Sans doute. Mais
n'oublions pas que la formule de l'Eglise est une pure construction dogmatique,

et qu'elle ne se trouve pas dans le Nouveau Testament. L'ordre
de baptiser au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, contenu dans

Matthieu, est une des parties les plus récentes de l'évangile. La
chrétienté primitive n'a baptisé qu'au nom de Jésus.

2° Ce « trinitarisme »-là, dit-on encore, n'est pas spécifiquement
chrétien. C'est du mysticisme panthéiste. — Non pas Notre monothéisme

trinitaire est aussi éloigné que possible du panthéisme, puisqu'il
met l'accent sur l'absolue liberté de Dieu, personnalité vivante,
commencement, milieu et fin de tout.

Et voici maintenant la conclusion générale de notre auteur :

Pendant de nombreuses années, la « religionsgeschichtliche Schule »,

avec son chef éminent, Ernest Troeltsch, a tenu le haut du pavé. Cette
école a vu juste en refusant de considérer la religion chrétienne pour
elle-même, mais en s'efforçant de la mettre en rapport, toujours, avec
l'ensemble des religions et de la vie religieuse. On l'a dit : qui ne connaît

qu'une religion n'en connaît point.
Cette méthode comparative suffisait tant qu'il s'agissait d'étudier le

christianisme dans son développement historique. Mais sitôt que l'on
aborde la question d'essence et de vérité, la méthode historique ne
suffit plus. Car, par sa nature même, le christianisme prétend à l'absoluité

: le christianisme est la religion absolue ou il n'est pas. Or, la
méthode historique ne peut montrer qu'une chose : c'est que la religion
chrétienne est la plus haute de celles qui ont paru jusqu'à maintenant.
Puisque le christianisme ne se comprend pas sans cette prétention à

l'absoluité, c'est donc la méthode scientifique, au sens le plus strict,
qui nous oblige à aller plus loin.

Ce que la recherche historique ne peut pas nous donner, la recherche
psychologique et religieuse le peut. Elle nous fait pénétrer dans les

profondeurs mêmes de la conscience religieuse. Elle nous fait sentir
qu'une forme religieuse supérieure à la religion chrétienne est
inconcevable. Le seul progrès qu'on puisse imaginer, c'est un progrès au
sein du christianisme lui-même, un progrès dans le sens d'un
approfondissement de la religion de Jésus. Mais, vouloir dépasser le « degré »

chrétien, c'est s'engager dans une impasse. C'est marcher tout droit à

la suppression de la religion.
Sans doute, la valeur absolue de la religion chrétienne ne peut pas

être démontrée par des preuves contraignantes. C'est là la vérité mise
en lumière si heureusement par Troeltsch. II n'en reste pas moins que
la recherche historique à elle seule n'est pas le dernier mot de la
théologie. A côté d'elle, la recherche systématique a sa place. Et cette
recherche ne saurait s'appuyer que sur notre méthode de la psychologie

religieuse (m, 471).



300 EDMOND GRIN

Conclusion.

Nous avons lu avec un vif intérêt, et avec beaucoup de joie, les trois
gros volumes du professeur de Gœttingue. Peut-être quelques points
de détail n'ont-ils pas entraîné notre adhésion entière et complète. Mais
l'ensemble nous a enchanté. Nous sommes plein d'admiration pour
cette œuvre si bien construite. Aussi notre intention n'est-elle pas de
terminer par une critique de l'ouvrage. Mais bien de noter brièvement
ce en quoi ce beau travail nous paraît utile et heureux.

Et d'abord, par la méthode employée. Trop longtemps, on a prétendu
que seul le savant non prévenu pouvait faire œuvre scientifique dans
l'étude des religions. Le professeur Wobbermin met de côté, carrément,
la soi-disant impartialité scientifique. Aborder l'étude du christianisme

avec cette impartialité, c'est se condamner d'avance à n'y rien
comprendre. Pour observer tel phénomène de la nature, par exemple,
le savant s'entoure de toutes les précautions possibles. Il se place,
volontairement, dans les conditions les plus favorables. En ce sens-là,
il est l'homme le plus « prévenu » qui soit. Pourquoi donc en irait-il
différemment dans le domaine de la recherche religieuse M. Wobbermin

l'a compris, et voilà pourquoi il déclare d'emblée que pour faire
œuvre scientifique le théologien doit être chrétien.

Si maintenant, nous comparons la théologie de M. Wobbermin à

celle de Schleiermacher, la supériorité du professeur de Gœttingue est
incontestable. En effet, le gros déficit de l'auteur des Reden, ce sera
toujours son panthéisme mystique. Jamais, à notre sens, Schleiermacher

n'est parvenu à se libérer entièrement de l'influence de Spinoza,
dans l'étude duquel il s'était si profondément plongé. En somme,
toute sa définition de la religion est dominée par un a priori panthéiste.
Dieu est avant tout pour lui Causalité absolue. Le côté moral de la
religion s'efface. Sans doute, dans son «Christlicher Glaube», Schleiermacher

a tenté de corriger sa définition première. Mais nous ne pensons
pas qu'il se soit jamais totalement affranchi de la tutelle spinoziste.

A cet égard, son continuateur de Gœttingue fait preuve d'une
complète indépendance. Il est beaucoup plus nettement chrétien —• si l'on
ose dire — que son maître. Ses sources d'inspiration sont franchement
chrétiennes, et cela transparaît dans tout son exposé. Son œuvre
entière est traversée par un souffle spiritualiste admirable. Nous ne
connaissons pas beaucoup de lectures plus édifiantes, au sens élevé du

terme, que celle du tome m de cette dogmatique. Il vaut d'être lu, et
médité.

A côté de cette indépendance spirituelle remarquable, il faut
mentionner autre chose encore : Le professeur de Gœttingue bénéficie du



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 301

siècle qui le sépare de Schleiermacher — et il en utilise admirablement
les acquisitions et les découvertes. C'est ainsi qu'il peut faire à

l'histoire, à l'histoire des religions, une place étonnamment large, la seule
à laquelle elle ait droit, croyons-nous. Ce qui donne à l'œuvre tout
entière des assises très solides. En effet, l'examen des données historiques

vient constamment éclairer les résultats de la recherche psychologique,

et étayer la construction dogmatique.
Assurément, M. Wobbermin n'est pas le premier à avoir préconisé,

comme méthode, l'union de la psychologie et de l'histoire pour
construire une philosophie de la religion. Auguste Sabatier l'a pratiquée il
y a longtemps, cette double méthode. Mais à notre sens, la supériorité
de l'œuvre du professeur allemand éclate sur deux points, en particulier

: L'orientation de la recherche psychologique est beaucoup moins
étroitement individualiste chez M. Wobbermin que chez Sabatier,
tout d'abord. En outre, Sabatier nous paraît être par trop l'homme
d'une idée : il est hanté par l'idée d'évolution, de progrès. Cette notion,
nous dirions presque cette formule, domine toute son étude et empêche
l'auteur de donner à la recherche proprement historique toute
l'ampleur et toute l'indépendance désirables. Une chose fausse l'autre. Ce

déficit est particulièrement sensible dans le chapitre intitulé: Le
développement religieux de l'humanité. (1)

Un dernier mot : L'œuvre de M. Wobbermin est déjà longue. Et
pourtant, elle ne nous paraît pas complète. Il y manque quelque chose,
réclamé déjà par d'autres : un volume sur l'essence du protestantisme.
C'est nécessaire puisque, dans l'état actuel des choses, nous ne
pouvons pas avoir, tout simplement, une théologie chrétienne. Espérons

que notre attente ne sera pas déçue. Elle serait alors achevée, cette
œuvre calme, mais solide, qui peut nous être si précieuse en notre
temps de désarroi intellectuel et spirituel ; ce remarquable effort de

synthèse historique, psychologique et dogmatique, que nous saluons

avec joie et avec respect.
Edmond Grin.

(1) Esquisse d'une philosophie de la religion, 9e éd., p. 103.


	Études sur la théologie contemporaine : une théologie de la synthèse la dogmatique du professeur Wobbermin

