Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : une théologie de la synthése la
dogmatique du professeur Wobbermin

Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

UNE THEOLOGIE DE LA SYNTHESE :
LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN

Georg WosserMIN. Systematische Theologie nach religionspsychologi-
scher Methode.

1: Euinleitung in die systematische Theologie. Prinzipien- und
Methodenlehre im Hinblick auf thre Geschichte seit Schleiermacher.
488 p. 1913. — 11 : Das Wesen der Religion. 510 p. 1922. — I11 : Wesen
und Wahrheit des Christentums. 510 p. 1926. Leipzig, Hinrichs.

L’ceuvre théologique de M. Wobbermin (1) est déja considérable.

A part de nombreux articles de revues, on lui doit entre autres les
ouvrages suivants : Die innere Erfahrung als Grundlage eines morali-
schen Beweises fir das Dasein Gottes, 1894 ; Religionsgeschichtliche Stu-
dien zur Frage der Beeinflussung des Urchristentums durch das antike
Mysterienwesen, 1896 ; Grundprobleme der systematischen Theologte,
1899 ; Theologie und Metaphystk, 1900 ; Der christliche Gottesglaube,
1902 ; la traduction allemande des Varieties of Religious Expertence, de
William James, 1907 ; Monismus und Monothetsmus, 1911. Enfin, et
surtout, ’ouvrage capital qui fera ’objet de cette étude et dont le titre
complet est transcrit en téte de notre article: sa Théologie systématique
d’aprés la méthode de la psychologie religieuse ; grand ouvrage en trois
volumes, qui, par sa richesse, sa solidité et sa sobriété, s’est rapidement
imposé a I’attention des théologiens, et a recueilli déja des éloges nom-
breux et mérités.

A un moment ou les problémes de dogmatique et les questions doc-
trinales sont au premier plan des préoccupations de I’Eglise, et ou des

(1) Né en 1869, M. Wobbermin a été privat-docent & Berlin (1898), pro-
fesseur 4 Marbourg (1906), puis a Breslau (1907) ; il occupe actuellement la
chaire de théologie systématique de 'université de Geettingue.



230 EDMOND GRIN

tendances extrémes s’affrontent dans le champ clos de la théologie, un
essal de synthése aussi imposant et aussi vigoureux que l'’cuvre de
M. Wobbermin peut rendre de grands services a la pensée chrétienne ;
il mérite en tous cas d’étre connu et soigneusement étudié.

Dans I'impossibilité ot nous sommes de donner une idée compléte
d’un ouvrage aussi considérable, nous concentrerons notre effort sur
deux points essentiels : 19 la position théologique de M. Wobbermin et
20 les résultats auxquels le conduit sa méthode.

LA METHODE DE LA PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE.

Il est assez de mode, aujourd’hui, dans certains cercles théologiques,
de dénigrer Schleiermacher. On le considére comme dépassé. Emil
Brunner, a Zurich, voit en lui le destructeur de la piété réformée. Aupa-
ravant, déja, Scheeder lui a reproché d’avoir banni Dieu de la piété —
et de ’avoir remplacé par ’homme... Et I'on sait quelle est aujourd’hui
" I’ardeur des « Barthianer » et de la « theozentrische Theologie » contre le
subjectivisme abhorré.

A cdté de ce courant, trés net, impitoyable pour 'auteur des Reden
itber die Religion, il y en a un autre, qui se réclame ouvertement de
Schleiermacher ; qui reconnait que la piété protestante a re¢u de lui un
apport important et durable ; et qui prétend faire profiter notre époque
de cet héritage précieux. Un des principaux chefs de file de cette
tendance, c’est précisément le professeur Wobbermin.

Examinons briévement son ascendance théologique et philosophique.

Ses maitres, en théologie, ont été Julius Kaftan et Adolf Harnack.
Harnack lui a enseigné le sens de I’histoire. Mais M. Wobbermin s’ef-
force d’éviter 'historicisme de son maitre, cette prétention de résoudre
la question de ’essence de la religion en se bornant & la recherche histo-
rique, exclusivement. De Kaftan, il repousse résolument la conception
eudémoniste de la religion. Par contre, il voit dans ce que Kaftan
nommait la logique interne de la fol une tentative trés heureuse de
mise au point de la méthode dogmatique.

Au point de vue philosophique, le professeur Wobbermin se réclame
de Wilhelm Dilthey et de Friedrich Paulsen. Le premier lui a fait com-
prendre la richesse inépuisable de ’ccuvre de Schleiermacher, mais
sans aller encore assez au fond des choses, 4 son sens. Le second lui a
appris & reconnaitre dans Kant le véritable philosophe du protestan-
tisme. .

Avant de passer en revue les solutions les plus intéressantes que
propose M. Wobbermin aux différents problémes qu’il aborde, nous
voulons dire un mot de sa méthode qui le conduit a ces résultats, car
c’est la méthode qui donne a la recherche son caractére et son orienta-
tion particuliers.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 281

Commentant, voici prés de quatre-vingts ans, la seconde philosophie
de Schelling, Charles Secrétan écrivait, a propos de la méthode du philo-
sophe de Munich (1): «Les grandes divergences dans les résultats
obtenus nous semblent tenir surtout a P'esprit dont les investigateurs
sont animés. On trouve ce qu’on cherche : la plus belle gloire de Schel-
ling est peut-étre d’avoir voulu ce qu’il fallait vouloir ». En écrivant
ces lignes, Secrétan entendait souligner I'importance considérable de
I’élément personnel dans le choix d’une méthode. Il avait grand’raison,
4 notre sens. Chaque méthode, cela est incontestable, est déterminée
par une volonté particuliére — volonté d’arriver a tel but.

Mais le facteur personnel, si important soit-il, n’est pas seul a jouer
un role. S1la méthode est le chemin suivi pour arriver a la vérité, il est
évident que toute méthode est conditionnée aussi par la nature de
I’objet auquel elle se rapporte.

Ce sont bien la les deux éléments qui ont dicté & M. Wobbermin sa mé-
thode de la psychologie religieuse. Une volonté trés nette, tout d’abord :
tenir compte autant qu’il est possible de toutes les données du probléme ;
ce qui, a ses yeux, n’a pas été fait suffisamment jusqu’ici. Et, en second
lieu: établir une correspondance aussi exacte que possible entre la
méthode et les conditions dans lesquelles se pose le probléme.

M. Wobbermin a eu des devanciers. Schleiermacher et William
James ont ouvert la voie & la méthode dela psychologie religieuse. Chez
I’'un comme chez 'autre, I'intérét se concentre sur le caractére spéci-
fique de ’expérience religieuse. L’un comme 1’autre s’opposent résolu-
ment a4 tout dogmatisme et & tout rationalisme. Mais leur commun
déficit, c’est 'absence de sens critique et surtout de sens historique :
une psychologie purement expérimentale, se bornant & noter et 4 décrire
les cas individuels et sociaux, ne nous suflit pas. La recherche du vrai
exige davantage. Schleiermacher 1’a pressenti. Son analyse du senti-
ment religieux n’est pas tout empirique, elle est aussi spéculative : elle

part d’une conception déterminée de la conscience religieuse, et elle
tombe avec elle. Mais, malgré tout, chez lui ’analyse psychologico-
religieuse demeure & P'arriére-plan. Et c’est en cela, précisément, que
réside I'insuffisance de sa théorie.

Ce que nous devons retenir de Schieiermacher et de sa méthodologie,
c¢’est cecl : il a fait comprendre que la question de P’essence de la religion
est la question fondamentale de toute la recherche religieuse. En outre,
il a fait dz ’analyse psychologique de la conscience religieuse la base
méthodologique de ses recherches scientifiques.

A bien des années d’intervalle, Willlam James a repris le programme
du théologien allemand. Il a voulu trouver le sens propre des formes
religieuses pa: un retour a ’expérience religieuse. Mais son erreur a été

(1) Revue Suisse, t. 17, p. 664.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. xv (N? 64 et 65, 1927}, 18



232 EDMOND GRIN

de se borner & un empirisme étroit et de faire au cdté historique de la
vie religieuse une place décidément insuffisante (11, 13). (2)

A coté d’erreurs trés graves (il a abouti, en définitive, & rationaliser
la religion, ce qui revient a la supprimer), Ernest Troeltsch a eu des
mérites incontestables. Il a vu que la seule psychologie expérimentale
ne permet pas a la théologie systématique d’accomplir sa téche. La
science religieuse ne s’occupe pas seulement de faits donnés, mais aussi
du contenu de ces faits, si I’on peut ainsi dire, de leur portée, de leur
vérité. L’étude expérimentale doit donc se doubler d’une étude critique :
recherche des conditions dans lesquelles s’opére la connaissance religieuse.

Ce point de vue est inattaquable, parce qu’il tient compte de la nature
spécifique de 1’objet étudié, la religion.

La supériorité de la méthode de Schleiermacher, de James et (par-
tiellement) de Troeltsch éclate au grand jour, malgré les déficits signalés
s1 on les compare & trois autres méthodes.

La premiére croit pouvoir se borner a l'examen des origines reli-
gieuses; ce sont les théories animistes, totémistes, etc. Comme si ’exa-
men de la seule vie de I’eafant nous faisait connaitre toutes les richesses,
toutes les possibilités de la vie humaine !

La seconde, la méthode historique, entend découvrir ’essence de la
religion en comparant les religions diverses. Cette méthode prétend a
la compléte objectivité. Mais alors comment pourra-t-on distinguer,
dans la masse des données dites religieuses, ce qui est religieux de ce
qui ne D’est pas ?

La troisiéme, qu’on pourrait appeler méthode de la norme, consiste
& prendre, comme critére, la seule religion qui, & notre conviction, est
la vraie religion — puis & juger les autres formes religieuses de ce point
de vue. Mais c’est se condamner a 1’étroitesse : un chrétien ne trouvera
d’essence religieuse, dans les religions non chrétiennes, que dans la
mesure ou elles ressemblent & la religion de Jésus.

On le voit, ces trois méthodes, qui ont toutes du vrai, aboutissent
toutes les trois & une impasse. Elles péchent, ou bien par I’étroitesse
de leur base d’observation, ou bien par défaut de sens critique.

Forts de ce qui précéde, nous pouvons dire ce que sera la méthode
de la psychologie religieuse. Elle est nouvelle en ce sens qu’elle est
compléte. Elle s’efforce de découvrir ’essence de la religion par la
recherche de 1’élément commun & toutes les expressions de la vie reli-
gieuse. Sans doute, elle se livre aussi 4 I’analyse de cas particuliers, d’in-
dividus isolés, ou de groupes isolés. Mais ce ne sont 14 que moyens pour
arriver au but, plus vaste : déterminer le contenu de la conscience reli-
gieuse humaine (1, 402).

(2) Les indications entre parenthéses dans le texte renvoient aux trois
volumes de I'ceuvre systématique de M. Wobbermin,



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 283

Voicl du reste comment M. Wobbermin lui-méme définit sa méthode :
Nous partons de 'expérience religieuse personnelle, afin d’arriver a
comprendre la vie religieuse de notre prochain. On acquiert ainsi un
sens religieux plus profond. On revient alors, avec ce sens religieux
aiguisé, a I'observation personnelle, et ainsi de suite, afin de com-
prendre toujours mieux les formes et expressions religieuses de notre
vie propre — et celles qui nous sont étrangeéres, C’est le seul moyen
d’arriver & pénétrer les complexes religieux tels que nous les présente
I'histoire des religions et & dégager leur part de vérité (1, 408 s.).

On le voit, nous tournons dans un cercle. Nous voulons juger notre
vie religieuse personnelle sur la base des données de I’histoire reli-
gieuse, et nous ne pouvons comprendre ces expressions historiques de
la conscience religieuse qu’a la lumiére de notre conscience personnelle !
Oui, nous sommes pris comme dans un engrenage : M. Wobbermin le
reconnait sans hésiter. Mais ¢’est la une condition qui nous est imposée
par la nature méme de notre recherche. Nous soustraire a cette con-
dition, ce serait fausser la vérité.

On pourrait exprimer plus simplement encore les caractéristiques de
cette méthode en disant :

1. — L’objectivité n’a rien & voir dans la détermination de 'essence
de la religion. Au rebours de Renan, M. Wobbermin déclare : Seul peut
comprendre la religion celui qui a fait ’expérience religieuse, Pour faire
ceuvre scientifique, le théologien doit étre un homme «prévenu», Seul
un chrétien peut arriver a déterminer ’essence du christianisme.

2. — La base d’observation doit étre aussi large que possible. Seule
une connaissance approfondie de I’histoire des religions permet au théo-
logien de construire une dogmatique chrétienne.

3. — La méthode de la psychologie religieuse suppose la méthode
historique, qui, elle, demeure sur le terrain de ’histoire. Mais elle cher-
che & la dépasser, en allant plus profond. Elle abandonne résolument le
terrain de I’histoire, pour faire appel a la spéculation (philosophie de
I’histoire et philosophie de la religion).

Nous dirons donc : la méthode du professeur Wobbermin, c’est en
somme 'union de I’histoire, de la psychologie et de la spéculation, avec
un accent nettement religieux. Le professeur de Geettingue est tout a
fait dans Pesprit de Schleiermacher. Mais mieux que l'auteur des
Reden, il affirme les droits de I’histoire, et la relation constante entre
le subjectif et ’objectif. Ainsi, mieux que Schleiermacher encore, 1l
met sa théologie a4 'abri du reproche de subjectivisme.



284 . EDMOND GRIN

QUELQUES RESULTATS DE LA METHODE.
L’essence de la religion.

Selon Schleiermacher, chacun le sait, ’essence de la religion, c’est un
sentiment d’absolue dépendance. Ou encore, si nous voulons reprendre
les termes mémes du § 4 de la Glaubenslehre, nous dirons: Pour
Schleiermacher, I'essence de la piété réside dans ce fait, que nous nous
sentons absolument dépendant; ou, ce qui revient au méme, nous
sommes conscient d’étre en relation directe avec Dieu.

A premiére vue, cette théorie, qui repose sur l’expérience reli-
gieuse et qui détermine d’un coup I'objet de la religion : 1'Etre qui
enveloppe tout, et la nature de la relation de I'homme avec cet objet,
cette théorie parait trés simple et trés juste. Et pourtant, & combien de
discussions et de malentendus n’a-t-elle pas prété !

Que prouvent ces malentendus ? Que la définition de Schleiermacher
n’est pas suffisante. Elle ne va pas assez au fond des choses. Nous lui
adresserons les mémes reproches que ceux que nous avons adressés
plus haut & sa méthode : 1° examen insuffisant de !’histoire des
religions, surtout de la religion des peuples primitifs, 2° intervention
prématurée de la spéculation.

Tenant la balance aussi égale que possible entre les données de 1’his-
toire et celles de Pexpérience religiceuse, nous transformons comme
suit la définition de Schleiermacher : « Il faut voir ’essence de la reli-
gion dans la relation de 'homme avec un monde supérieur, auquel il
croit, que la foi lui fait pressentir, et dont il se sent dépendant,» En
effet, contrairement & ce que pensait Schleiermacher, en religion, la
relation est le fait premier. Le sentiment de dépendance n’est qu’un
produit, un résultat de ce fait (1x, 139).

En veut-on des preuves ? Elles abondent. L’expérience religieuse,
d’abord, vient & 'appui de cette thése. L’histoire de la priére, ensuite,
parle dans le méme sens. Déja chez les primitifs, nous trouvons la
priére-appel et la priére-conversation, pour parler comme Friedrich
Heiler. Ce sont tant de gestes, usités dans la priére, et qui témoignent
d’une analogie trés grande avec le salut, ou telle autre coutume des
relations sociales. C’est enfin 1’emploi si fréquent, dans I'invocation des
esprits ou des dieux, des noms de parenté, spécialement du nom de
pére. Des formules comme celle-c1, par exemple : « O mon pére, mon
pére, ma mére Isis ! ». Et quand le sacrifice s’ajoute a la priére, c’est
encore ’affirmation de la relation entre I’homme et la divinité qui est
le motif dominant. Dans le culte védique, nous trouvons des invocations
comme celle-ci: «O roi Soma, sois-nous propice ! Nous sommes unis a
toi, sache-le... Ne nous livre pas, par caprice, & I'un de nos ennemis ! »

(11, 142).



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 285

Cette preuve faite, nous pouvons nous tourner vers l'objet de la
religion. Nous avons dit : un monde supérieur. Par quoi nous entendons
simplement : une réalité qui dépasse le monde sensible.

Cette définition ne dit-elle pas trop peu ? Le mot Dieu ne doit-il pas
figurer dans toute définition de I’essence de la religion, marquant par
la la nécessité d’une notion personnelle du rapport religieux ? M. Wob-
bermin ne le pense pas. D’abord, nous pouvons avoir une relation
personnelle avec des valeurs impersonnelles : par exemple la patrie, la
science, I’art. Et, d’autre part, la foi théorique en un Dieu ne fonde pas
nécessairement une relation d’ordre religieux. Le bouddhisme le prouve,
avec ses dieux mythologiques qui appartiennent au monde du devenir
et de la souffrance — et qui, tout comme I’homme, ont besoin d’une
rédemption (11, 184, 186 s.).

Notre définition : un monde supérieur, ne dit pas trop non plus,
Quoi qu’on puisse prétendre, I'affirmation de la transcendance appar-
tient bien & 'essence de la religion. On objecte le bouddhisme, qui,
soi-disant, ne connait pas de monde supérieur. Mais 'ordre éternel des
choses que suppose le bouddhisme, ordre d’aprés lequel se déroulent
la succession des Ages du monde et la venue des Bouddhas — cet ordre
éternel n’est-1l pas une sorte de monde supérieur ? — On objecte la
religion des primitifs : mais tout culte des ancétres suppose une relation
avec un monde suprasensible.

Conclusion : nous pouvons nous en tenir & notre définition. C’est une
simple transformation de celle de Schleiermacher. En somme, elle
n’apporte pas d’éléments nouveaux. Elle se borne a les ordonner
différemment. Mais il nous faut aller plus loin encore : compléter,
développer si 'on veut, la définition de Schleiermacher. Car le senti-
ment religieux ne s’épuise pas dans le sentiment de dépendance.

Le sentiment religieux, ¢’est en somme la résultante de deux senti-
ments : se sentir dominé, d’une part, et se sentir soulevé, d’autre
part. I’Ancien Testament parlait de la crainte de Dieu. C’est bien
cela : le respect en face de quelque chose qui nous ploie — mais qui, en
méme temps, nous éléve et nous rend heureux. Or tout cela ne ressort
pas assez nettement de la définition de Schleiermacher.

Bien entendu, nous conserverons soigneusement le sentiment de
dépendance. Il est fondamental, en religion. C’est celui qui s’exprime
d’une fagon insurpassable dans le psaume cxxxix, par exemple :

Tu m’entoures par derriére et par devant

Et tu mets ta main sur moi.

Ou m’en irais-je loin de ton esprit ?

Ou fuirais-je loin de ta face ?

Si je monte aux cicux, tu y es.

Si je me couche au séjour des morts, t'y voila !



236 EDMOND GRIN

Si je prends les ailes de 'aurore

Et que j’aille & extrémité de la mer,
La encore ta main me conduira

Et ta droite me saisira...

Le voila, dans toute sa profondeur, et dans toute sa beauté, le senti-
ment de dépendance. Mais, sur cette base, deux sentiments se dévelop-
pent. En rapport étroit avec lui, sans doute. Mais pourtant différents
de lui: le sentiment de sécurité (Geborgenheitsgefiihl) et le sentiment
de désir (Sehnsuchtsgefiihl) (11, 221). On les trouve souvent réunis dans
un méme psaume, Pensons, par exemple, au début et a la fin du
psaume XLII :

Comme le cerf soupire aprés I'onde rafraichissante

Ainsi mon ame crie a toi, 6 Dieu.

Mon dme a soif de Dieu, du Dieu vivant.

O Dieu, quand sera-ce que mes yeux verront ta face ?
Pourquoi t’abats-tu, mon Ame, et gémis-tu au dedans de moi ?
Espére en Dieu: je le louerai encore,

11 est mon salut et mon Dieu.

Si ces trois sentiments, de dépendance, de sécurité et de désir, ne
s’expriment pas toujours aussi nettement que dans les Psaumes, on les
retrouve pourtant toujours, 4 des degrés divers, dans toute 1’histoire
des religions. A cet égard, priére et sacrifice sont de nouveau de pre-
miére importance. Ils nous montrent ’homme en relation avec un
monde supérieur, monde dont I’homme se sent dépendant, dans la
protection duquel 1l se sent a ’abri, et qui lui apparait comme but
supréme de tous ses désirs. Ecoutez par exemple cette priére. Elle
nous montre & quel degré d’intensité le sentiment du désir peut s’élever
dans le culte des morts et dans le culte des ancétres :

Pére, Mére ! Frére ! Vous m’avez laissé seul, et je souffre ! Venez donc,
et conduisez-moi loin d’ici, afin qu’'auprés de vous je trouve le repos !

Et quelle profondeur religieuse dans cet hymne des Incas du Pérou :

O créateur du monde ! O créateur des hommes !
Maitre de tous les maitres !
C’est vers toi, vers toi seul que, dans ma faiblesse, je viens,
rempli du désir de te connaitre — et de te comprendre.
Viens done, Toi qui es grand comme les cieux,
Toi qui es le Maitre de toute la terre,
Le créateur de toutes choses, le créateur de ’homme !
C’est toi que je prie sans cesse.
C’est toi que je cherche, afin de te voir...

Le désir religieux, il est plus net encore dans le christianisme. Il a
atteint son point culminant dans le cri de saint Augustin:



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 287

Fecisti nos ad te, Domine, ¢t inquietum est cor nostrum, donec requiescat
in te !

Allons un peu plus avant encore dans notre analyse psychologique :
Mettons le sentiment de sécurité, dont nous venons de parler, en rela-
tion avec 'objet du désir religieux. Cette relation nouvelle nous améne
a reconnaitre cet objet comme régle supréme de la vie. D’autre part,
le sentiment du désir, mis en rapport avec la puissance protectrice,
donne naissance 4 une tendance nouvelle : le besoin d’une vie plus riche
et plus haute, dont le point culminant estla félicité. Conscience d’une
régle de vie — ou conscience du devoir, d’'une part, aspiration a la
félicité, d’autre part, sont done eux aussi deux éléments constitutifs de
la conscience religieuse.

L’histoire des religions vient a 'appuir de nos dires. L aspiration &
la félicité se retrouve a tous les degrés du développement religieux.
Cela est vrai méme pour le bouddhisme. Le désir du Nirvana n’est-il
pas cela ? (C’est dans la bouche du meilleur disciple de Bouddha,
Sariputta, qu’on trouve ces mots : « Le Nirvana, c¢’est la félicité su-
préme ; le Nirvana, c’est la félicité. » Et le Dhammapada, qu’on consi-
dére 4 juste titre comme le miroir le plus fidéle des sentiments boud-
dhiques, vient confirmer ce jugement: plusieurs des proverbes qu’il
renferme décrivent le Nirvana comme le bonheur supréme. En outre,
toute I’orientation de ce document confirme cette facon de voir (11, 232).

A coté de ce besoin de félicité, nous avons mentionné le sentiment
du devoir comme faisant partie de 'essence de la religion. Si cela est
vrail, religion et morale sont I'une avec I’autre dans un rapport étroit.

Rudolf Otto s’oppose nettement au point de vue de Wobbermin. Dans
son livre Le Sacré (1), 1l considére comme l’essence de la religion ce
concept particulier qu’il a nommé das Numindse, c’est-a-dire «le
sacré moins son élément moral » (2). Cela étant, pour Otto, I’élément
moral n’appartient donc pas directement, et par nature, a ’essence
de la religion. Au contraire, pour découvrir cette essence dans toute
sa pureté, il faut en écarter tout élément d’ordre moral.

Sans doute, il ne faut pas oublier qu’Otto cherche a distinguer soi- .
gneusement, en religion, ce qui est rationnel de ce qui ne I’est pas. Et
par rationnel, il désigne ce qui est susceptible d’&tre saisi par Ienten-
dement. Mais, méme a ce point de vue particulier, il a tort. Incontes-
tablement, toutes les doctrines morales sont rationnelles. Mais le senti-
ment moral qui est & la base de ces doctrines, est-il forcément «ration-
nel » ? Nous ne le pensons pas. Non : il importe de distinguer nettement
entre les idées morales particuliéres, telles que nous les présente 1’évo-

(1) Voir notre étude sur M. Otto dans cette Revue, t. x1 (1923), p. 42
a 53.
(2) Das Heilige, 8¢ éd., p. 6.



288 EDMOND GRIN

lution historique de ’humanité et le phénomeéne moral originel. Les
premiéres n’appartiennent en aucun cas a l’essence de la religion. Mais
si différentes qu’elles puissent étre suivant les peuples et suivant les
époques, elles supposent & leur base la conscience d’une norme, d’une
régle, d’un devoir : le sentiment d’étre lié, dans la vie, a telles ou telles
obligations. Sur cette base se développe alors la vie morale de ’huma-
nité, dans toute sa diversité et dans toute sa richesse. C’est ce qui
permet & M. Wobbermin d’écrire (en opposition compléte avec son
collegue de Marbourg) : Partout ol la religion s’éveille — et illumine des
Ames —, partout aussi surgit la conscience du devoir. Car le simple
effroi devant des fantdmes n’est pas encore de la religion (11, 235 a 240).

En résumé, la définition de M. Wobbermin est celle-ci : I’essence de
la religion, c’est la relation de I’homme avec un monde supérieur
auquel il croit, dont il se sent dépendant, dans la protection duquel il
se sent & ’abr, et qui est pour lui le but de son aspiration supréme.
Dans cette « trinité » de sentiments (remarquons le terme, il reviendra):
sentiment de dépendance, sentiment de sécurité et sentiment de désir,
nous distinguons un sentiment, fondamental : celui de dépendance.

Entre le sentiment de sécurité et celui du désir viennent s’insérer
Paspiration & la félicité et la conscience du devoir.

(Pest 12 non pas une démolition du point de vue de Schleiermacher,
mais, bien un développement de sa fagon de voir. Son unique erreur fut
de s’arréter presque exclusivement a l'unité synthétique du sentiment
de dépendance, et de laisser le reste — tout le reste — inobservé.

L’essence de la religion et les formes religieuses historiques.
g g q
Essar d’une classification des religions.

Sur ce point-ci, plus peut-&tre que sur tout autre, éclate I'tnsuffi-
sance de la théorie de Schleiermacher. Le théologien berlinois affirme
que le sentiment de dépendance absolue, étant tout a fait simple,
n’offre pas matiére 4 des variations (1). S’il y a des variations dans les
conceptions religieuses, elles ne proviennent pas du principe religieux
lui-méme, mais sont choses adventices, venant du dehors : actions du
monde sensible sur la conscience religieuse.

Tel n’est pas 'avis du continuateur de Schleiermacher.

Remarquons-le : la multiplicité des religions est un fait. Elle pose
un probléme. Si, pour résoudre ce probléme, nous recourons a ’expli-
cation de Schleiermacher, c¢’est un aveu de défaite de la part de notre
méthode. Si elle est vraiment féconde, cette méthode, elle doit trouver
Pexplication du fait en question dans le principe de la religion lui-
méme — et non pas au dehors (11, 258).

(1) Der christliche Glaube, 2¢ Aufl., § 5, 3.



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 289

Il nous faut un critére de classification. Tenant compte de la double
transformation que nous avons fait subir 4 la définition de Schleier-
macher, nous établissons tout naturellement deux doubles critéres de
division :

Les idées de révélation et de salut, tout d’abord. En effet, dans une
mesure variable, toutes les religions, et tous les hommes religieux, se
réclament d’une révélation, soit actuelle, soit passée. D’autre part,
toutes les religions promettent & leurs adeptes un certain salut. Ce
double fait, surabondamment constaté par ’histoire, a sa base dans
I’essence méme de la religion. Si I’essence de la religion consiste comme
nous ’avons dit dans la relation de I’homme avec un monde supérieur,
alors ces deux idées de révélation et de salut sont nécessairement don-
nées : d’une maniére ou d’une autre, ce monde supérieur parvient a la
connaissance de ’homme et se révele a lui. Sans cette révélation, la reli-
gion manquerait de poble objectif. D’autre part, sur la base de cette
révélation, '’homme se tourne vers le monde supérieur. Il espére et
attend de lui ce que existence quotidienne ne lui offre pas. Enfin, en
se donnant & lui, 1l compte trouver la satisfaction de ses besoins les
plus profonds. Sans ce désir d’un salut, la religion manquerait de pole
subjectif. Suivant donc que ’accent est placé sur 'une ou sur 'autre
de ces deux notions, nous distinguons: les religions de révélation
(Offenbarungsreligionen) et les religions de salut (Heulsreligionen).
(C’est la notre premier critére de classification.

Voyons maintenant le second :

Nous avons noté précédemment que, sur le double sentiment de
sécurité et de désir viennent se greffer, alternant I'une avec 'autre,
Paspiration a la félicité et la conscience du devoir. (’est sur cette alter-
nance que nous nous fondons pour distinguer encore, au sein de la
vie religieuse, deux tendances fondamentales : la tendance mystique
et la tendance éthique ou morale. Suivant les cas, I’'une ou lautre de
ces tendances prédomine (11, 263 s.).

Nous avons relevé quatre tendances toutes générales. Essayons
maintenant de distinguer des groupes :

Dans I’ensemble des religions, Schleiermacher comptait trois degrés:
fétichisme, polythéisme, monothéisme.

Et pourtant 1l dit quelque part: Les formes de la piété qui font
dépendre tout le fini d’une grandeur unique, occupent le sommet de
Iéchelle. Toutes les autres formes de la piété se comportent vis-a-vis
des premiéres comme des subordonnées. Il y a la une intuition psycho-
logique admirable. Mais ce jugement, en bonne logique, doit conduire
4 une classification en deux groupes et non pas en trois, En effet,
parler comme Schleiermacher vient de le faire, c’est reconnaitre que
l'unité de la conscience religieuse, ou sa non-unité, constitue le vrai
principe de division. Voila pourquoi, fidéles a I'esprit de Schleiermacher,



290 EDMOND GRIN

mais tirant de ses prémisses une conséquence qu’il n’a pas su tirer,
nous distinguons, aprés les tendances diverses mentionnées plus haut,
deux grands groupes : les religions d’unité (Einheitsreligionen), et les
religions de pluralité (Vielheitsreligionen) (11, 261, 263).

En somme, c’est bien 'opposition établie généralement entre reli-
gions polythéistes et religions monothéistes. Mais cette terminologie
conventionnelle n’est pas exactement la notre : Les religions de plu-
ralité ne sont pas toutes « polythéistes», au sens usuel du terme (1).
Et, réciproquement, les religions « d’unité » ne peuvent pas toutes se
ranger parmi les religions « monothéistes » (2).

Entrant ensuite dans le détaill, M. Wobbermin distingue dans
les religions de pluralité : les religions primitives et les religions popu-
laires.

Les religions primitives ne nous offrent que des manifestations isolées
du monde supérieur. Ces manifestations ne forment jamais un tout.
Elles appartiennent presque exclusivement au monde de la nature. La
tendance morale de la religion demeure tout a fait a I’état de germe,
Par contre, la tendance mystique est trés nettement marquée. Mais,
a ce degré-ci du développement religieux, religion et magie sont encore
étroitement liées.

La caractéristique des religions populaires réside dans ce fait: La
révélation du monde supérieur ne se découvre plus exclusivement dans
les phénoménes de la nature, mais surtout dans I’organisation de la
vie du peuple. Les notions morales, les institutions juridiques lui sont
attribuées. Le salut religieux, c’est le bonheur des divers groupes
sociaux : famille, village, pays. La tendance morale s’accentue. La
tendance mystique demeure au second plan.

Passons maintenant aux religions d’unité, apparentées aux religions
populaires. Nous trouvons tout d’abord les religions légalistes. Le salut
dépend de la possession d’une Loi. L’observance de cette Lo1 assure
I’aide et la protection de la divinité supréme, derriére laquelle les autres
divinités s’éclipsent peu a peu, jusqu'a disparaitre totalement. La
tendance morale est trés nette. A cette classe de religions appartien-
nent le judaisme, 'islamisme, le confucianisme, le parsisme (du moins
dans une large mesure), le catholicisme romain (tout au moins une de
ses tendances) et le déisme.

En face des religions légalistes se dressent en quelque sorte les reli-
gions contemplatives. Pour elles, le salut consiste en ceci: le monde
supérieur s’ouvre lui-méme a ’homme. L’Ame humaine, si ’on préfére,
est élevée dans la sphére du monde supérieur. Le but de la religion,
c¢’est de faire échapper ’étre au monde fini de la nature, & sa misére et

(1) Par exemple le fétichisme magique.
(2) Par exemple, le bouddhisme primitif,



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 291

a son néant, et de la conduire dans une sphére d’existence plus élevée.
La tendance mystique de la vie religieuse atteint ici son point culmi-
nant, Elle menace méme !’élément moral. Dans ce groupe-ci, nous
trouvons en premier lieu le bouddhisme, dans la mesure ot il est « reli-
gion». En second lieu, le panthéisme religieux et, troisiémement, la
mystique religieuse. Panthéisme et mystique, bien entendu, n’ont
pas nécessairement un caractére religieux. Ils ne sont pas, en soi, des
religions. Mais bien des manifestations particuliéres accompagnant
telle ou telle religion.

Quant au christianisme, M. Wobbermin ne le « classera » que quand
il aura défini son essence. C’est ce que nous allons faire avec lui.

L’essence du christianisme,

Le probléme de 'essence du christianisme date de la Réformation ;
il ne pouvait pas se poser dans le cadre du catholicisme. Pour la reli-
gion romaine, la solution est donnée d’avance par la théorie de I'Eglise.
Hors de I’Eglise, pas de salut, voila qui rend superflue, ou du moins
tout a fait secondaire, toute recherche relative & I’essence du chris-
tianisme, et méme a ’essence de la religion.

La Réforme a modifié les choses en nous donnant une nouvelle
théorie de I'Eglise. C’est a4 Schleiermacher que revient I’honneur
d’avoir posé la question de l'essence du christianisme d’une fagon a
la fois religieuse et scientifique. Le premier, il a vu qu’il y avait la un
probléme théologique.

Pour résoudre ce probléme, on ne peut pas s’en tenir exclusivement
a la prédication de Jésus, telle que nous la donne le Nouveau Testa-
ment. Cette prédication a elle seule n’est pas, et n’a jamais été la reli-
gion chrétienne. Elle ne peut donc pas étre prise comme norme de
détermination relativement a I’essence du christianisme. Cette déter-
mination exige une recherche historique infiniment vaste.

Cette religion chrétienne, qu’est-elle & son origine ? Le christianisme
est né du fait que les premiers disciples, aprés la mort de Jésus — et a
la suite des expériences de Paques — se sont groupés en une commu-
nauté, communauté que 'esprit de la PentecOte est venu vivifier et
séparer définitivement du judaisme.

Les membres de cette communauté primitive possédaient une
certitude fondamentale : Dieu n’a pas laissé son serviteur Jésus dans
la mort. Il ’a ressuscité et élevé a sa droite, comme guide, comme
Sauveur, en un mot, comme Christ. A son retour, tout prochain, il
jugera les vivants et les morts.

L’essentiel, dans cette foi nouvelle, ce n’étaient pas les perspectives
eschatologiques : le judaisme contemporain les connaissait lui aussi.
L’élément essentiel, ¢’était bien plutét un monothéisme d’ordre moral,



292 EDMOND GRIN

tout semblable & celui qui s’exprime dans I’Ancien Testament par ces .
mots : « Ecoute, Israél, le Seigneur notre Dieu est I'unique Seigneur »
(Marc x1r 29). Mais ce monothéisme, déja strict, est encore renforcé
par le fait qu’on attribue, religieusement parlant, une valeur décisive a
la personne de Jésus. Il est le Messie, revétu de I’esprit de Dieu, le Sau-
veur envoyé a ’humanité pour la guider sur le chemin de la vie éter-
nelle et pour la juger a la fin des temps. Par 13, la foi 4 une éternité
personnelle vient se lier étroitement avec la foi au Dieu unique. Dieu
ressuscite le Sauveur des hommes pour le faire participer, avec lui,
a la vie éternelle. Cela afin que les croyants aient un guide pour les
amener a cette communion avec leur Dieu. On le voit : par la-méme,
la fo1 en Dieu prend un caractére beaucoup plus personnel que dans
I’Ancien Testament et que dans le judaisme contemporain.

Ce caractére personnel de la foi en Dieu lui donne aussi son carac-
tére absolu. Non seulement le « Pére qui est au ciel » est le Dieu unique,
derriére lequel disparaissent les divinités nationales : 1l est le seul. Mais
il est aussi le seul bon : dans ’ordre moral, le monothéisme s’accentue
également. Nous arrivons donc a ceci : Dieu, personnalité vivante, est
le Maitre de toute la réalité ; en effet, il est le créateur de cette réalité
et 1l est aussi le but vers lequel elle marche. Tout vient de lui, tout va
a lui. Le Dieu créateur et le Dieu rédempteur ne font qu’un : les hom-
mes, couronnement de la création, sont ses créatures, destinées par
ce fait méme & la vie éternelle.

Cette volonté de rédemption, Dieu I’accomplit par son Christ. Non
pas d’une facon soudaine : toute ’histoire en est la préparation et
trés spécialement ’histoire d’Israél. Déja dans les temps les plus an-
ciens ; déja au moment ou I’Eternel disait & Abraham : « Quitte ton
pays et ta parenté, et va dans un pays que je te montrerai» — déja a
ce moment-la, Dieu préparait la venue du Christ. Ainsi donc, entre la
création et la rédemption s’étend toute I’histoire humaine. Le Dieu
créateur agit dans cette histoire ; en elle et par elle il accomplit son
dessein rédempteur. Toute ’histoire humaine se concentre dans I’his-
toire religieuse, et I’histoire religieuse trouve son couronnement dans
la personne du Christ.

Le Dieu créateur est en méme temps un Dieu rédempteur. Il «ra-
chéte » les hommes en agissant dans I’histoire. Voila le monothéisme
« trinitaire » du christianisme primitif, tel que I’analyse psychologique
le découvre dans les sources les plus anciennes. _

Dans le quatriéme évangile, c’est aussi le monothéisme strict qui
régne. La foi en Jésus « Fils de Dieu» s’identifie avec la fo1 en Dieu
lui-méme : « Celui qui croit en mol, croit non pas en moi-méme, mais
en Celui qui m’a envoyé» (Jean xi1 44). La formule paulinienne :
« Pour nous, i1 n’y a qu’un seul Dieu, le Pére, de qui viennent toutes
choses, et pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par
qui sont toutes choses et par qui nous sommes » (I Cor. viir 6) manque



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 293

sans doute comme telle. Mais tout Pesprit du quatriéme évangile
exprime la méme vérité. ‘

Dans I’épitre aux Hébreux, et dans tout le Nouveau Testament, nous
trouvons un monothéisme tout semblable. Occasionnellement, seule-
ment (IT Pierre 11 et Tite 11 13), on parle de « notre Dieu et Sauveur
Jésus-Christ ». Mais, pour sortir du monothéisme strict du christia-
nisme primitif, il faut aborder les écrits extra-canoniques. Et cette
constatation nous améne & une nouvelle notion du Canon: est canonique,
non pas, comme 'affirmait Luther, tout écrit qui nous « montre Jésus »
— mais bien tous les écrits du Nouveau Testament qui, dans leur
ensemble, nous présentent le monothéisme trinitaire de Jésus-Christ
(rrr, 131).

Ce Dieu unique, auteur, moteur et but de toutes choses, quel est-il ?
Il est avant tout Pére. Sans doute, il I’était déja dans I’Ancien Testa-
ment. Mais exclusivement au sens de Deut. xxxmt 6: Dieu créateur,
Dieu propriétaire d’Israél. Ce n’est que dans le Nouveau Testament que
ce terme de Pére prend son sens complet de personnalité morale et spiri-
tuelle. Cette personnalité morale s’associe a tous les détails de la vie
humaine : elle donne & I’homme son pain de chaque jour; elle lui envoie
les tentations pour I’éprouver. Et pourtant, elle est quand méme le
Dieu transcendant. Elle n’est pas emprisonnée dans la sphére du fini.
Auteur de tout, but supréme de tout, elle est le Maitre absolu de toute
la réalité. Nous pouvons donec relever ces trois « moments » essentiels
dans la notion chrétienne de Dieu : transcendance, personnalité morale,
immanence. Loin de s’exclure, transcendance et immanence se postu-
lent I’'une Iautre. C’est 1a la particularité du christianisme. En effet,
la notion du Dieu personnalité morale, du Dieu-Esprit, constitue le
pont entre les deux. La transcendance, c’est la volonté d’amour du
Dieu saint envisagée comme la puissance supréme, dominant tout et
conditionnant tout. L’immanence, c¢’est cette méme volonté sainte,
envisagée comme puissance de vie, pénétrant jusqu’au cceur de 'uni-
verselle réalité.

Quittons maintenant le terrain du Nouveau Testament pour aborder
le christianisme dans toute son étendue. Quelle est I’essence religieuse
commune a tous les rameaux de I’arbre chrétien ?

Le professeur Wobbermin se livre & une intéressante comparai-
son des trois symboles cecuméniques : Symbole des apdtres, Symbole
de Nicée, Symbole d’Athanase. Nous ne pouvons pas entrer, ici, dans
le détail de la discussion. Disons seulement que, pour faire le départ
entre ce qui est cecuménique et ce qui ne l’est pas, M. Wobbermin
élimine d’emblée : 1° tous les points litigieux, 2° tous les points qui se
rapportent aux éléments contestés. Son examen 'améne aux huit
conclusions suivantes, relativement 4 la caractéristique du christia-
nisme des Symboles :

1. La religion chrétienne s’est élevée sur la base de la foi de I’Ancien



294 EDMOND GRIN

Testament, modifiée par I'influence de Jésus. Dans le christianisme, 11 y
a union étroite de la religion et de la morale (commandements du Déca-
logue et commandement d’amour donné par Jésus). Religion person-
nelle et de rédemption, le christianisme vise non seulement a racheter
Ihomme du péché et de la coulpe, mais aussi a libérer 'homme des
liens du monde sensible, tout en lui donnant pour tache de travailler
dans ce monde, afin de le faire, le plus possible, conforme a la volonté
de Dieu.

2. La religion chrétienne est caractérisée par un monothéisme strict.

3. Dieu est le créateur de tout.

4. L’homme a besoin de rédemption et il est « rédemptible ».

5. Il y a intimité d’essence religieuse et morale, entre Jésus et Dieu.

6. Le commencement et la fin de la vie terrestre de Jésus-Christ, la
naissance miraculeuse et la résurrection, sont des représentations em-
pruntées au monde sensible, et destinées a aider a faire comprendre la
divinité de Jésus-Christ.

7. L’espérance eschatologique de la religion chrétienne est cecumé-
nique dans la mesure seulement o elle se rapporte a la vie éternelle
(communion avec Dieu). Toute détermination plus précise sur la maniére
dont cette expérience sera réalisée n’est pas cecuménique.

8. La seule trinité cecuménique, c¢’est la trinité concernant la révé-
lation : autrement dit, la certitude que Dieu s’est fait connaitre aux
hommes, qu’en Jésus-Christ il leur a donné la révélation supréme, et
que cette révélation se poursuit par ’cuvre du Saint-Esprit. A quoi
nous pouvons ajouter une trinité « ontologique »: la triple certitude
que Dieu est le maitre de tout, qu’il agit dans le monde, enfin qu’il est
la fin de toute vie spirituelle.

Rapprochant maintenant les données du Nouveau Testament de
celles des Symboles, le professeur Wobbermin en arrive a la conclu-
sion suivante, relativement & ’essence du christianisme ; )

Le monothéisme trinitaire chrétien, c’est la foi en un Dieu de qui
sont venues toutes choses, par qui elles subsistent, et vers qui elles
tendent. Dieu inconditionné, mais conditionnant tout ; pénétrant 1’his-
toire de sa volonté vivante ; agissant comme personnalité spirituelle
et morale ; qui nous a envoyé Jésus-Christ comme Rédempteur et
Sauveur, puis I’a élevé a Lui par la résurrection aprés sa mort sur la
croix, afin que Jésus-Christ devint le guide vers la vie éternelle pour
tous ceux qui se laissent conduire par lui, confiants dans amour de
Dieu, et adoptant comme régles de vie la trinité morale de 'apdtre :
fo1, espérance, amour (111, 261).

La vérité du christianisme.

A la lumiére de ce qui précéde, nous pouvons aborder briévement
maintenant quelques points fondamentaux de la dogmatique chrétienne:



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 295

Foi et histoire. — Le probléme du mal. — Création et évolution. —
Providence et miracle.

Foi chrétienne et histoire. La foi chrétienne voit dans la vie de celui
qu’elle nomme le Sauveur, la révélation supréme de Dieu. La religion
chrétienne est donc une religion historique. C’est dire que foi et histoire
entrent 'une avec ’autre dans un contact étroit.

La premiére question qui se pose & nous, c’est celle de I’historicité de
la personne de Jésus-Christ. On connait les témoignages extra-chrétiens
relatifs & 'existence du Christ. La plupart ne prouvent rien. Méme le
fameux témoignage de Joséphe, admis pourtant aujourd’hui encore
par la majorité des théologiens catholiques : « En ce temps-1a vivait
Jésus, un homme sage, si tant est qu’on puisse 'appeler un homme... »
L4 Pinterpolation chrétienne est par trop évidente ! Non, une seule
preuve peut étre avancée : L’activité de Jésus se poursuit aujourd’hui
encore au milieu de nous. Or nous sommes reliés par une chaine 1in-
terrompue a la chrétienté primitive. Et tous les membres de cette
chrétienté primitive nous affirment que la personne de Jésus a été,
dans leur vie, comme un tournant décisif. Ce fait donne a 'historicité
de la personne du Christ une certitude historique, c’est-a-dire la plus
haute vraisemblance. Rien de plus. Car tout ce qui est du domaine
historique est et demeure relatif. La foi, qui s’éclaire par I'histoire, ne
peut done en aucun cas se fonder sur I'histoire. Elle appartient, elle, a
la sphére de I’absolu.

Méme point de vue au sujet de la résurrection. Incontestablement,
la fo1 des disciples a dépendu de leur certitude de la résurrection de
Jésus. Mais quel est le point de contact entre la fo1 et I'histoire, relati-
vement a la résurrection ? Ce n’est pas le fait lui-méme : Paul, le plus
ancien témoin, fait état non pas de la résurrection, mais des « appari-
tions ». Ce n’est pas davantage le tombeau vide : historiquement, le
tombeau vide ne prouve rien. Par contre, la certitude des disciples, la
certitude que Jésus est ressuscité, cela est un fait historique. Les
« apparitions » voila le point sur lequel fo1 et histoire entrent en contact.

Mais quel corps avait Jésus, quand il «apparaissait » ? Le méme
corps que durant sa vie, comme le veulent les évangiles ? Mais alors,
sa prétendue mort ne fut qu’apparente — ou bien nous sommes en
pleine magie ! — Un corps spirituel, comme le veut 'apdtre Paul ?
Mais on se débat alors dans des difficultés inextricables. Non : tout
cela prouve surabondamment que ces «apparitions » furent des expé-
riences 1ntimes, intérieures, grace auxquelles les disciples sont parvenus
a la conviction que Jésus n’était pas mort. Des 1llusions, alors ? Non
pas. Mais, sur ce point-la comme dans la vision du chemin de Damas
par exemple, visions et auditions sont choses secondaires, L’essentiel,
c’est Iexpérience intérieure. Et M. Wobbermin conclut : La foi chré-



296 EDMOND GRIN

tienne, qui est constituée par la foi en Jésus-Christ, nait d’une persua-
sion tout intime. Elle nait de la rencontre spirituelle avec la personne
de Jésus. Pour celui qui a « vécu » cela, la foi est absolument indépen-
dante des résultats de la critique (111, 296).

Le probléme du mal. Nous avons donné comme but final & I’existence
de 'homme la communion toujours plus compléte avec Dieu — com-
mencement, dés ici-bas, de la vie éternelle. Le mal, au point de vue
chrétien, ce sera donec, comme le disait Luther, la révolte contre le
plus grand commandement : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cceur, de toute ton 4me, et de toute ta pensée. C’est dire que 1’assou-
vissement des instincts, des passions n’est pas mauvais en soi. Cet
assouvissement devient mal dés que I’homme prend comme but la
‘jouissance attachée & cet assouvissement (111, 329).

Ce mal, d’ou vient-il ? De Satan ? Alors nous aboutissons au dilemme :
ou bien Satan est une puissance égale a Dieu, ce qui nous raméne en
pléin dualisme — ou bien Satan est dans la dépendance de Dieu.
Mais alors, 1l est une créature, comme toutes les autres, et issue de la
volonté de Dieu...

Contre 'une et contre 'autre de ces solutions, la conscience morale
proteste. L’homme a beau reconnaitre le role des influences extérieures
qui le poussent au mal, malgré tout, il se sent responsable ; il aurait pu -
faire autrement. C’est dire que la solution du probléme du mal ne se
trouve que dans Paffirmation de la liberté de notre volonté.

La liberté morale, notons-le d’emblée, n’a rien 4 voir avec la fameuse
indifférence de la scolastique (Liberum arbitrium indifferentie). La
volonté qui se décide sans motifs est une pure fiction. C’est une erreur,
aussi, de croire que la volonté soit toujours indépendante des circons-
tances (111, 333). Les différents actes de volonté sont toujours plus ou
moins liés entre eux. C’est 14 la vérité incontestable, mais partielle, du
déterminisme. Partielle, disons-nous. En effet; le principe de causalité
n’épuise pas toute la réalité. Dans cette réalité, le monde de la liberté
a lui aussi sa place. Il dépasse et domine celui de la causalité. La théo-
rie de la relativité de la physique moderne vient appuyer cette thése.

Seulement, ne 'oublions jamais, la science a elle seule ne peut pas
démontrer la réalité de cette liberté morale. Tout ce qu’elle peut faire,
¢’est montrer sa possibilité (111, 340).

Par contre, la foi peut et doit aller plus loin. Elle ouvre la voie a
une liberté toujours plus compléte, la liberté des enfants de Dieu,
réalisée par la communion toujours plus parfaite avec Dieu. La volonté
humaine devient libre dans la mesure ou elle se livre, jusqu’a la dépen-
dance compléte, a la volonté de son Dieu. Seul ce point de vue permet
au chrétien de reconnaitre le bien fondé et des théories déterministes
et des théories indéterministes,



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 297

Mais alors que devient la grace, demandera-t-on peut-étre ? Elle ne
disparait pas. La liberté humaine, au sens chrétien, est un don de la
griace. Car 'homme ne peut entrer dans la communion divine que par
un effet de la grace de Dieu.

Création et évolution. L’idée chrétienne de la création s’exprime admi-
rablement dans cette parole de Luther : « Ich glaube, dass mich Gott
geschaffen hat samt allen Kreaturen » (111, 349). C’est la premiére des
affirmations du monothéisme trinitaire : Tout vient de Dieu. On le voit,
pareille « fo1» n’exclut aucunement la possibilité d’un développement.
Il importe de distinguer toujours, nettement, entre les représentations
de détail et la valeur religieuse de cette 1idée de création. Le croyant
chrétien considére le monde entier, dans chacun de ses moments,
comme dépendant de Dieu. Rien de plus. Donc cela ne s’oppose pas a
I'idée d’évolution. Peu 1mporte que l'on considére I’évolution comme
un développement continu et progressif, ou comme une ligne présen-
tant des interruptions, des sauts... Cela, c’est affaire de science, et non
de foi.

De méme, la question de ’origine de ’homme, ou de ’Age de la race
humaine... Le comment importe peu a I’ame religieuse, pourvu que
Dieu soit «au commencement». Et cette affirmation-la est indépen-
dante des données de la science.

Providence et miracle. Qu’est-ce, en somme, que la foi & la Provi-
dence ? C’est la certitude que tout ce qui arrive a ’homme, sans aucune
exception, peut et doit étre un moyen de communion vivante avec
Dieu, parce que tout ce qui arrive est ordonné par Dieu, le Maitre. Cela
revient-il a dire qu’il faille se courber devant la fatalité ? Non pas. Car
il faut que ’homme adhére volontairement, et joyeusement, a la lecon
des événements. Faute de quoi, cela n’engréne pas, si 'on peut s’ex-
primer ainsi. La volonté personnelle joue donc un grand role. Nous
voila bien loin de la fatalité.

Evidemment, tout cela est question de foi, et non de connaissance.
Rien de cela n’est susceptible de démonstration théorique, mais seule-
ment de vérification pratique.

Quelles relations y a-t-il entre I'idée chrétienne de Providence et
I'idée de causalité, telle que I’utilise la connaissance rationnelle ? Dirons-
nous, avee Kaftan, que les lois naturelles sont choses toutes subjec-
tives, donc que 'idée de causalité ’est ausst ? Verrons-nous en elle une
pure construction de notre esprit, destinée a mettre de 'ordre dans
I'image que nous nous faisons du monde ? Non, ce point de vue est
par trop absolu. 5’il n’existe aucun ordre objectif dans le monde, nous
sommes alors livrés au hasard le plus complet. Non, les lois de la nature
sont a la fois objectives et subjectives. Objectives en ce sens qu’elles

REYV, DE THEOL, ET DE PHIL, — N, 8., t. XV (N° 64 et 65, 1927). 19



298 EDMOND GRIN

nous laissent deviner un ordre objectif des choses. Mais subjectives en
ce sens qu’elles ne constituent en aucune fagon cet ordre lui-méme.
Car elles n’ont rien d’absolu.

Donc faire rentrer un événement dans ’enchainement causal, et le
ramener & Dieu, ce ne sont aucunement deux opérations contradic-
toires. Il y a 1a deux points de vue différents, mais non pas opposés.
En effet, faire rentrer un événement dans 'enchainement causal, cela
ne revient pas du tout a le ramener a sa cause derniére. Mais bien seu-
lement a le localiser, a4 le ramener a la cause que nous nous pouvons
apercevoir. Pour le chrétien, ’enchainement causal est un moyen utilisé
par Dieu pour diriger le monde. Mais ce n’est pas le seul moyen que le
Dieu de liberté ait a sa disposition (111, 379).

Cela étant, quel peut &tre le sens et la valeur du miracle pour la reli-
gion chrétienne ? Remarquons d’abord que la Bible, le Nouveau Tes-
tament surtout, ne fait pas du miracle une exception aux lois de la
nature. Le miracle est un événement particuliérement propre a mettre
en relief la Providence de Dieu. A quoi nous pouvons ajouter un second
élément, qui découle directement du premier : comme la foi a la Pro-
vidence, la foi au miracle exprime la certitude que notre monde fini
n’est pas la réalité entiere, absolue. La foi au miracle est donc comme
une protestation contre la tendance a considérer la nature comme toute
la réalité.

De ce qui précéde, nous pouvons tirer les trois conclusions suivantes :

1. La fo1 chrétienne n’a pas un intérét vital aux miracles 1solés. La
vrale fol peut voir un miracle partout.

2. Envisager le miracle comme une exception aux lois de la nature,
c’est faire tort & 'idée de la Providence. Cela revient & dire que, en
général, le train du monde est indépendant de la volonté de Dieu.

3. Il est impossible de démontrer scientifiquement de pareils « mira-
cles ».

Bref, il ne faut jamais oublier que le domaine propre du miracle reli-
gieux, du miracle chrétien, c’est le domaine de la vie spirituelle. Trouver
Dieu, voila pour le chrétien le miracle des miracles. De ce point de
vue-ci, les miracles font partie intégrante de la religion de Jésus.

Allons-nous rejeter, alors, les «récits miraculeux » ? Aucunement.
Ce sont des relations concernant des miracles religieux. Comme tels
ils ont une réelle valeur. Mais il ne faut jamais prendre I’écrin pour le
joyau lui-méme.

Le caractére absolu du christianisme.

Parvenu au terme de ’exposé du monothéisme trinitaire, le profes-
seur Wobbermin réfute encore deux objections :
1° On a dit: Un tel «trinitarisme» n’a rien de commun avec la



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 299

Trinité chrétienne : Pére, Fils, Saint-Esprit. — Sans doute. Mais n’ou-
blions pas que la formule de I’Eglise est une pure construction dogma-
tique, et qu’elle ne se trouve pas dans le Nouveau Testament. L’ordre
de baptiser au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit, contenu dans
Matthieu, est une des parties les plus récentes de I’évangile. La chré-
tienté primitive n’a baptisé qu'au nom de Jésus.

20 Ce «trinitarisme »-la, dit-on encore, n’est pas spécifiquement
chrétien. C’est du mysticisme panthéiste. — Non pas ! Notre monothé-
1sme trinitaire est aussi éloigné que possible du panthéisme, puisqu’il
met ’accent sur ’absolue liberté de Dieu, personnalité vivante, com-
mencement, milieu et fin de tout.

Et voici maintenant la conclusion générale de notre auteur :

Pendant de nombreuses années, la «religionsgeschichtliche Schule »,
avec son chef éminent, Ernest Troeltsch, a tenule haut du pavé. Cette
école a vu juste en refusant de considérer la religion chrétienne pour
elle-méme, mais en s’efforgant de la mettre en rapport, toujours, avec
I’ensemble des religions et de la vie religieuse. On I’a dit : qui ne con-
nait qu’une religion n’en connait point.

Cette méthode comparative suffisait tant qu’il s’agissait d’étudier le
christianisme dans son développement historique. Mais sitdt que 'on
aborde la question d’essence et de vérité, la méthode historique ne
suffit plus. Car, par sa nature méme, le christianisme prétend a ’abso-
luité : le christianisme est la religion absolue ou il n’est pas. Or, la
méthode historique ne peut montrer qu'une chose : ¢’est que la religion
chrétienne est la plus haute de celles qui ont paru jusqu’a maintenant.
Puisque le christianisme ne se comprend pas sans cette prétention a
I’absoluité, c’est donc la méthode scientifique, au sens le plus strict,
qui nous oblige & aller plus loin.

Ce que la recherche historique ne peut pas nous donner, la recherche
psychologique et religieuse le peut. Elle nous fait pénétrer dans les
profondeurs mémes de la conscience religieuse. Elle nous fait sentir
qu’une forme religieuse supéricure & la religion chrétienne est incon-
cevable. Le seul progrés qu’on puisse imaginer, c’est un progrés au
sein du christianisme lui-méme, un progrés dans le sens d’un appro-
fondissement de la religion de Jésus. Mais, vouloir dépasser le « degré »
chrétien, c¢’est s’engager dans une impasse. C’est marcher tout droit a
la suppression de la religion.

Sans doute, la valeur absolue de la religion chrétienne ne peut pas
étre démontrée par des preuves contraignantes. C’est la la vérité mise
en lumiére si heureusement par Troeltsch. Il n’en reste pas moins que
la recherche historique a elle seule n’est pas le dernier mot de la théo-
logie. A coté d’elle, la recherche systématique a sa place. Et cette
recherche ne saurait s’appuyer que sur notre méthode de la psycho-
logie religieuse (111, 471).



300 EDMOND GRIN

CoNCLUSION.

Nous avons lu avec un vif intérét, et avec beaucoup de joie, les trois
gros volumes du professeur de Geettingue. Peut-étre quelques points
de détail n’ont-ils pas entrainé notre adhésion entiére et compléte. Mais
I'ensemble nous a enchanté. Nous sommes plein d’admiration pour
cette ceuvre si bien construite. Aussi notre intention n’est-elle pas de
terminer par une critique de I’ouvrage. Mais bien de noter briévement
ce en quoi ce beau travail nous parait utile et heureux.

Et d’abord, par la méthode employée. Trop longtemps, on a prétendu
que seul le savant non prévenu pouvait faire ceuvre scientifique dans
I’étude des religions. Le professeur Wobbermin met de ¢dté, carrément,
la soi-disant 1mpartialité scientifique. Aborder 1’étude du christia-
nisme avec cette impartialité, c’est se condamner d’avance a n’y rien
comprendre. Pour observer tel phénoméne de la nature, par exemple,
le savant s’entoure de toutes les précautions possibles. Il se place,
volontairement, dans les conditions les plus favorables. En ce sens-1a,
il est ’homme le plus « prévenu » qui soit. Pourquoi donc en irait-il
différemment dans le domaine de la recherche religieuse ? M. Wobber-
min ’a compris, et voila pourquoi il déclare d’emblée que pour faire
cuvre scientifique le théologien doit étre chrétien.

Si maintenant, nous comparons la théologie de M. Wobbermin a
celle de Schleiermacher, la supériorité du professeur de Geettingue est
incontestable. En effet, le gros déficit de I’auteur des Reden, ce sera
toujours son panthéisme mystique. Jamais, & notre sens, Schleier-
macher n’est parvenu & se libérer entiérement de I'influence de Spinoza,
dans I’étude duquel il s’était si profondément plongé. En somme,
toute sa définition de la religion est dominée par un a priori panthéiste.
Dieu est avant tout pour lui Causalité absolue. Le c6té moral de la
religion s’efface. Sans doute, dans son «Christlicher Glaube », Schleier-
macher a tenté de corriger sa définition premiére. Mais nous ne pensons
pas qu’il se soit jamais totalement affranchi de la tutelle spinoziste.

A cet égard, son continuateur de Geettingue fait preuve d’une com-
pléte indépendance. 1l est beaucoup plus nettement chrétien — s1 'on
ose dire — que son maitre. Ses sources d’inspiration sont franchement
chrétiennes, et cela transparait dans tout son exposé. Son ceuvre
entiére est traversée par un souffle spiritualiste admirable. Nous ne
connaissons pas beaucoup de lectures plus édifiantes, au sens élevé du
terme, que celle du tome 111 de cette dogmatique. Il vaut d’étre lu, et
médité. _

A coté de cette indépendance spirituelle remarquable, il faut men-
tionner autre chose encore : Le professeur de Geettingue bénéficie du



LA DOGMATIQUE DU PROFESSEUR WOBBERMIN 301

siecle qui le sépare de Schleiermacher — et il en utilise admirablement
les acquisitions et les découvertes. C’est ainsi qu’il peut faire & I’his-
toire, & I’histoire des religions, une place étonnamment large, la seule
a laquelle elle ait droit, croyons-nous. Ce qui donne a I’ceuvre tout
entiére des assises trés solides. En effet, I’examen des données histori-
ques vient constamment éclairer les résultats de la recherche psycholo-
gique, et étayer la construction dogmatique.

Assurément, M. Wobbermin n’est pas le premier & avoir préconisé,
comme méthode, 'union de la psychologie et de I’histoire pour con-
struire une philosophie de la religion. Auguste Sabatier I’a pratiquée il
y a longtemps, cette double méthode. Mais a notre sens, la supériorité
de I’ceuvre du professeur allemand éclate sur deux points, en particu-
lier : L’orientation de la recherche psychologique est beaucoup moins
étroitement individualiste chez M. Wobbermin que chez Sabatier,
tout d’abord. En outre, Sabatier nous parait étre par trop I'homme
d’une idée : il est hanté par I'idée d’évolution, de progres. Cette notion,
nous dirions presque cette formule, domine toute son étude et empéche
Pauteur de donner & la recherche proprement historique toute I'am-
pleur et toute I'indépendance désirables. Une chose fausse ’autre. Ce
déficit est particuliérement sensible dans le chapitre intitulé: Le déve-
loppement religieux de ’humanité. (1)

Un dernier mot : L’ceuvre de M. Wobbermin est déja longue. Et
pourtant, elle ne nous parait pas compléte. Il y manque quelque chose,
réclamé déja par d’autres : un volume sur I’essence du protestantisme.
C’est nécessaire puisque, dans I’état actuel des choses, nous ne pou-
vons pas avoir, tout simplement, une théologie chrétienne. Espérons
que notre attente ne sera pas dégue, Elle serait alors achevée, cette
ceuvre calme, mais solide, qui peut nous &tre si précieuse en notre
temps de désarroi intellectuel et spirituel ; ce remarquable effort de
synthése historique, psychologique et dogmatique, que nous saluons
avec jole et avec respect.

Epmonp Grin.

(1) Esquisse d’une philosophie de la religion, 9¢ éd., p. 103.



	Études sur la théologie contemporaine : une théologie de la synthèse la dogmatique du professeur Wobbermin

