Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Les contradictions de la pensée religieuse
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES CONTRADICTIONS DE LA PENSEE RELIGIEUSE

Sous ce titre : Les contradictions de la pensée religieuse,
M. Jean de Saussure, pasteur a4 Genéve, a publié un ouvrage
remarquable & bien des égards (1). Tout en s’inspirant pour I’écrire
des travaux de Heim et de Frommel, il a cherché des voies nou-
velles et originales. Son étude témoigne d’un sens averti des
difficultés ; rédigée en un style sobre et parfois émouvant, elle
s’eflorce d’aller au coeur méme du probléme ; bien loin d’atté-
nuer, elle renforce d’une fagcon méme excessive les oppositions
que celui-ci renferme.

La question abordée peut se résumer en somme comme suit :
Au sein de notre civilisation chrétienne il y a toujours eu conflit
entre les affirmations de la conscience religieuse et morale et les
théories scientifiques qui reposent sur 'observation du monde
sensible. Ce conflit est-1l fondé en ce sens qu’il pousse forcément la
pensée religieuse a4 se mettre en contradiction avec elle-méme ?

Selon M. de Saussure ce ne serait pas le cas, car il faut distin-
guer entre la pensée intellectuelle et la pensée éthico-religieuse.
Ce sont 1a deux activités différentes de ’esprit qui ont chacune
leur domaine propre ; il em résulte que ce qui est contradictoire
pour 'une ne I'est pas nécessairement pour 1’autre.

L’erreur commise par la plupart des dogmaticiens est de ne pas
distinguer ces deux genres de contradiction et de rejeter au nom
de la pensée intellectuelle des affirmations qui sont parfaitement
légitimes au point de vue de la connaissance religieuse.

(1) Un vol, in-16, de x1v, 315 p. ; Genéve, Georg. 1926.



272 ARNOLD REYMOND

La tache de la dogmatique est donc de reconnaitre I’autonomie
de la pensée religieuse et de dégager les régles logiques qui lui
sont propres en les séparant de celles qui appartiennent au mode
de la pensée intellectuelle.

On le voit, la question traitée est des plus délicates. La théese
soutenue par M. de Saussure nous parait, bien que vraie dans sa
teneur essentielle, comporter de sérieuses réserves par la facon
dont elle est motivée. Ces réserves toutefois sont difficiles & for-
muler, car pour les exprimer avec toutes les nuances que le sujet
exige, 11 faudrait reprendre point par point les thémes si divers
de la discussion, examiner entre autres le bien-fondé des défini-
tions proposées en ce qui concerne la conscience morale, 'intelli-
gence et 'activité logique de la pensée. Ce serait la une tache de
longue haleine, qui dépasserait les limites d’une simple étude cri-
tique. Nous nous bornerons donc  indiquer aussi briévement que
possible en quoi I'argumentation de M. de Saussure, si limpide
qu’elle paraisse au premier abord, nous parait cependant défec-
tueuse.

A y regarder de prés cette argumentation s’inspire de concep-
tions diverses qui ne cadrent pas toujours les unes avec les autres.

Il semble au premier abord que M. de Saussure ait tenté de
faire ceuvre de pur logicien en se dégageant de toute théorie
métaphysique précongue. Et de fait son ouvrage se divise en
deux parties qui ont pour titre, la premiére : «la détermination des
éléments constitutifs des jugements d’exclusion en tant que juge-
ments hypothétiques», et la seconde: «la détermination des élé-
ments constitutifs des jugements catégoriques ». Conformément
a cette division, M. de Saussure se refuse a trancher certains pro-
blémes, comme n’étant pas du ressort de la logique, par exemple
celui de I’empirisme dans ses rapports avec 1’a priori (p. 146).

Mais en réalité il ne se tient pas dans son exposé 4 une position
purement logique. La plupart du temps ses vucs sur la logique
et sa portée sont commandées par des présuppositions métaphysi-
ques et par une théorie plus ou moins explicitée de la connais-
sance. Il nous semble qu’il et fallu préciser plus nettement la
position adoptée : ou bien faire ceuvre de logique pure, ou bien,si
le sujet traité ’exigeait, marquer en son lieu les postulats emprun-
tés a telle métaphysique et & telle théorie de la connaissance.



LES CONTRADICTIONS DE LA PENSEE RELIGIEUSE 273

Pour autant que nous pouvons en juger, M. de Saussure parait
primitivement avoir accepté le pragmatisme comme le point de
départ de ses réflexions. Cela étant, il s’est efforcé de dégager en
ce qui concerne le dogme chrétien la logique formelle propre a
cette philosophie. 1l aurait d{i aboutir normalement & des vues
instrumentalistes analogues & celles que F.-C. Schiller et Dewey
ont développées. Mais effrayé sans doute des conséquences que le
pragmatisme implique, i1l est revenu en arriére pour prendre posi-
tion sur le terrain du rationalisme. De la un certain flottement
dans sa pensée.

C'est ainsi que, malgré toutes les précautions prises, le concept
d’intelligence reste équivoque.

A la suite de M. Bergson et en se plagant sur le terrain du prag-
matisme, M. de Saussure définit 1’intelligence comme s’appliquant
‘uniquement au monde sensible et dans celui-ci au «solide inorga-
nisé » (p. 29). A l'intelligence ainsi congue il oppose la conscience
qui, elle, porterait des jugements de valeur et ¢’est sur cette base
qu’il établit une série de schémas qui nous semblent bien subtils,
pour ne pas dire sophistiques.

Ailleurs cependant la pensée intellectuelle est prise dans un
sens plus large (par ex. & la p. 285). « On n’admet & proprement
parler », nous dit M. de Saussure, «qu’il n’y a double vérité
que lorsqu’on croit & une contradiction entre la théologie et la
philosophie ou, pour en revenir & notre vocabulaire, entre la
pensée éthico-religieuse et la pensée intellectuelle. » Ie1 pensée
intellectuelle et pensée philosophique sont identifiées. Si cette
identification est fondée, elle met en cause la définition donnée
précédemment, car il est hors de conteste que la pensée philoso-
phique s’occupe des jugements de valeur et n’a pas pour unique
objet le monde sensible en tant que solide inorganisé.

Le champ de la pensée intellectuelle reste ainsi mal défini, puis-
qu’il embrasse non seulement le monde sensible, mais les sciences
mathématiques et la philosophie. Ce qui est certain en tout cas,
¢’est que, pour M. de Saussure, ce champ enfecme tout ce qui n’est
pas conforme aux dogmes du christiamisme. '

Malgié leurs difiérences, la pensée intelleciuelle et la pensée
éthico-religieuse ont cependant un caractére commun, ¢’est d’obéir
toutes deux au principe formel de contradiction. « Les divers
domaines de lesprit — intellectuel, moral, religieux, esthé-



274 ARNOLD REYMOND

tique... — étant répartis sur la circonférence de la base d’un
cone renversé, le principe de contradiction logique en occupe-
rait le sommet. L’intervention d’un critére particulier le pro-
jette, le long du rayon vecteur, sur le point de la circonférence
représentant le domaine correspondant, Ainsi les prineipes
de contradiction spécialisés sont comme les diverses projec-
tions d’un méme principe de contradiction logique dans les
divers domaines de la pensée» (p. 130). L’activité de la pensée
est présentée ici comme étant une dans sa forme. Seul le contenu
conceptuel sur lequel elle s’exerce est différent. Cette maniére
de voir nous parait la seule rationnelle ; mais elle n’est pas alors
en accord avec les vues de M. Bergson sur les réles respectifs de
I'intelligence et de I'intuition, et c’est pourquoi M. de Saussure
tente de ’abandonner lorsqu’il s’efforce de rester fidéle au bergso-
nisme. Il aspire alors & un mode de connaissance qui n’aurait aucun
rapport avec ce qu’il appelle la pensée intellectuelle. « En quoi »,
se demande-t-1l, «une contradiction intellectuelle et une contra-
diction morale différent-elles ? Tout d’abord par le caractére des
termes qu’elles réunissent. Les uns sont des notions morales; les
autres des concepts intellectuels. Il est facheux que nous devions
employer, pour désigner ces termes moraux, les mots de « notion »,
«idée » qui ont déja une teinte intellectuelle, mais nous y sommes
contraints par ce que notre langue, spontanément jaillie d’un
intellectualisme inconscient, ne nous en fournit pas d’autres. ... Les
termes moraux contiennent une valeur sensible 4 la conscience
tandis que les termes intellectuels renferment une conception
compréhensible & I'intelligence. » (p. 85) Cette distinction, malgré
les explications subséquentes qui sont données, reste artificielle et
équivoque. Tout terme en effet évoque une valeur sensible a la
conscience et cette valeur dés que nous la saisissons par la pensée
s’exprime dans certains concepts plus ou moins définis. Le terme
«lune » appartient 4 la pensée intellectuelle par ’astronomie ;
mais il peut donner naissance a des jugements religieux (ne pas
adorer la lune).

Sl en est ainsi, les divers types de contradiction dans la
forme ou M. de Saussure les présente restent difficiles & justifier.
Tout d’abord, et si vraiment la pensée intellectuelle ne vise
que le monde sensible (inorganisé),les jugements concernant Dieu



LES CONTRADICTIONS DE LA PENSEE RELIGIEUSE 275

et la volonté divine échappent par définition & son contréle, puis-
qu’ils se rapportent & des réalités d’un autre ordre. Le probléme
de leur contradiction avec la pensée intellectuelle est alors dénué
de sens et ne saurait pas méme se poser.

51 nous rendons & Vactivité intellectuelle son extension nor-
male, est-11 concevable qu’un jugement soit, par exemple, con-
tradictoire au point de vue moral sans 1’étre au point de vue
intellectuel? D’aprés M. de Saussure les deux propositions: «j’obéis
a la volonté de Dieu, je désobéis & la volonté de Dieu » présente-
raient ce caractére. Elles seraient moralement, mais non intel-
lectuellement, contradictoires.

Nous avouons ne pas comprendre, La contradiction morale
entraine forcément apres elle une contradiction intellectuelle. Un
1déal moral est en effet posé. Je devrais y conformer en tout temps
ma conduite. Je ne le fais pas. La contradiction de ma conduite,
s1 J’en a1 conscience, s’explicite aussitdt pour la pensée en un juge-
ment : 'acte de désobéir (que j’ai accompli) est contradictoire a
I’acte d’obéir (que je m’étais posé pour idéal).

De méme en ce qui concerne le rapport de la liberté humaine et
de la toute-puissance divine. Il s’agit la d’un rapport mystérieux
entre tous; swmivant les défimtions que 'on donne de la liberté
humaine et de la puissance de Dieu, I’antinomie est irréductible
ou bien elle s’atténue. Dans I’étude de ce probléme on ne saurait
en tout cas s’en tenir uniquement & la formule d’une priére litur-
gique qui condense en quelques phrases le double sentiment que
nous avons de notre culpabilité et de la nécessité du secours divin.

M. de Saussure a mis en pleine lumiére, avec un sens trés juste
de la réalité et de ses nuances, le fait que la vie religieuse et morale
a sa valeur propre, irréductible. Dans le sentiment moral de I’obli-
gation, par exemple, il vy a une maniére d’étre qui jamais ne
pourra é&tre expliquée par les postulats de la mécanique physique.
Mais cette constatation n’empéche pas que lactivité intellec-
tuelle ne reste une dans ses procédés, contrairement a ce que
semble supposer M. de Saussure. L’unique probléme est toujours
celui-ci : expliquer la réalité dans son ensemble sans la déformer
et sans ’appauvrir. On ne saurait en aucun cas admettre qu’'une
théorie qui ne satisfait pas a cette condition reste néanmoins intel-
ligible, car ce serait fausser le rapport de la vérité avec le réel.

Par exemple, selon M. de Saussure (p. 91), le Dieu du panthéisme



276 ARNOLD REYMOND

est scandaleux, parce qu’il démoralise la conscience, mais il
«n’est nullement absurde ni imintelligible ». Mais si le Dieu du
panthéisme est vraiment scandaleux, il est non moins inintelli-
gible, en ce sens que son existence qui doit tout expliquer ne
rend pas compte de 'existence du bien posé comme un donné
irréfragable. Inversément s’il est intelligible, 1l n’est plus scan-
daleux, car le mal et le bien sont alors envisagés comme des
données relatives et conventionnelles.

« Par contre », déclare M. de Saussure, «un cercle carré n’est pas
un scandale, mais une absurdité, une notion inintelligible. » Selon
nous une notion inintelligible, dans la mesure ou elle s’affirme
fausse, est pour 'esprit un scandale qui doit &tre rejeté.

Ailleurs (p. 117) M. de Saussure déclare que les deux jugements
«une partie est différente dutout» — « une partie estidentique au
tout » sont intellectuellement contradictoires et doivent &tre
rejetés. Il faut cependant les admetire pour expliquer la person-
nalité du Christ, & la fois humaine et divine. Il nous parait brutal
de poser sous une forme aussi simple le rapport si complexe de
I’humain et du divin en Christ. Mais remarquons que déja dans
les mathématiques les rapports du tout et de la partie ne sont pas
aussi simples qu’on pourrait le croire. Dans les ensembles trans-
finis la partie (ensemble des nombres pairs, par exemple) se pose
comme équivalente au tout (ensemble des nombres entiers). Il
n’y a donc pas contradiction intellectuelle & envisager 1c1 'identité
du tout et de la partie.

Les autres exemples invoqués par M. de Saussure nous condui-
raient & des conclusions analogues. C’est pourquoi nous ne sau-
rions admettre 'opposition que celui-ci semble établir entre le
vral et le faux d’une part, le bien et le mal de ’autre. « Le moment
éthico-religieux», dit-1l, «est au contraire constitué par une expé-
rience de conscience. Elle s’exprime, non pas dans les catégories
du vrai et du faux (au sens étroit), mais dans celles du bien et du
mal. Au cours de cette expérience, J’établis I'idée (1) de ce que
je dois croire ou faire sous la pression du sentiment d’obligation. »
(p. 260) A notre sens le bien et le mal ne s’opposent pas plus
au vral et au faux que le beau, le laid, le rouge ou le vert. En
tant que normes de I’activité humaine le bien et le mal possédent

(1) C’est nous qui soulignons.



LES CONTRADICTIONS DE LA PENSEE RELIGIEUSE 277

un genre deréalité qui leur est propre et qui se révéle a I'expé-
rience. Une fois définis nous pouvons énoncer & leur sujet des
jugements qui seront vrais ou faux par rapport a la définition
posée. Le bien et le mal ne constituent donc pas un mode de
pensée qui s’opposerait & celur du vrai et du faux. Ce sont des
valeurs de réalité qui s’explicitent comme toute autre valeur en
des notions et en des jugements.

L’activité intellectuelle procéde toujours de la méme fagon. Il
v a un certain donné qui est fourni par ’expérience individuelle
et collective, expérience qui porte sur divers domaines (sensible,
religieux, moial, esthétique, etc.). C’est & propos de ce donné que
surgissent dans notre esprit certains jugements. Ces jugements
s’explicitent dans un ensemble de formes et de notions qui s’im-

pliquent et se définissent mutuellement.

"~ Pour établir les schémes de cette activité intellectuelle la logis-
tique nous parait en meilleure posture que la logique de M. Goblot,
dont M. de Saussure s’est surtout inspiré. Par un symbolisme
approprié et en se dégageant autant que faire se peut de toute
métaphysique spéciale, elle cherche & expliciter & la fois les
constantes et les divers moules du raisonnement. Comme telle, elle
établit le passage entre ce que I’on convient d’appeler logique for-
melle et logique appliquée, car elle est capable de s’adapter & tout
contenu de la pensée, quel qu’il soit.

Elle ne se prononce pas sur la valeur des propositions premiéres
qui servent de point de départ & une théorie constructive. Elle
demande seulement que ces propositions premiéres soient indé-
pendantes et non contradictoires entre elles.

Sous ce rapport 'ouvrage de M. de Saussure est intéressant,
car 1l représente un effort sérieux et original pour mettre au jour
les propositions premiéres qui doivent servir de base & la dogma-
tique. Cette recherche toutefois est faite trop exclusivement sous
I’angle pragmatique de ’obligation morale de conscience, et pas
assez sous celui de ’amour de Dieu et de la charité. « Je ne puis
savoir», déclare M. de Saussure, «s’il est orat ou fauz que Pierre
ou Paul soit meilleur ou plus excusable que moi; mais je sens
irrésistiblement, je suis obligé d’avouer qu’il est bon de me
croire pire qu’eux parce que I'humilité est un bien. » (p. 276)

Pour nous la vraie humilité chrétienne ne s’embarrasse pas
de pareils raisonnements, car elle a sa source dans le sentiment



278 ARNOLD REYMOND

que le croyant a de sa misére et de la plénitude de la grace de
Dieu comme aussi dans le désir ardent qu’il a de se donner

A

sans réticence & son prochain.

Mais 1l est temps de conclure cette analyse déja trop longue.
Que la dogmatique ait ses postulats propres que l’on ne saurait
confondre avec ceux des sciences physiques et naturelles, cela
nous parait hors de question et M. de Saussure a raison de le rap-
peler en termes énergiques. Mais ce point admis il n’en résulte
‘pas qu’il y ait pour la dogmatique un mode de penser qui en tant
qu’obligatoire lui serait propre, et se distinguerait de celui de la
spéculation philosophique, par exemple.

On ne peut en outre construire une dogmatique qui se suffirait
entierement i elle-méme et qui serait séparée par des cloisons
étanches de tout ce qui touche & d’autres domaines. L’homme est |
a la fois corps et esprit et sa vie se déroule dans un monde physi-
que ; le christianisme est un fait historique qui est organiquement
lié & un ensemble d’autres faits (1). La dogmatique se doit & elle-
méme d’étudier la réalité dans toute sa complexité, non pas en
opposant, mais en superposant hiérarchiquement les aspects
qu’elle présente. |

Ar~orLp ReEvymonb.

(1) Voir & ce propos les réflexions de M. Philippe Bridel sur le livre de
M. de Saussure, dans la Gazette de Lausanne du 8 aotit 1926.



	Les contradictions de la pensée religieuse

