
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Études critiques : Martin Luther : à propos de l'étude de M. Jacques
Maritain

Autor: Holl, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRTTIQUES

MARTIN LUTHER
a propos de l'étude de m. Jacques maritain (i)

« A des titres bien différents trois hommes dominent le monde
moderne, commandent tous les problèmes qui le tourmentent,
un réformateur religieux, un réformateur de la philosophie,
un réformateur de la moralité, Luther, Descartes, Rousseau. »

Ainsi s'exprime M. Maritain. (2)
Ce qui seul nous occupe dans cet article, c'est ce que M. Mari-

tain sait dire de Luther et de son importance. L'auteur nous
présente en Luther un homme qui part d'une aspiration sérieuse,

(1) Dès l'apparition du livre de M. Maritain, nous avions demandé à
M. Karl Holl de bien vouloir lire le chapitre consacré à Luther et de
communiquer son appréciation aux lecteurs de notre Revue. L'autorité indiscutée

de M. Pioli parmi les modernes historiens de la pensée de Luther,
aussi bien que l'indépendance de son esprit, nous faisaient un devoir de

nous adresser au savant berlinois.
Gravement atteint dans sa santé, M. Holl ne put répondre immédiatement

à notre désir. Il est mort, âgé de soixante ans seulement, quelques semaines
après nous avoir envoyé son manuscrit, dont il n'a pu revoir la traduction
française.

Bien que deux ans se soient écoulés depuis la publication de la monographie
de M. Maritain, et que M. Holl ne soit plus là pour soutenir son point

de vue, nous n'hésitons pas à publier les pages qu'il nous avait envoyées.
Elles constituent sans doute sa dernière contribution à l'œuvre à laquelle il
a consacré le meilleur de ses forces.

Nous remercions Madame Maurice Chavannes d'avoir accepté la tâche
délicate de traduire l'étude qu'on va lire. (Réd.)

(2) Trois réformateurs : Luther, Descartes, Rousseau. Paris 1925.



MARTIN LUTHER 261

bien que pharisaïque, et scrupuleuse à la sainteté, mais qui
en arrive au point où il échoue, malgré ses efforts. Il est obligé
de reconnaître qu'il n'est pas capable d'atteindre cette sainteté
à laquelle il aspire. Cependant, au lieu de chercher asile en la
miséricorde divine comme l'ont fait les saints authentiques,
Luther cesse de prier à ce moment précis, et pour sa propre
consolation apparente se crée avec arrogance une doctrine, qui,
en vérité, n'est que le reflet de l'état désespéré de sa propre âme.

Il affirme dorénavant l'impossibilité de dompter la convoitise
de la chair, et pour se soustraire au jugement de Dieu, se réfugie
sous la protection de la «justice »que le Christ a réalisée à sa place.
Arriver à cette conviction, s'hypnotiser soi-même dans l'idée

que le Christ met continuellement un voile sur nos péchés, c'est
cela que Luther appelle « croire ». Ce n'est assurément qu'une foi
artificielle, une foi « théologique ». De l'aveu de Luther lui-même,
la « grâce » à l'aide de laquelle il se console restej toujours purement

extérieure à l'homme.
Si on réfléchit on voit avec clarté et sans peine ce qui chez

Luther a été le vrai moteur intérieur. En définitive il ne s'agit
pas pour lui de Dieu ou du Christ, mais de son propre « moi ».

Il veut à tout prix se soustraire au châtiment et en avoir la pleine
certitude. Toute sa manière de considérer les choses est expressément

« égocentrique ». Mais en cela Luther se révèle le créateur

de «l'individualisme » moderne, ou d'un mot plus exact, de

l'individualisme spécifiquement « germanique » ; de cet
individualisme qui confond l'individualité avec la personnalité, tandis

que saint Thomas les a toutes deux nettement séparées, et que
la nation française est assez favorisée pour posséder en Jeanne
d'Arc à la fois l'incarnation de son génie propre et celle de la
véritable personnalité. Mais en tant qu'individualiste de cette espèce,
Luther est aussi le créateur du volontarisme moderne, rigoureusement

opposé à l'intellectualisme, et qui résout en faveur du
vouloir la question de la primauté de la pensée ou de la volonté,
déjà éclaircie par saint Thomas d'une manière incomparable.
C'est de là qu'est sorti le faux mysticisme, mais aussi la morale
kantienne, l'impérialisme, et cette « intériorisation » absurde à

laquelle prétendent ceux qui croient possible d'avoir une vie
intérieure sans formes extérieures.

On voit que c'est le portrait bien connu de Luther que le P. Denifle



262 KARL HOLL

a dessiné d'après le modèle donné par les polémistes catholiques
depuis le seizième siècle et que le P. Grisar n'a que légèrement
adouci. L'auteur s'en réfère de façon formelle au P. Denifle, qui,
« malgré la brutalité qui entache parfois ses analyses, a su

pénétrer plus fortement que Grisar la psychologie de Luther ».

S'il s'agissait d'un travail qui tenterait d'étayer à nouveau les

affirmations du P. Denifle, en vertu d'une étude personnelle des

sources, il faudrait d'abord reprocher à l'auteur divers manquements

à la science. Il faudrait le rendre attentif à ce qu'en l'an
de grâce 1925, il n'est plus possible de citer les Propos de table de

Luther d'après Bindseil, ou même d'après une édition encore plus
ancienne, car le texte authentique a paru dans l'intervalle dans
l'édition de Weimar. Il en va de même du Commentaire sur les

Galates de 1531 (M. Maritain J'appelle le commentaire de 1535).
Il faudrait lui objecter que le plus souvent le texte des Sermons
de Luther d'après l'édition d'Erlangen ne présente pas dans

tous ses détails une rédaction à laquelle on puisse se fier ; que
l'historien, en utilisant des fragments de lettres, est tenu de prendre
en considération les circonstances, le tempérament et le caractère

du destinataire. Chez M. Maritain ne manquent naturellement
ni le « Pecca fortiter », ni le « Je dévore comme un Bohémien »,

ni la lettre à Weiler ; enfin les interprétations des portraits de

Luther par le P. Denifle sont d'autant moins concluantes, que
cet auteur lui-même, pour de bonnes raisons, a tout à fait
retranché ce chapitre dans la deuxième édition allemande de son

ouvrage.
Mais on ferait trop d'honneur à M. Maritain en lui présentant

pareilles critiques. Car on remarque dès les premières lignes, et
cela se confirme à travers tout le volume, qu'il n'a pas lu une
ligne dans le texte même de Luther. Il ne cite toujours en fait
de passages de Luther que ceux qu'il a trouvés reproduits
ailleurs, le plus souvent chez le P. Denifle, mais aussi chez

Döllinger et Janssen. Sa seule contribution personnelle semble
être d'avoir ajouté la pagination de Ficker à ce que le P. Denifle
a cité, d'après le manuscrit, du cours sur l'épître aux Romains.
(L'auteur sait-il d'après quel manuscrit Pour ce qui est de

cette pagination, on se prend à douter d'après tout le reste
qu'il ait même fait cela par lui-même.

D'ailleurs M. Maritain ne pousse pas très loin la connaissance



MARTIN LUTHER 263

de la scolastique. Considérer le thomisme comme le faîte de la

sagesse et ignorer l'importance d'Alexandre de Halès et de Duns
Scot, cela va de soi pour un catholique contemporain. Mais en ce

qui touche saint Thomas lui-même, je n'ai pas remarqué que
M. Maritain eût une idée des questions graves que soulève sa

théologie. En outre, ce qu'il découvre à l'occasion sur la philosophie

récente, sur Kant, sur Fichte, sur Schopenhauer, sur Nietzsche,

Tolstoï, James, Freud, ne dépasse pas ce qu'on peut entendre
dans une conférence de séminaire ordinaire.

En ces conjonctures, il ne reste qu'à faire ressortir brièvement
l'impossibilité psychologique et la fausseté effective du portrait
dessiné par M. Maritain. (1)

Luther a commencé, d'après M. Maritain, en homme à

scrupules, en saint pharisaïque ; plus tard, ayant échoué dans cette
voie, il a inventé la doctrine de la justification en guise de consolation

illusoire. Est-ce là un processus psychologique vraisemblable

Est-il vraisemblable pour un vrai Pharisien d'admettre
un échec Ce n'est pas le cas, d'ordinaire : le Pharisien s'obstine
dans son orgueil. Est-il concevable qu'un scrupuleux se contente
d'une consolation aussi superficielle que celle que lui offre d'après
M. Maritain la doctrine de la justification Sous la pression du
désespoir une transformation de tout son être devrait s'être

opérée pour y parvenir.
Telle paraît êtrel'opignon de M. Maritain. «Adieu les tourments

et les remords » (p. 13), tel doit avoir été le sentiment de Luther,
en élaborant sa doctrine de la justification. Mais deux pages plus
haut, M. Maritain lui-même a cité cette saisissante mise en
accusation de soi de Luther dans sa lettre à Staupitz, qui date de 1519,
donc après « l'illumination » définitive de Luther, que M. Maritain
place en 1518-1519. Il faudrait donc admettre que Luther a eu
des angoisses et des tourments de conscience, immédiatement après
avoir passé à cette humeur légère. M. Maritain n'est pas sans savoir

que Luther était sujet à des crises d'une mélancolie profonde.

(1) Pour le détail des preuves, je renvoie à mon livre sur Luther. —
Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte. I. Luther. 2e u. 3e verbesserte
und vermehrte Auflage. Tübingen 1923. (Réd.)



264 KARL HOLL

Elle est, affirme-t-il, « sans doute ce qu'il y a de plus grand et
de plus humain chez lui ». Il se corrige bien vite : «Ce n'est pas une
mélancolie autre que celle d'un Saul » (1). Se représente-t-on la
psychologie d'un tel homme Un homme, qui, pour ainsi dire au
même moment, jette tout sérieux de côté pour tomber aussitôt
dans une profonde mélancolie et qui continue sa vie durant sans

en être jamais las, ce jeu par lequel il se dupe lui-même Et cet
être faible aurait fait l'impression d'un libérateur à des gens
innombrables

Plus loin : Luther s'est trompé de chemin parce qu'au moment
critique, il a cessé de prier. Il s'agit là d'une lettre à Lang, de 1516,
où Luther se plaint qu'il lui arrive souvent de ne pas lire son
bréviaire à cause du fardeau de ses fonctions. Le P. Denifle a déjà
interprété ce passage dans le sens adopté par M. Maritain et il en
a été vertement réprimandé par M. A. V. Mulier, qui, en sa qualité
d'ancien Dominicain, est renseigné sur ces questions. On pourrait,
avec plus de raison, tirer le contraire des paroles de Luther. Si

quelqu'un éprouve de la tristesse à ne pouvoir s'acquitter
régulièrement de la lecture du bréviaire, il faut pourtant qu'elle lui
tienne un peu à cœur. M. Maritain tâche, il est vrai, de soutenir
son interprétation à l'aide d'une seconde déclaration de Luther,
d'après lequelle il ne pouvait prier sans proférer des malédictions,

parole que la polémique catholique a pareillement et
perpétuellement publiée à son de trompe. Du reste, pourquoi
M. Maritain cite-t-il ce passage dans la traduction de Janssen,

qui est fausse et qui rend le texte plus grossier, tandis qu'au
moins le P. Denifle avait correctement rendu ces mots

Bien entendu, M. Maritain n'a pas jugé nécessaire ici non plus
de recourir au texte de Luther. Ce que Luther veut dire est
compréhensible et tout à fait inoffensif dans l'original. Quand il dit
le « Notre Père » et qu'il demande que Son règne vienne, il ne

peut autrement que de désirer en même temps la ruine de la
papauté. Car pour lui, le nom de Dieu est blasphémé par la

papauté, et le pape, en sa qualité d'Antéchrist, est l'obstacle à

la venue du règne de Dieu.
Néanmoins, après nous avoir renseignés à sa manière sur la

nature de la prière chez Luther, M. Maritain nous surprend un

(1) P. 41 et suiv.



MARTIN LUTHER 265

peu plus loin (p. 41) par cette concession : « Il était doué d'une
puissante religiosité naturelle ; il priait longuement, volontiers à

haute voix, avec un grand flux de paroles qui faisait l'admiration
des gens. » Le fait est exact. Il est établi par la description bien
connue de Veit Dietrich, qui avait une fois observé secrètement
Luther priant au château de Cobourg. Mais, encore une fois,
comment cela se concilie-t-il avec les déclarations de M. Maritain
Un homme dont la vie intérieure était désordonnée, chez lequel
— M. Maritain le dit en copiant le P. Denifle — l'amour pour
Dieu ne jouait aucun rôle, pour qui, comme plus tard pour
Kant, la religion se réduisait au service du prochain, celui-là prie
des heures entières, poussé par une nécessité intérieure

Enfin : Depuis cette malheureuse crise Luther a constamment
déchu. «Il subit la loi de la chair, suivant une progression qu'il est
loisible de constater sur la série de ses portraits, dont les derniers
sont d'une bestialité surprenante » (p. 15). Mais à côté on lit (p.41) :

« En même temps il était pourvu à un degré exceptionnel de cette
sensibilité richement orchestrée où vibre la profonde symphonie
des forces inconscientes, et qui fait le charme poétique et cordial
du Gemüt. On a de lui une foule de traits de familiarité, de

bonhomie, de douceur ». Quel monstre singulier que sa bestialité
n'empêche pas d'avoir du cœur et de la délicatesse Evidemment

de pareilles contradictions ne troublent pas M. Maritain.
Cela ne lui fait rien de les faire voisiner. Mais un esprit plus
réfléchi, à qui il importerait de tracer un portrait historique,
aurait tiré de telles contradictions et de telles impossibilités la
conclusion qu'il devait se trouver une faute dans ses premières
hypothèses et qu'il fallait chercher un moyen de comprendre
Luther dans son unité.

Or, rien qu'en lisant Luther lui-même, il n'est point du tout
difficile de trouver le point de vue duquel toute son attitude se

comprend. Ce que M. Maritain appelle la disposition au scrupule
ou la mélancolie de Luther n'est rien d'autre en réalité que la
crainte du jugement du Dieu incorruptible. Ce sentiment avait
déjà poussé Luther à entrer au couvent, mais là cette pensée a

beaucoup gagné en profondeur. Il a appris à comprendre que
l'idéal suprême déterminé par Jésus dans le Sermon sur la

montagne est la mesure d'après laquelle Dieu nous juge.
Depuis, la lutte de Luther pour la sainteté a pris une direction

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. —¦ N. s., t. xv (n° 64 et 65, 1927). 17



266 KARL HOLL

autre que celle des saints catholiques ordinaires. Au bout du

compte, ceux-là ne tendent qu'à la jouissance de la « visio dei ».

Ils approchent plus ou moins de Dieu selon le degré de sainteté
qu'ils atteignent. S'ils n'arrivent pas à l'échelon le plus élevé, ils
se contentent d'une position plus modeste. Luther, au contraire,
était sous le poids du sentiment qu'il faut parvenir au faîte. Car
devant le Dieu saint, cela seul peut subsister qui est tout à fait
pur. S'il n'y réussit pas, il est du nombre des réprouvés.

Luther a certainement échoué dans cet effort. Plus il y mettait
de sérieux, plus il devenait clair pour lui qu'il ne viendrait jamais
à bout de réaliser quelque chose de parfaitement pur. Des impulsions

inférieures se mêlent même à la prière, avant tout l'égoïsme,

que Luther appelle « concupiscence ». Mais la solution de la crise
intervint autrement que M. Maritain ne le décrit : Luther, affirme-
t-il, dans l'opiniâtreté du désespoir, défend son « moi » tout en
déclarant à Dieu : « Je ne veux pas périr ». Si M. Maritain avait lu,
ne fût-ce que le commentaire sur les Romains, ou même, s'il avait
seulement tenu compte des extraits que le P. Denifle en a tirés, il y
aurait trouvé un passage qui donne les informations les plus claires
sur la vraie disposition intérieure de Luther. Luther va jusqu'à
exiger du chrétien « à la foi robuste » que, s'il plaisait à Dieu de

le rejeter, il s'y résignât docilement et que, néanmoins, il ne cessât

pas d'aimer Dieu, même en enfer. Car Luther pense que celui qui
sent sa culpabilité doit reconnaître, si Dieu le condamne, qu'il le

mérite. Et la preuve de sa sincérité serait, même en enfer, de ne
refuser à Dieu ni l'obéissance, ni même l'amour. C'est, je crois,
à peu près le contraire de 1'« égocentrisme » que M. Maritain
impute à Luther. Mais Luther, pénétré de la gravité de cette
pensée du jugement, saisit d'autant mieux ce que le message
évangélique a de merveilleux. C'est un miracle que Dieu, bien

qu'il ait le droit de condamner l'homme, veuille lui pardonner
ses péchés et l'admettre dans sa communion. De l'avis de Luther,
c'est un miracle si grand que précisément le scrupuleux se refusera
d'abord à le croire possible, et ceci jette une lumière significative
sur son état intérieur. Il faut qu'il lui soit rappelé de façon
pressante que Dieu veut cela réellement et sérieusement, et qu'en refusant

sa grâce on l'offenserait de la façon la plus grave. On peut
juger d'après cela de quel droit M. Maritain a écrit (p. 23) :

« L'âme hérétique cherche sa sécurité dans la justice dont elle se



MARTIN LUTHER 267

recouvre, non dans l'abîme des miséricordes d'un Autre qui l'a
faite ». Que signifie l'opposition que M. Maritain établit ici La

justice du Christ en laquelle se réfugie le chrétien, d'après Luther,
est-elle donc objectivement autre chose que la grâce même de

Dieu Assurément Luther ne se serait jamais exprimé de cette
manière. S'il avait tenu le langage qu'on lui prête, il aurait dit
que Dieu devait avoir pitié de lui parce qu II T avait créé. Or Luther
aurait regardé cela comme un « égocentrisme » inadmissible. En
tant qu'être créé par Dieu, il n'a aucun titre à la grâce de Dieu ;

car Dieu doit rejeter sa créature pécheresse. S'il s'intéresse à elle

quand même, ce n'est que par grâce, par libre miséricorde.
Une telle grâce n'est certes pas pour Luther une consolation

commode et sans efficacité morale. Il est vrai, Luther y insiste
sans se lasser : même chez le chrétien, la concupiscence persiste
jusqu'à la mort. (Je rappelle encore une fois que Luther entend

par concupiscence, non la convoitise charnelle, mais l'égoïsme.)
Mais cela ne veut pas dire pour Luther que le chrétien doive
s'y résigner comme à un destin fatal. A l'homme seul, il serait
assurément impossible de réprimer cette concupiscence, même
dans une certaine mesure. Il en est un autre qui combat en lui,
et qui peut vaincre : cet autre, c'est le Christ. Ce que le P. Denifle
a fait de pis, c'est de supprimer complètement le « Christ en nous »

de la christologie de Luther. Aussi M. Maritain croit-il sérieusement

(p. 25) que Luther ne connaissait pas le Christ agissant en

nous.
Or, je le demande, qui donc en Occident a le premier fait

ressortir l'idée paulinienne du Christ agissant en nous La scolastique

du moyen âge ou la mystique l'ont-elles mise en valeur
C'est Luther qui l'a découverte à nouveau chez saint Paul et
qui lui a rendu la vie. Il a su montrer comment le croyant, par
la foi précisément, entre en relation étroite avec le Christ. Cela

veut dire que le Christ devient une force en lui. Le Christ ne
fait pas que le consoler : il le reprend, il le purifie, il le pousse
à tout ce qui est bien. Seul celui qui possède le Christ de cette
manière le possède entièrement et réellement. Ce Christ lutte en
l'homme contre la chair, et si la victoire est obtenue, lui seul

en a le mérite. Quiconque est loyal constate assurément tout
ce qui combat en même temps en lui contre cette puissance
sanctifiante, et ne trouve sa constante consolation que dans



268 KARL HOLL

le pardon de Dieu. C'est ce dont Luther veut parler quand
il dit que notre justice nous reste toujours « extérieure ».

M. Maritain cite (p. 19) une parole de Bossuet en l'approuvant :

Luther n'aurait pas songé « que les bonnes œuvres des hommes
sont en même temps des œuvres de Dieu, puisqu'il les produit en
nous par sa grâce ». Mais si Luther qui a écrit le De servo arbitrio

y a fort bien pensé. Seulement pour lui, il s'agit de ceci : L'homme,
en présence d'une de ses actions déterminées, prise isolément,
ose-t-il se dire : c'est une œuvre bonne dans toute l'acception
du terme, c'est une œuvre tout entière inspirée de Dieu Non,
sa conscience exigeante attestait que même à une intention bonne,
sa volonté propre avait mêlé beaucoup de mal.

Qu'en est-il après tout cela des idées par lesquelles on prétend
que Luther a ravagé la pensée moderne, son « volontarisme »,

son « anti-intellectualisme », son « individualisme » Certes Luther
est « volontariste », si on entend par ce terme une conception du
monde dans laquelle le vouloir, et non la pensée, passe pour
l'activité la plus intime, l'activité décisive. Et Luther doit penser
cela parce qu'il part de la religion, de la foi chrétienne. Pour la
foi chrétienne l'important n'est pas que l'homme élabore des idées

nouvelles sur Dieu, mais que sa volonté prenne l'attitude convenable

à l'égard des sollicitations de la volonté divine.
De même, si l'on veut, Luther est « anti-intellectualiste ». Mais

il se trouve en fort bonne compagnie. Dans son zèle à glorifier
saint, Thomas, M. Maritain oublie l'apôtre Paul. Car je soupçonne
fort saint Paul d'êlre du nombre des «modernes» anti-intellectualistes,

lui qui a prononcé cette parole : « L'Evangile est un
scandale pour les Juifs et une folie pour les Grecs», et qui ne voulait

pas appuyer sa prédication sur une sagesse raisonnable. Le

motif de cette attitude est le même, pour lui comme pour Luther.
Et Luther l'a fait ressortir plus clairement. L'Evangile est une
folie, quelque chose de contraire à la raison. Car l'Evangile affirme

que Dieu veut le pécheur, tandis que la raison a soutenu de tout
temps jusqu'à ce jour que Dieu veut celui-là seul qui, au
préalable, était juste.

Enfin: «l'individualisme» de Luther. J'ai dit en passant que
Luther n'a jamais défendu l'individualisme en tant qu'il attribue
au moi naturel un droit inconditionnel, même vis-à-vis de Dieu,
mais qu'il l'a combattu de la façon la plus énergique. Cependant



MARTIN LUTHER 269

Luther est persuadé que chacun porte devant Dieu une responsabilité

dont ni prêtre, ni pape ne peuvent le décharger. C'est seul

que chaque individu doit comparaître devant le tribunal de Dieu ;

c'est seul qu'il doit rendre compte de ce qu'il a fait. Il s'agit
donc de prendre ses mesures dès ici-bas. D'ailleurs la notion
riche et substantielle de k personnalité» ne se constitue pour Luther
qu'après sa doctrine de la justification et en résulte. M. Maritain
a écrit quelques pages sur la manière dont saint Thomas comprenait

le rapport entre l'individualité et la personnalité. Si ces

pages avaient été écrites par le P. Denifle — mais il ne les aurait
pas écrites — je lui aurais probablement répondu qu'il
introduisait des éléments modernes dans la pensée de saint Thomas,
et je lui aurais fait remarquer que Duns Scot avait traité cette
même question avec bien plus de perspicacité et de pénétration.
Mais il ne vaut pas la peine d'engager pareil débat avec M. Mari-
tain. C'est pourquoi je ne m'attacherai qu'à ce qu'il avance sur
le fond même de la question. Il distingue l'individualité et la
personnalité de façon que la première soit l'existence individuelle

en tant que donnée, la seconde, le caractère acquis dans la
lutte morale et spirituelle. Le défaut des « Germains » serait de

confondre l'une avec l'autre. Mais où se trouvent les Germains

qui se rendent coupables de cette confusion Si M. Maritain
consentait à jeter un coup d'œil dans l'œuvre de Kant, il pourrait

lire dans son Fondement de la métaphysique des mœurs,
comment il définit la notion de personnalité : on devient une personnalité

par la soumission à l'impératif catégorique. Donc la personnalité
n'est pas donnée par la nature, c'est une tâche à remplir. On

devient une personnalité, et pas autrement qu'en pliant son vouloir

instinctif sous la loi morale. Tout l'idéalisme allemand a pris
à Kant cette notion de la personnalité. Fichte avant tout, dont
M. Maritain a mis une parole en épigraphe en tête de son étude

sur Luther, mais aussi Gœthe et tous les autres. Je présume
même que les Latins et les catholiques ont emprunté à l'idéalisme

allemand cette notion de la personnalité, pour autant
qu'ils la possèdent.

Mais cette conception, l'idéalisme allemand l'a empruntée à

Luther. Avec plus de profondeur que les écrivains venus après
lui, Luther a établi que l'homme doit devenir une personnalité.
Pour lui, c'est de Dieu seulement que l'homme reçoit en définitive



270 KARL HOLL

son vrai et nouveau moi. Parce que Dieu l'appelle par l'Evangile
du pardon des péchés à vivre dans Sa communion, l'homme prend
un nouveau sentiment de sa dignité, qui l'exalte et l'humilie
à la fois. Avoir le droit d'exister devant Dieu, c'est bien la

grandeur suprême dont un homme peut se glorifier. Mais la tâche
et la lutte qui remplissent toute la vie du chrétien dérivent
directement de ce rapport avec Dieu. Dieu, comme Luther aime
à le dire, travaille l'homme au ciseau pour le façonner comme
Il l'a résolu. Il conduit chacun par un chemin particulier, et place
chacun devant ses devoirs particuliers. Par des décisions successives

et continuelles l'homme devient personnalité. Mais l'œuvre
ne sera achevée qu'à l'entrée de l'homme dans l'éternité.

Luther a exercé une influence profonde sur la pensée moderne,
et là nous donnons raison à M. Maritain. Mais nous pensons que
le monde actuel est loin d'avoir compris tout ce qu'il avait à

apprendre de Luther, et qu'il a même oublié certaines de ses

leçons. Notre espoir est que le génie de Luther agira une fois

encore et plus fortement sur l'humanité.

Karl Holl.


	Études critiques : Martin Luther : à propos de l'étude de M. Jacques Maritain

