Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Etudes critiques : Martin Luther : & propos de I'étude de M. Jacques
Maritain

Autor: Holl, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

MARTIN LUTHER

A PROPOS DE L'ETUDE DE M. JACQUES MARITAIN (I)

« A des titres bien différents trois hommes dominent le monde
moderne, commandent tous les problémes qui le tourmentent,
un réformateur religieux, un réformateur de la philosophie,
un reformateur de la moralité, Luther, Descartes, Rousseau. »
Ainsi s’exprime M. Maritain. (2)

Ce qui seul nous occupe dans cet article, c’est ce que M. Mari-
tain sait dire de Luther et de son importance. L’auteur nous
présente en Luther un homme qui part d’une aspiration sérieuse,

(1) Dés I'apparition du livre de M. Maritain, nous avions demandé a
M. Karl Holl de bien vouloir lire le chapitre consacré a Luther et de com-
muniquer son appréciation aux lecteurs de notre Revue. L’autorité indis-
cutée de M. Holl parmi les modernes historiens de la pensée de Luther,
aussi bien que l'indépendance de son esprit, nous faisaient un devoir de
nous adresser au savant berlinois.

Gravement atteint dans sa santé, M, Holl ne put répondre immédiatement
4 notre désir, Il est mort, 4gé de soixante ans seulement, quelques semaines
aprés nous avoir envoyé son manuscrit, dont il n’a pu revoir la traduction
francaise.

Bien que deux ans se gsoient écoulés depuis la publication de la monogra-
phie de M. Maritain, et que M. Holl ne soit plus 14 pour soutenir son point
de vue, nous n’hésitons pas & publier les pages qu’il nous avait envoyées.
Elles constituent sans doute sa derniére contribution & I'ceuvre a laquelle il
a consacré le meilleur de ses forces.

Nous remercions Madame Maurice Chavannes d’avoir accepté la tiche
délicate de traduire I'étude qu'on va lire. (Réd.)

(2) Trois réformateurs : Luther, Descartes, Rousseau, Paris 1925.



MARTIN LUTHER 261

bien que pharisaique, et scrupuleuse & la sainteté, mais qui
en arrive au point ou il échoue, malgré ses efforts. Il est obligé
de reconnaitre qu’il n’est pas capable d’atteindre cette sainteté
a laquelle il aspire. Cependant, au lieu de chercher asile en la
miséricorde divine comme ['ont fait les saints authentiques,
Luther cesse de prier & ce moment précis, et pour sa propre con-
solation apparente se crée avec arrogance une doctrine, qui,
en vérité, n’est que le reflet de I’état désespéré de sa propre ame,
Il affirme dorénavant 'impossibilité de dompter la convoitise
de la chair, et pour se soustraire au jugement de Dieu, se réfugie
sous la protection de la «justice» que le Christ a réalisée a sa place.
Arriver a cette conviction, s’hypnotiser soi-méme dans l'idée
que le Christ met continuellement un voile sur nos péchés, c’est
cela que Luther appelle « croire ». Ce n’est assurément qu’une foi
artificielle, une foi « théologique ». De I’aveu de Luther lui-méme,
la «grace» & 'aide de laquelle il se console reste toujours pure-
ment extérieure 4 1’homme.

51 on réfléchit on voit avec clarté et sans peine ce qui chez
Luther a été le vrai moteur intérieur. En définitive il ne s’agit
pas pour lur de Dieu ou du Christ, mais de son propre « moi ».
Il veut & tout prix se soustraire au chatiment et en avoir la pleine
certitude. Toute sa maniére de considérer les choses est expres-
sément « égocentrique ». Mais en cela Luther se révéle le créa-
teur de «l'individualisme » moderne, ou d’un mot plus exact, de
I'individualisme spécifiquement «germanique »; de cet indivi-
dualisme qui confond I'individualité avec la personnalité, tandis
que saint Thomas les a toutes deux nettement séparées, et que
la nation francaise est assez favorisée pour posséder en Jeanne
d’Arc & la fois 'incarnation de son génie propre et celle de la véri-
table personnalité. Mais en tant qu’individualiste de cette espéce,
Luther est aussi le créateur du volontarisme moderne, rigoureu--
sement opposé & 'intellectualisme, et qui résout en faveur du
vouloir la question de la primauté de la pensée ou de la volonté,
déja éclaircie par saint Thomas d’une maniére incomparable.
C’est de la qu’est sorti le faux mysticisme, mais aussi la morale
kantienne, I'impérialisme, et cette « intériorisation » absurde &
laquelle prétendent ceux qui croient possible d’avoir une vie
intérieure sans formes extérieures.

On voit que c’est le portrait bien connu de Luther que le P. Denifle



262 | KARL HOLL

a dessiné d’aprés le modéle donné par les polémistes catholiques
depuis le seiziéme siécle et que le P. Grisar n’a que légérement
adouci. L’auteur s’en référe de facon formelle au P. Denifle, qui,
«malgré la brutalité qui entache parfois ses analyses, a su
pénétrer plus fortement que Grisar la psychologie de Luther »,

S’il s’agissait d’un travail qui tenterait d’étayer 4 nouveau les
affirmations du P. Denifle, en vertu d’une étude personnelle des
sources, 11 faudrait d’abord reprocher a I'auteur divers manque-
ments & la science. Il faudrait le rendre attentif & ce qu’en I'an
de grace 1925, il n’est plus possible de citer les Propos de table de
Luther d’aprés Bindseil, ou méme d’aprés une édition encore plus
ancienne, car le texte authentique a paru dans I’intervalle dans
I’édition de Weimar. Il en va de méme du Commentaire sur les
Galates de 1531 (M. Maritain 'appelle le commentaire de 1535).
Il faudrait lui objecter que le plus souvent le texte des Sermons
de Luther d’aprés ’édition d’Erlangen ne présente pas dans
tous ses détails une rédaction a laquelle on puisse se fier; que
I’historien, en utilisant des fragments de lettres, est tenu de prendre
en considération les circonstances, le tempérament et le carac-
tere du destinataire. Chez M. Maritain ne manquent naturellement
ni le « Pecca fortiter », ni le « Je dévore comme un Bohémien »,
ni la lettre & Weller ; enfin les interprétations des portraits de
Luther par le P. Denifle sont d’autant moins concluantes, que
cet auteur lui-méme, pour de bonnes raisons, a tout a fait re-
tranché ce chapitre dans la deuxiéme édition allemande de son
ouvrage.

Mais on ferait trop d’honneur 4 M. Maritain en lui présentant
pareilles critiques. Car on remarque dés les premiéres lignes, et
cela se confirme & travers tout le volume, qu’il n’a pas lu une
ligne dans le texte méme de Luther. Il ne cite toujours en fait
de passages de Luther que ceux qu’il a trouvés reproduits
ailleurs, le plus souvent chez le P. Denifle, mais aussi chez
Déllinger et Janssen. Sa seule contribution personnelle semble
étre d’avoir ajouté la pagination de Ficker & ce que le P. Denifle
a cité, d’aprés le manuscrit, du cours sur 1’épitre aux Romains.
(L’auteur sait-il d’aprés quel manuscrit ?) Pour ce qui est de
cette pagination, on se prend & douter d’aprés tout le reste
quil ait méme fait cela par lui-méme.

D’ailleurs M. Maritain ne pousse pas trés loin la connaissance



MARTIN LUTHER 263

de la scolastique. Considérer le thomisme comme le faite de la
sagesse et ignorer I'importance d’Alexandre de Halés et de Duns
Scot, cela va de so1 pour un catholique contemporain. Mais en ce
qui touche saint Thomas lui-méme, je n’ar pas remarqué que
M. Maritain elit une 1dée des questions graves que souléve sa
théologie. En outre, ce qu’il découvre & 'occasion sur la philoso-
phie récente, sur Kant, sur Fichte, sur Schopenhauer, sur Nietz-
sche, Tolstoi, James, Freud, ne dépasse pas ce qu’on peut entendre
dans une conférence de séminaire ordinaire.

En ces conjonctures, il ne reste qu’a faire ressortir briévement
I'impossibilité psychologique et la fausseté effective du portrait
dessiné par M. Maritain. (1)

Luther a commencé, d’aprés M. Maritain, en homme a scru-
pules, en saint pharisaique ; plus tard, ayant échoué dans cette
voie, il a inventé la doctrine de la justification en guise de conso-
lation illusoire. Est-ce 1a un processus psychologique vraisem-
blable ? Est-il vraisemblable pour un vrai Pharisien d’admettre
un échec ? Ce n’est pas le cas, d’ordinaire : le Pharisien s’obstine
dans son orgueil. Est-il concevable qu'un scrupuleux se contente
d’une consolation aussi superficielle que celle que lui offre d’aprés
M. Maritain la doctrine de la justification ? Sous la pression du
désespoir une transformation de tout son é&tre devrait s’étre
opérée pour y parvenir,

Telle paraft étre 'opignon de M. Maritain. « Adieu les tourments
et les remords » (p. 13), tel doit avoir été le sentiment de Luther,
en élaborant sa doctrine de la justification. Mais deux pages plus
haut, M. Maritain lui-méme a cité cette saisissante mise en accu-
sation de so1 de Luther dans sa lettre & Staupitz, qui date de 1519,
donc apres « Pillumination » définitive de Luther, que M. Maritain
place en 1518-1519. Il faudrait donc admettre que Luther a eu
des angoisses et des tourments de conscience, immédiatement aprés
avoir passé a cette humeur légére. M. Maritain n’est pas sans savoir
que Luther était sujet & des crises d’une mélancolie profonde.

(1) Pour le détail des preuves, je renvoie & mon livre sur Luther, —
Gesammelie Aufsilze zur Kirchengeschichte. 1. Luther. 28 u, 3° verbesserte
und vermehrte Auflage. Tubingen 1923. (Réd.)



264 -KARL HOLL

Elle est, affirme-t-il, «sans doute ce qu’il y a de plus grand et
de plus humain chez lui », Il se corrige bien vite : «Ce n’est pas une
mélancolie autre que celle d’un Saiil » (1). Se représente-t-on la
psychologie d’un tel homme ? Un homme, qui, pour ainsi dire au
méme moment, jette tout sérieux de coté pour tomber aussitdt
dans une profonde mélancolie et qui continue sa vie durant sans
en &tre jamais las, ce jeu par lequel il se dupe lui-méme ? Et cet
étre faible aurait fait 'impression d’un libérateur & des gens
innombrables ?

Plus loin : Luther s’est trompé de chemin parce qu’au moment
critique, il a cessé de prier. Il s’agit 1a d’une lettre & Lang, de 1516,
ot Luther se plaint qu’il lui arrive souvent de ne pas lire son
bréviaire & cause du fardeau de ses fonctions. Le P. Denifle a déja
interprété ce passage dans le sens adopté par M. Maritain et 1l en
a été vertement réprimandé par M. A, V. Muller, qui, en sa qualité
d’ancien Dominicain, est renseigné sur ces questions. On pourrait,
avec plus de raison, tirer le contraire des paroles de Luther. S1
quelqu’un éprouve de la tristesse & ne pouvoir s’acquitter régu-
lierement de la lecture du bréviaire, il faut pourtant qu’elle lui
tienne un peu a cceur. M. Maritain tiche, 1l est vrai, de soutenir
son interprétation a l’aide d’une seconde déclaration de Luther,
d’aprés lequelle il ne pouvait prier sans proférer des malédic-
tions, parole que la polémique catholique a pareillement et per-
pétuellement publiée & son de trompe. Du reste, pourquoi
M. Maritain cite-t-il ce passage dans la traduction de Janssen,
qui est fausse et qui rend le texte plus grossier, tandis qu’au
moins le P. Denifle avait correctement rendu ces mots ?

Bien entendu, M. Maritain n’a pas jugé nécessaire icl non plus
de recourir au texte de Luther. Ce que Luther veut dire est com-
préhensible et tout & fait inoffensif dans l’original. Quand il dit
le « Notre Pére» et qu’il demande que Son régne vienne, il ne
peut autrement que de désirer en méme temps la ruine de la
papauté. Car pour lui, le nom de Dieu est blasphémé par la
papauté, et le pape, en sa qualité d’Antéchrist, est 'obstacle a
la venue du régne de Dieu.

Néanmoins, aprés nous avoir renseignés a sa maniére sur la
nature de la priére chez Luther, M. Maritain nous surprend un

(1) P. &1 et suiv.



MARTIN LUTHER 2656

peu plus loin (p. 41) par cette concession ;: « Il était doué d’une
puissante religiosité naturelle ; 1l priait longuement, volontiers a
haute voix, avec un grand flux de paroles qui faisait ’admiration
des gens, » Le fait est exact. Il est établi par la description bien
connue de Veit Dietrich, qui avait une fois observé secrétement
Luther priant au chateau de Cobourg. Mais, encore une fois, com-
ment cela se concilie-t-1l avec les déclarations de M. Maritain ?
Un homme dont la vie intérieure était désordonnée, chez lequel
— M. Maritain le dit en copiant le P. Denifle — ’amour pour
Dieu ne jouait aucun rdle, pour qui, comme plus tard pour
Kant, la religion se réduisait au service du prochain, celui-la prie
des heures entiéres, poussé par une nécessité intérieure !

Enfin : Depuis cette malheureuse crise Luther a constamment
déchu. « 1l subit la lo1 de la chair, suivant une progression qu’il est
loisible de constater sur la série de ses portraits, dont les derniers
sont d’une bestialité surprenante» (p. 15). Mais & coté on lit (p.41):
« En méme temps il était pourvu & un degré exceptionnel de cette
sensibilité richement orchestrée ot vibre la profonde symphonie
des forces inconscientes, et qui fait le charme poétique et cordial
du Gemiit. On a de lui une foule de traits de familiarité, de bon-
homie, de douceur». Quel monstre singulier que sa bestialité
n’empéche pas d’avoir du cceur et de la délicatesse ! Evidem-
ment de pareilles contradictions ne troublent pas M. Maritain.
Cela ne lui fait rien de les faire voisiner. Mais un esprit plus
réfléchi, & qui il importerait de tracer un portrait historique,
aurait tiré de telles contradictions et de telles 1mpossibilités la
conclusion qu’il devait se trouver une faute dans ses premiéres
hypothéses et qu’il fallait chercher un moyen de comprendre
Luther dans son unité.

Or, rien qu’en lisant Luther lui-méme, il n’est point du tout
difficile de trouver le point de vue duquel toute son attitude se
comprend. Ce que M. Maritain appelle la disposition au scrupule
ou la mélancolie de Luther n’est rien d’autre en réalité que la
crainte du jugement du Dieu incorruptible. Ce sentiment avait
déja poussé Luther & entrer au couvent, mais 1 cette pensée a
beaucoup gagné en profondeur. Il a appris & comprendre que
I'idéal supréme déterminé par Jésus dans le Sermon sur la mon-
tagne est la mesure d’aprés laquelle Dieu nous juge.

Depuis, la lutte de Luther pour la sainteté a pris une direction

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XV (1§° 64 et 65, 1927). 17



266 : KARL HOLL

autre que celle des saints catholiques ordinaires. Au bout du
compte, ceux-la ne tendent qu’a la jouissance de la « pisio dei».
Ils approchent plus ou moins de Dieu selon le degré de sainteté
qu’ils atteignent. S’ils n’arrivent pas a ’échelon le plus élevé, ils
se contentent d’une position plus modeste. Luther, au contraire,
était sous le poids du sentiment qu’il faut parvenir au faite. Car
devant le Dieu saint, cela seul peut subsister qui est tout a fait
pur. 51l n’y réussit pas, il est du nombre des réprouvés.

Luther a certainement échoué dans cet effort. Plus il y mettait
de sérieux, plus il devenait clair pour lui qu’il ne viendrait jamais
a bout de réaliser quelque chose de parfaitement pur. Des impul-
sions inférieures se mélent méme & la priére, avant tout ’égoisme,
que Luther appelle « concupiscence ». Mais la solution de la crise
intervint autrement que M. Maritain ne le décrit : Luther, affirme-
t-il, dans Vopiniatreté du désespoir, défend son « moi» tout en
déclarant & Dieu : « Je ne veuz pas périr ». Si M. Maritain avait lu,
ne fit-ce que le commentaire sur les Romains, ou méme, s’il avait
seulement tenu compte des extraits que le P. Denifle en a tirés, il y
aurait trouvé un passage qui donne les informations les plus claires
sur la vraie disposition intérieure de Luther. Luther va jusqu’a
exiger du chrétien « a la foi robuste » que, s’il plaisait & Dieu de
le rejeter, 11 s’y résignat docilement et que, néanmoins, il ne cessat
pas d’aimer Dieu, méme en enfer. Car Luther pense que celui qui
sent sa culpabilité doit reconnaitre, si Dieu le condamne, qu’il le
mérite. Et la preuve de sa sincérité serait, méme en enfer, de ne
refuser & Dieu mi I'obéissance, ni méme 'amour. C’est, je crois,
a peu prés le contraire de '« égocentrisme » que M. Maritain
impute & Luther. Mais Luther, pénétré de la gravité de cette
pensée du jugement, saisit d’autant mieux ce que le message
évangélique a de merveilleux. C’est un miracle que Dieu, bien
qu’il ait le droit de condamner I’homme, veuille lui pardonner
ses péchés et 'admettre dans sa communion. De ’avis de Luther,
c¢’est un miracle si grand que précisément le scrupuleux se refusera
d’abord & le croire possible, et ceci jette une lumiére significative
sur son état intérieur. Il faut qu’il lui soit rappelé de fagon pres-
sante que Dieu veut cela réellement et sérieusement, et qu’en refu-
sant sa grice on l'offenserait de la fagon la plus grave. On peut
juger d’aprés cela de quel droit M. Maritain a écrit (p. 23):
« L’ame hérétique cherche sa sécurité dans la justice dont elle se



MARTIN LUTHER 267

recouvre, non dans U'abime des miséricordes d'un Autre qui Ua
faite ». Que signifie opposition que M. Maritain établit ici ? La
justice du Christ en laquelle se réfugie le chrétien, d’aprés Luther,
est-elle donc objectivement -autre chose que la grace méme de
Dieu ? Assurément Luther ne se serait jamais exprimé de cette
maniére. S’il avait tenu le langage qu’on lui préte, il aurait dit
que Dieu devait avoir pitié de lui parce qu’ Il Uavait créé. Or Luther
aurait regardé cela comme un « égocentrisme » inadmissible. En
tant qu’étre créé par Dieu, 1l n’a aucun titre & la grice de Dieu ;
car Dieu doit rejeter sa créature pécheresse. 5’1 s’intéresse & elle
quand méme, ce n’est que par grace, par libre miséricorde.

Une telle grace n’est certes pas pour Luther une consolation
commode et sans efficacité morale. Il est vrai, Luther y insiste
sans se lasser : méme chez le chrétien, la concupiscence persiste
jusqu’a la mort. (Je rappelle encore une fois que Luther entend
par concupiscence, non la convoitise charnelle, mais I’égoisme.)
Mais cela ne veut pas dire pour Luther que le chrétien doive
s’y résigner comme & un destin fatal. A ’homme seul, il serait
assurément i1mpossible de réprimer cette concupiscence, méme
dans une certaine mesure, Il en est un autre qui combat en lui,
et qui peut vaincre : cet autre, ¢’est le Christ. Ce que le P. Denifle
a fait de pis, ¢’est de supprimer complétement le « Christ en nous »
de la christologie de Luther. Aussi M. Maritain croit-il sérieuse-
ment (p. 2b) que Luther ne connaissait pas le Christ agissant en
nous. S

Or, je le demande, qui donc en Occident a le premier fait res-
sortir I'idée paulinienne du Christ agissant en nous ? La scolasti-
que du moyen Age ou la mystique 'ont-elles mise en valeur ?
C’est Luther qui I’a découverte & nouveau chez saint Paul et
qui lui a rendu la vie. II a su montrer comment le croyant, par
la foi précisément, entre en relation étroite avec le Christ. Cela
veut dire que le Christ devient une jforce en lui. Le Christ ne
fait pas que le consoler : il le reprend, il le purifie, il le pousse
a tout ce qui est bien. Seul celui qui posséde le Christ de cette
maniére le posséde entiérement et réellement. Ce Christ lutte en
Phomme contre la chair, et si la victoire est obtenue, lui seul
en a le mérite. Quiconque est loyal constate assurément tout
ce qui combat en mé&me temps en lui contre cette puissance
sanctifiante, et ne trouve sa constante consolation que dans



268 KARL HOI;L

le pardon de Dieu. C’est ce dont Luther veut parler quand
1l dit que notre justice nous reste toujours « extérieure ».
M. Maritain cite (p. 19) une parole de Bossuet en Papprouvant :
Luther n’aurait pas songé « que les bonnes ceuvres des hommes
sont en méme temps des ceuvres de Dieu, puisqu’Il les produit en
nous par sa grace». Mais s1! Luther qui a écrit le De servo arbiirio
y a fort bien pensé. Seulement pour lui, il s’agit de ceci: L’homme,
en présence d’une de ses actions déterminées, prise isolément,
ose-t-il se dire : c’est une ceuvre bonne dans toute l’acception
du terme, c’est une ceuvre tout entiére inspirée de Dieu ? Non,
sa conscience exigeante attestait que méme 4 une intention bonne,
sa volonté propre avait mélé beaucoup de mal.

Qu’en est-il aprés tout cela des idées par lesquelles on prétend
que Luther a ravagé la pensée moderne, son «volontarisme »,
son «anti-intellectualisme », son «individualisme » ? Certes Luther
est « volontariste », si on entend par ce terme une conception du
monde dans laquelle le vouloir, et non la pensée, passe pour
I’activité la plus intime, Pactivité décisive. Et Luther doit penser
cela parce qu’il part de la religion, de la foi chrétienne. Pour la
foi chrétienne I'important n’est pas que ’homme élabore des idées
nouvelles sur Dieu, mais que sa volonté prenne I'attitude conve-
nable & ’égard des sollicitations de la volonté divine.

De méme, si I'on veut; Luther est « anti-intellectualiste ». Mais
il se trouve en fort bonne compagnie. Dans son zéle & glorifier
saint. Thomas, M. Maritain oublie I’apdtre Paul. Car je soupgonne
fort saint Paul d’étre du nombre des « modernes» anti-intellec-
tualistes, lui qui a prononcé cette parole: « L’Evangile est un
scandale pour les Juifs et une folie pour les Grecs», et qui ne vou-
lait pas a'ppuyer sa prédication sur une sagesse raisonnable. Le
motif de cette attitude est le méme, pour lui comme pour Luther.
Et Luther ’a fait ressortir plus clairement. L’Evangile est une
folie, quelque chose de contraire & la raison. Car ’Evangile affirme
que Dieu veut le pécheur, tandis que la raison a soutenu de tout
temps jusqu'a ce jour que Dieu veut celui-ld seul qui, au
préalable, était juste.

Enfin: «'individualisme » de Luther. J’ai dit en passant que
Luther n’a jamais défendu 'individualisme en tant qu’il attribue
au moi naturel un droit inconditionnel, méme vis-a-vis de Dieu,
mais qu’il 'a combattu de la fagon la plus énergique. Cependant



MARTIN LUTHER 269

Luther est persuadé que chacun porte devant Dieu une respon-
sabilité dont n1 prétre, ni pape ne peuvent le décharger. C’est seul
que chaque individu doit comparaitre devant le tribunal de Dieu;
c’est seul qu’il doit rendre compte de ce qu’il a fait. Il s’agit
donc de prendre ses mesures deés ici-bas. D’ailleurs la notion
riche et substantielle de « personnalité» ne se constitue pour Luther
qu’aprés sa doctrine de la justification et en résulte. M. Maritain
a écrit quelques pages sur la maniére dont saint Thomas compre-
nait le rapport entre l'individualité et la personnalité. Si ces
pages avaient été écrites par le P. Denifle — mais il ne les aurait
pas écrites — je lui aurais probablement répondu qu’il intro-
duisait des éléments modernes dans la pensée de saint Thomas,
et je lm1 aurais fait remarquer que Duns Scot avait traité cette
méme question avec bien plus de perspicacité et de pénétration.
Mais il ne vaut pas la peine d’engager pareil débat avec M. Mari-
tain. C’est pourquol je ne m’attacherai qu'a ce qu’il avance sur
le fond méme de la question. Il distingue I'individualité et la
personnalité de facon que la premiére soit ’existence indivi-
duelle en tant que donnée, la seconde, le caractére acquis dans la
lutte morale et spirituelle. Le défaut des « Germains» serait de
confondre 'une avec 'autre. Mais o se trouvent les Germains
qui se rendent coupables de cette confusion ? Si M. Maritain
consentait a jeter un coup d’eeil dans 'ceuvre de Kant, il pour-
rait lire dans son Fondement de la métaphysique des moeurs, com-
ment il définit la notion de personnalité : on devienl une personna-
lité par la soumission & 'impératif catégorique. Donc la personna-
lité n’est pas donnée par la nature, ¢’est une tache & remplir. On
devient une personnalité, el pas autrement qu’en pliant son vou-
loir instinctif sous la lo1 morale. Tout I'idéalisme allemand a pris
a Kant cette notion de la personnalité. Fichte avant tout, dont
M. Maritain a mis une parole en épigraphe en téte de son étude
sur Luther, mais aussi Gaethe et tous les autres. Je présume
méme que les Lating et les catholiques ont emprunté a 1'idéa-
lisme allemand cette notion de la personnalité, pour autant
qu’ils la possédent.

Mais cette conception, l'idéalisme allemand I'a empruntée a
Luther. Avec plus de profondeur que les écrivains venus aprés
lui, Luther a établi que 'homme doit devenir une personnalité.
Pour lui, ¢’est de Dieu seulement que ’homme regoit en définitive



270 KARL HOLL

son vrai et nouveau moi. Parce que Dieu I'appelle par I’Evangile
du pardon des péchés & vivre dans Sa communion, ’homme prend
un nouveau sentiment de sa dignité, qui ’exalte et I’humilie
a la fois. Avoir le droit d’exister devant Dieu, c’est bien la
grandeur supréme dont un homme peut se glorifier. Mais la tache
et la lutte qui remplissent toute la vie du chrétien dérivent
directement de ce rapport avec Dieu. Dieu, comme Luther aime
4 le dire, travaille ’homme au ciseau pour le faconner comme
Il I’a résolu. Il conduit chacun par un chemin particulier, et place
chacun devant ses devoirs particuliers. Par des décisions succes-
sives et continuelles ’homme devient personnalité. Mais 'ceuvre
ne sera achevée qu’a ’entrée de I’homme dans 1’éternité.

Luther a exercé une influence profonde sur la pensée moderne,
et 1 nous donnons raison & M. Maritain. Mais nous pensons que
le monde actuel est loin d’avoir compris tout ce qu’il avait a
apprendre de Luther, et qu’il a méme oublié certaines de ses
lecons. Notre espoir est que le génie de Luther agira une fois
encore et plus fortement sur ’humanité.

Karr Horr.



	Études critiques : Martin Luther : à propos de l'étude de M. Jacques Maritain

