
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Les psaumes dans le culte d'Israël

Autor: Aubert, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PSAUMES DANS LE CULTE D'ISRAËL (i)

Quoique le livre des Psaumes soit le plus connu et le plus
souvent lu de tous les livres de l'Ancien Testament, et quoiqu'il ait
été à toutes les époques le sujet de nombreux travaux portant sur
l'ensemble ou sur des points spéciaux, il n'occupait plus, à la fin du
dix-neuvième siècle et au commencement du vingtième, qu'une
place secondaire dans les préoccupations des exégètes et des

critiques. On avait décrété qu'il était tout entier de composition
tardive (c'était le livre des cantiques de la communauté du second

temple), qu'il appartenait donc à la dernière époque de la religion
d'Israël, et on ne le faisait intervenir que quand on voulait décrire
la piété du judaïsme postérieur. L'intérêt allait avant tout au

Pentateuque, aux livres historiques, aux prophètes, qui permettaient

seuls de reconstruire l'histoire politique et religieuse du

peuple de l'ancienne alliance dans la plus longue période de son
existence. En disant cela nous ne formulons pas un blâme, car
tout le monde suivait le mouvement et, dans une certaine mesure,
le mouvement continue.

Cependant, depuis quelques années, il se produit un changement.

L'intérêt pour les Psaumes s'est réveillé chez les théologiens

qui s'occupent de l'Ancien Testament et on leur consacre
de nombreux travaux, quelques-uns fort importants et traçant
des voies nouvelles. C'est fort heureux, car les problèmes que
soulève l'étude des Psaumes sont multiples et ils sont loin d'être
résolus. Le seront-ils jamais Nous n'osons pas le prétendre, mais
il convient qu'ils soient discutés à nouveau et que pour arriver, si

(1) Etude lue à la séance d'ouverture des cours de la Faculté indépendante
de théologie de Neuchâtel, le 12 octobre 1927.



212 LOUIS AUBERT

possible, à une compréhension plus exacte de ces vieux cantiques,
on ne suive pas les chemins battus.

C'est spécialement à Hermann Gunkel qu'on doit ce retour
d'intérêt en faveur des Psaumes. Il a exposé sa pensée dans une
série de travaux, qu'il reprend et développe dans son monumental
commentaire en cours de publication. Le second volume, le
commentaire proprement dit, a seul paru (1925-1926); on attend
avec impatience le premier, qui contiendra l'introduction,
indispensable pour comprendre complètement le commentaire et saisir
dans leur ensemble les vues de l'auteur. C'est un livre qui exercera

certainement une influence profonde sur toute l'étude
subséquente du Psautier hébreu.

Gunkel a déjà un disciple qui marche avec énergie dans les
voies tracées par le maître, mais avec une énergie qui risque
d'étonner le maître lui-même. Il s'agit de Sigmund Mowinckel (1),
professeur à Christiania (actuellement Oslo), qui est encore
relativement jeune, car il appelle quelque part un travail paru en
1910 une œuvre de jeunesse. Comme tous les disciples qui se

respectent, Mowinckel ne se fait pas faute de contredire son

maître, de l'accuser d'être resté à mi-chemin dans une œuvre qu'il
avait si bien commencée, et d'expliquer tout autrement que lui
bon nombre de psaumes, mais son propre point de vue ne se

comprend bien que sur la base des conceptions de Gunkel. Il le reconnaît

du reste lui-même sans hésitation, car il se sait assez original
pour ne pas craindre l'accusation de n'être qu'un epigone.

Original, il l'est en effet. Il l'est, comme nous le verrons tout à

l'heure, dans sa conception centrale ; il l'est aussi dans son
interprétation des différents psaumes. C'est une grande imagination
créatrice. Il ne se laisse pas arrêter par les hésitations que d'autres

peuvent avoir en face de données qui ne semblent pas concordantes

; il a entrevu un édifice aux grandes lignes très simples,
qui se dégage de la confusion actuelle des matériaux, et il le bâtit

(1) Psalmenstudien. Six volumes, tous parus à Christiania.
I. Awän und die individuellen Klagepsalmen. 1921.

II. Das Thronbesteigungsfest Jahwäs und der Ursprung der Escha¬

tologie. 1922.

III. Kultprophetie und prophetische Psalmen. 1923.
IV. Die technischen Termini in den Psalmenüberschriften. 1923.
V. Segen und Fluch in Israels Kult und Psalmdichtung. 1924.
VI. Die Psalmdichter. 1924.



LES PSAUMES DANS LE CULTE d'iSRAEL 213

en obligeant ces matériaux à prendre, coûte que coûte, la place
qui leur revient dans l'ensemble. C'est dire que dans bien des cas

son exégèse plonge dans un étonnement profond les hommes qui
lisent l'Ancien Testament avec d'autres yeux que les siens. En
fait la première impression est celle de « l'ébouriffement ». Les

objections se présentent presque à chaque ligne, et, si on a pris
son crayon pour les formuler, on le laisse bientôt tomber de désespoir,

car on n'en finirait pas avec un ouvrage dont les six volumes
ont ensemble plus de neuf cents grandes pages. Il faut prendre
son parti de ne pas être d'accord et continuer la lecture. A mesure
qu'on la continue, on admire l'ingéniosité de l'auteur, on s'intéresse

à l'édifice qu'il construit pièce après pièce et, sans que la
critique perde ses droits, on reconnaît que la pensée maîtresse
mérite toute considération. Cela ne signifie pas que nous recommanderions

à un étudiant de ne lire les Psaumes qu'avec les explications

de Mowinckel ; il risquerait de s'habituer à une exégèse un
peu fantaisiste et l'on sait que le sic volo est déjà trop naturel à

tout exégète, jeune ou vieux ; mais il trouvera dans le théologien
norvégien des idées neuves qui l'inciteront à étudier les Psaumes

avec un nouvel intérêt.
Mowinckel caractérise lui-même sa manière de procéder quand,

après avoir constaté que la loi ne nous donne pas tous les

renseignements que nous voudrions avoir sur les liturgies des fêtes israélites,

il s'écrie : « Mais quelle occasion pour un théologien scientifique

de déployer les deux qualités sans lesquelles le Psautier
risque de lui demeurer « tabou » : l'esprit de compréhension pour
les mouvements profonds de l'âme religieuse et l'imagination
créatrice » (V 130) (1). Nous estimons que les deux qualités sont
nécessaires, mais dans l'emploi de la seconde il faut évidemment
user de quelque prudence.

I

La question que traite Mowinckel est celle de l'emploi des

psaumes dans le culte israélite.
Personne n'a jamais nié cet emploi. Les psaumes eux-mêmes

nous donnent des preuves multiples qu'ils ont été chantés dans le

(1) Nous renvoyons ainsi, sans autre indication, aux six volumes des

Psalmenstudien,



214 LOUIS AUBERT

culte. Avons-nous besoin de rappeler les indications qui figurent
dans les titres, spécialement le « lamenasseah » que l'on rencontre
à la tête de cinquante-cinq psaumes et qui, comme qu'on le

traduise, suppose l'exécution musicale (nous continuerons jusqu'à
nouvel ordre à traduire par : « au maître-chantre »), puis le
sela (LXX : 3t«ip«Afx«), accompagné une fois du mot higgâjon
(musique, Ps. ix 17), dans l'intérieur des psaumes, etc. Certains

psaumes ne peuvent être que des cantiques liturgiques (Ps. cxxxvi,
cxlvi-cl) ; le grand Hallel (Ps. cxm à cxvm) était chanté à la
fête de Pâques. Cela, on l'a toujours su, on en a toujours tenu
compte, et l'exécution musicale des psaumes, du moins de certains

psaumes, n'a jamais soulevé le moindre doute.
Cependant, dans l'ancienne exégèse, on n'a pas cherché d'une

façon conséquente à fixer la place des psaumes dans le culte. On
admettait pour quelques-uns qu'ils avaient été chantés dans une
cérémonie spéciale mentionnée par l'histoire, on relevait que
plusieurs supposaient des chœurs qui s'entre-répondaient ; on
mentionnait, d'après les indications de certains titres ou d'après les

données de la tradition (Mischna), que tel d'entre eux était
destiné au culte de l'un ou de l'autre jour de la semaine, mais on
n'attachait qu'une importance secondaire à ces occasions
liturgiques, et on ne pensait pas à expliquer les psaumes en partant de

leur rôle dans le culte. On les envisageait essentiellement comme
des compositions privées, qui, pour une raison ou pour une autre,
avaient été admises dans la liste des cantiques de la communauté,
et on cherchait à dégager avant tout leur portée religieuse et
morale. En d'autres termes, on considérait les Psaumes plus
comme un livre de piété que comme un recueil de cantiques. Cette
manière de les considérer est aussi vieille que l'Eglise chrétienne,
et même plus vieille encore. Déjà dans le judaïsme postérieur, les

Psaumes, devenus « écriture sacrée », étaient lus et médités comme
règle de foi et de vie, et si leur emploi dans le culte ajoutait à leur
autorité, ce n'était plus cependant qu'un à côté ; leur importance
était ailleurs. Aussi constatons-nous que dans la traduction des

Septante, dont la date est du reste incertaine, les annotations
musicales des titres semblent ne plus avoir été très bien comprises.
Il faut dire que la traduction des Septante est née sur le terrain
de la diaspora, mais les rapports avec Jérusalem étaient nombreux
et on aurait pu se documenter, si on l'avait jugé nécessaire. C'est



LES- PSAUMES DANS LE CULTE d'iSRAËL 215

la preuve que l'intérêt allait au contenu des psaumes et non pas
à leur destination liturgique. Dans la synagogue le chant n'avait
pas de place ou en tout cas peu de place ; on ne pouvait donc pas y
continuer la tradition du temple et si les Psaumes y figuraient à

l'occasion, ce n'était que comme « écriture sacrée ». C'est également

comme « écriture sacrée » qu'ils sont cités dans le Nouveau
Testament.

L'étude scientifique des Psaumes n'a donc fait que suivre
l'impulsion donnée, et nous n'avons pas à nous étonner que les

exégètes chrétiens jusqu'à ces derniers temps aient porté leur principal

effort sur le contenu religieux et moral des Psaumes, et depuis
le réveil des études historiques, sur l'histoire de la piété en Israël.

Il a fallu la découverte de cantiques analogues aux cantiques
hébreux en Assyro-Babylonie et en Egypte, pour ramener l'attention

sur l'emploi cultuel des Psaumes. Les psaumes babyloniens
ou égyptiens sont en effet esssentiellement des cantiques cultuels,
chantés ou récités dans des occasions diverses, nationales ou
privées. Comme ils offrent, mutatis mutandis, de grandes ressemblances

avec les Psaumes de l'Ancien Testament, la pensée devait
nécessairement naître de reprendre l'étude de ceux-ci au même

point de vue et de chercher plus exactement qu'on ne l'a fait
jusqu'ici la place des Psaumes dans le culte d'Israël.

C'est un des côtés essentiels de l'œuvre de Gunkel dont nous
avons parlé tout à l'heure. Il part de l'observation juste que la

première poésie religieuse a une origine cultuelle. Dans les temps
primitifs religion et culte allaient nécessairement ensemble. La

religion n'existait en quelque sorte que dans le culte et par le

culte. Mais, à ce moment-là, l'individu n'avait par lui-même

aucune valeur propre. Il ne comptait que comme membre de la

tribu, du clan, de la famille. Le culte était donc à l'origine
l'affaire du groupe social auquel appartenait l'individu. On ne le
célébrait du reste que rarement, dans des jours de grande fête

qui revenaient à intervalles plus ou moins réguliers, ou lorsque
les circonstances, soit une occasion de se réjouir soit une occasion
de se lamenter, le réclamaient.

Les premiers cantiques ont été composés pour ces occasions

spéciales de la vie de la « communauté ». Gunkel distingue deux

grandes classes : les hymnes ou cantiques de louange qui étaient
chantés pour célébrer le dieu qui avait accordé de nombreux biens



216 LOUIS AUBERT

ou une grande délivrance, les cantiques de lamentation qui
exposaient les plaintes et les prières de la « communauté », quand la
situation était malheureuse. Chacune de ces deux grandes classes

était soumise à des règles plus ou moins fixes pour la forme et

pour le fond.
Quand plus tard les individus se distinguèrent du groupe social et

se présentèrent pour eux-mêmes devant la divinité, il se forma
deux autres grands groupes de cantiques, les psaumes individuels
de reconnaissance et les psaumes individuels de lamentation. Mais
ceux-ci furent composés sur le modèle des psaumes de communauté,

et on reconnaît à cette ressemblance leur origine cultuelle.
Nous notons en passant que, dans les quatre grands groupes

qu'il statue, Gunkel admet d'assez nombreuses subdivisions. On

pourra mieux se -rendre compte du détail quand aura paru
l'introduction à son commentaire.

Appliquant son scheme principal aux cantiques d'Israël
contenus dans l'Ancien Testament et spécialement au livre des Psaumes,

Gunkel n'a pas de peine à y signaler de nombreux psaumes de

louange de la communauté, soit purs soit mêlés à d'autres expressions

du sentiment religieux ; les psaumes nationaux de lamentation

sont également assez nombreux et assez caractéristiques.
Les psaumes individuels de reconnaissance, composés en vue du

culte, le sont déjà moins et, à côté d'eux, se trouvent d'autres
cantiques de reconnaissance purement spirituels, c'est-à-dire sans

aucune attache liturgique. Les psaumes individuels de lamentation

ont certainement commencé, eux aussi, par être des cantiques

cultuels, composés par des malades ou pour des malades qui
venaient demander à l'autel la délivrance de leurs maux. Mais,
chose curieuse, aucun psaume de cette nature n'a été conservé
dans l'Ancien Testament. Tous les cantiques individuels de lamentation,

qui figurent dans le Psautier, sont des cantiques spirituels,
composés sans rapport avec le culte par des Israélites pieux
donnant essor à leurs sentiments dans les souffrances qu'ils avaient
à supporter. La souffrance est quelquefois la maladie, le plus
souvent les attaques et les moqueries d'ennemis puissants qui
oppriment les fidèles serviteurs de Yahveh ; ceux-ci sont les humbles,

les pauvres ; leurs adversaires sont les riches, les forts, les

orgueilleux qui n'ont point de véritable piété. De là cette équiva-



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 217

lence curieuse de termes : humble et malheureux pieux ; riche
et puissant méchant.

Plus tard les cantiques spirituels de lamentation, expression
d'un état social et religieux anormal, ont pourtant trouvé accès

dans les collections officielles de psaumes liturgiques, mais ce

n'était pas leur première destination, et nous ajoutons : quand ils
étaient chantés dans le temple, ils étaient sans doute implicitement

adaptés aux besoins de la communauté, comme les «Psaumes

de David » aux besoins du peuple chrétien dans les Eglises
de la Réforme.

On le voit : Gunkel, tout en admettant l'origine cultuelle des

psaumes et en déclarant qu'il faut partir de là pour les bien
comprendre, fait de très nombreuses réserves quand il s'agit des

cantiques du Psautier et affirme que la plupart d'entre eux étaient
des compositions purement privées qui n'avaient d'autre but que
d'exprimer les sentiments de l'auteur dans les circonstances
heureuses ou malheureuses où il se trouvait.

C'est ici qu'intervient Mowinckel. Il estime que Gunkel est
infidèle à ses prémisses et qu'il faut poursuivre jusqu'au bout
l'explication cultuelle des Psaumes.

Il a pour cela deux grandes raisons : 1° Le Livre des Psaumes

était d'après la tradition le recueil officiel de cantiques de la
communauté du second temple. 2° L'ancienne religion d'Israël était
une religion cultuelle.

Les deux raisons ne sont pas absolument déterminantes.
Sur le premier point nous faisons observer qu'il n'est nulle part

dit, ni dans la littérature juive ni dans la littérature chrétienne des

premiers siècles, que le Psautier, tel que nous l'avons, est le recueil
officiel des cantiques en usage dans le temple de Jérusalem.
L'affirmer, c'est tirer les lignes plus loin que la tradition. Et il y a de

sérieuses objections contre cette manière de voir. Notre Psautier
est une partie du canon des Kethoubim, c'est-à-dire des livres
qui, sans avoir la même autorité que la loi et les prophètes, étaient
envisagés comme des écrits sacrés devant servir à l'instruction de

la communauté. Donc le Psautier ne nous a pas été transmis
comme recueil de cantiques, mais comme livre d'enseignement
religieux et moral. Ses derniers rédacteurs ont parfaitement pu

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. s., t. xv (n° 64 et 65, 1927). 14



218 LOUIS AUBERT

ajouter aux cantiques du temple d'autres cantiques qui avaient à

leurs yeux la même valeur didactique. L'étude du Psautier prouve
qu'il a passé par toute une série de rédactions successives avant
de devenir ce qu'il est, et il n'est pas possible de les mettre toutes
au compte des chantres qui avaient la direction de la partie
musicale du culte à Jérusalem. La présence de certains psaumes
s'y oppose. Mowinckel lui-même admet que les psaumes ï, cxn et
peut-être cxxvn n'ont jamais été chantés dans le temple. Sans

parler d'autres, il aurait pu ajouter à ceux-là le Ps. cxix, qui n'est

pas un cantique, mais un catéchisme rythmé, destiné sans doute
à être appris par cœur par les jeunes Israélites. Une fois qu'on a
admis des exceptions, la porte est ouverte pour en statuer un plus
grand nombre. Quell (1), qui fait une large part au côté liturgique
des psaumes, en indique treize comme n'ayant point de lien avec
le culte.

Sur le deuxième point, des réserves s'imposent également.
Mowinckel sans doute ne veut pas jeter la moindre défaveur sur
l'ancienne religion d'Israël en l'appelant religion cultuelle, comme c'est
le cas dans l'école wellhausenienne qui oppose la religion populaire
cultuelle à la religion morale supérieure que prêchaient les grands
prophètes anté-exiliques. Une religion cultuelle n'est pas
nécessairement une religion de cérémonies extérieures auxquelles
manquent les impulsions d'une vraie piété ; elle peut dans toutes ses

manifestations être inspirée par les sentiments les plus profonds
de l'âme religieuse et créer entre les fidèles et la divinité des

liens qui ne sont pas moins forts que ceux d'une religion dite
spirituelle. Il n'y a du reste pas de véritable religion possible sans
le culte, et le culte même le plus spiritualise aura toujours quelque
chose d'extérieur. Théoriquement nous sommes d'accord, mais
dès que l'on se place sur le terrain de la réalité, c'est-à-dire dans
le cas particulier sur le terrain de l'histoire religieuse d'Israël,
nous ne pouvons pas ne pas y constater deux courants opposés :

l'un, le courant populaire, proprement cultuel, qui a subi
l'influence du « cananéisme » ambiant, l'autre, le courant purement
yahviste, qui remonte jusqu'aux origines de la religion et qui a

abouti à la prédication des grands prophètes ; or ce dernier
courant, sans être par lui-même et sans avoir toujours été dans la

(1) Das kultische Problem der Psalmen, 1926.



LES PSAUMES DANS LE CULTE d'iSRAËL 219

réalité anti-cultuel, mettait l'accent sur la piété du cœur et l'obéissance

morale. Il n'est pas exact de placer même mutatis mutandis
la religion d'Israël sur le même pied que les religions voisines, et
de l'appeler, sans correctif, religion cultuelle à l'instar de celles-

ci. Mowinckel se tire d'affaire en affirmant que les grands prophètes
n'ont jamais été de leur temps que des isolés et qu'ils n'ont
exercé aucune action profonde sur la religion nationale avant
l'exil. Il ne nous est pas possible d'entrer ici dans une discussion
détaillée ; nous nous bornons à opposer à l'affirmation de

Mowinckel le triomphe partiel du prophétisme dans l'apparition du
Deutéronome et la réforme de Josias.

Mowinckel ne nie pas du reste qu'avec le Deutéronome il ne se

soit produit un tournant dans l'histoire de la religion d'Israël,
mais il n'en tire pas les conséquences qui s'imposent pour l'histoire
antérieure, et il envisage que les expériences de l'exil, alors que
les Israélites étaient sans culte officiel, ont servi au triomphe de la
tendance deutéronomique, point de départ de tout le développement

post-exilique, plus que l'influence des prophètes. La religion
post-exilique n'était plus essentiellement cultuelle. Elle était
nomiste, c'est-à-dire qu'elle plaçait le vrai service de Yahveh dans

l'observation fidèle de la loi, aussi bien du reste dans l'observation
de la loi cultuelle que dans celle des multiples commandements qui
réglaient la vie religieuse et morale de l'individu. On continuait à

offrir des sacrifices publics ou privés, à célébrer les grandes fêtes
annuelles ; on le faisait même peut-être avec plus de scrupulosité

que dans l'époque anté-exilique, mais on le faisait parce que c'était
commandé, parce qu'il fallait observer fidèlement toutes les

prescriptions de Yahveh pour lui être agréable, mais non plus parce
que le culte avait en lui-même, dans ses rites et ses sacrifices, une
valeur propre, et que les offrandes servaient matériellement à bien
disposer la divinité en faveur de ses adorateurs.

Aussi il faut remarquer que Mowinckel ne parle pas de la religion
d'Israël en général, quand il l'appelle cultuelle ; il parle uniquement

de l'ancienne religion, c'est-à-dire de la religion anté-exilique.
La conséquence est que, si les Psaumes sont en rapport avec le

culte, s'ils sont nés des besoins du culte, dans le temps où il avait
toute sa signification première, ils doivent appartenir dans leur
grande majorité à l'époque anté-exilique. Le Psautier du second

temple est l'héritier direct du ou des psautiers des temps anté-



220 LOUIS AUBERT

rieurs. Il contient sans doute aussi des cantiques composés après
l'exil, mais ceux-ci ne sont guère que des imitations de cantiques
plus anciens.

C'est là un renversement complet des idées qui ont prévalu
depuis Wellhausen et qu'on peut résumer ainsi : le Psautier étant
né dans la communauté du second temple, il y a présomption que
les cantiques qu'il contient sont tous ou presque tous post-exiliques.
Mowinckel ne se laisse pas arrêter par cette contradiction avec les

opinions reçues et traite quelquefois d'une façon un peu vive ceux
qui les défendent. On verra qu'il est souvent très difficile d'être
d'accord avec lui, mais nous nous plaisons à noter ce va et vient
des opinions critiques, qui montre une fois de plus qu'une question

n'est jamais tranchée définitivement et qu'il est bon de conserver

sa liberté de jugement, même en face d'un consensus devenu

presque général.
Nous n'insistons pas davantage sur les réserves que nous

suggèrent les deux affirmations fondamentales de Mowinckel. Il en
tire lui-même la conclusion que « si les psaumes se laissent expliquer

d'une manière satisfaisante comme cantiques cultuels,
c'est-à-dire comme cantiques non seulement employés dans le

culte, mais composés pour le culte, il n'y a pas lieu de faire intervenir

une autre explication, encore moins de donner à celle-ci la

préférence » (1). (VI 27).
Nous avons maintenant à examiner comment il arrive, dans le

détail, à établir le bien-fondé de son principe d'interprétation.

II

Empoignant le taureau par les cornes, il s'attaque dans le premier
fascicule des Psalmenstudien, aux psaumes individuels de lamentation

(individuelle Klagelieder) (2). Ce sont ces psaumes dans

(1) Voir l'article de M. Paul Humbert sur le premier fascicule de Mowincke
dans cette Revue, 1923, p. 73-80. Nous sommes pleinement d'accord avec
les observations et les critiques de notre collègue.

(2) Mowinckel compte dans ce groupe les psaumes ni, iv, v, vi, vu,
ix-x, xi, peut-être xn, xm, xvi, xvn, xxn, xxv, xxvi, xxvn, xxvin,
XXXI, XXXV, XXXVIII, XXXIX, XL 6, XLI, XLII-XLIII, LI, LII, liv, LV, LVI,
LVII, LVIII, LIX, LXI, LXII, LXIII, LXIV, LXIX, LXX, LXXI, LXXXVI, LXXXVIII,
en 1-12 et 24-28, cix, exix (dont le principal but n'est pas la célébration de



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 221

lesquels la plupart des exégètes, pour ne pas dire presque tous
(sauf ceux qui estiment que le je des psaumes est un je collectif
s'appliquant à la communauté), voient des compositions privées,
composées à l'origine sans attache avec le culte. Nous les avons
brièvement caractérisées plus haut, d'après Gunkel. Nous
n'entrons pas dans plus de détails, pour le moment. Aux psaumes
individuels de lamentation s'ajoutent naturellement les psaumes
individuels de reconnaissance (psaumes de sacrifices de reconnaissance,

dit Mowinckel), qui rappellent souvent les maux dont le

psalmiste a été délivré, comme les psaumes de lamentation
contiennent souvent par avance une action de grâces pour la
délivrance qui est demandée (1). Les deux catégories vont ensemble.

C'est dans ces psaumes individuels, spécialement dans les

psaumes de lamentation, que nous voyons apparaître la mention
fréquente des « ennemis » dont le psalmiste se plaint et dont il
implore de Yahveh le châtiment et la ruine. Ils sont assez
souvent pour le simple lecteur chrétien, qui voudrait pouvoir
s'associer de plein cœur aux sentiments et aux prières des hommes

pieux de l'ancienne alliance, une pierre d'achoppement. Ils sont
en contradiction trop directe avec le commandement de Jésus :

Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent ; et volontiers

on désirerait que les psalmistes, dont la profonde piété nous
est sur d'autres points en exemple, eussent moins d'ennemis
contre lesquels ils prient. Mowinckel trouve étrange cette
abondance d'ennemis. Il lui paraît contre nature que tout Israélite
pieux, malade ou malheureux, ait été entouré de tant d'adversaires

personnels, et cela au milieu de son peuple, dans lequel les

différences de parti n'étaient que des différences de degré dans le

plus ou moins grand attachement à la loi. Si vraiment il fallait
admettre que les psalmistes pensent à des adversaires politiques

la loi, mais affirmation de confiance et de justice), cxx (dans sa signification
primitive), cxxx (id.), cxxxi (id.), cxxxix, cxl, cxli, cxlii, cxliii, peut-être
aussi Ps. xix 6, en tout cinquante-deux cantiques. Voir VI 28.

(1) Dans ce groupe Mowinckel compte Ps. xvm (cantique de reconnaissance

d'un roi et, à ce titre, est pour le sens un cantique national), xxm,
xxx, xxxn, xxxiv, xxxvn, xi a, xlix, lxvi b, lxxiii, xcii, cm, cxvi,
cxxxvin, peut-être aussi Ps. cxlv et cxlvi fortement influencés par le style
des hymnes de la communauté, en tout seize cantiques du Psautier, auxquels
Mowinckel ajoute I Sam. n 1-10 (d'un roi), Esaïe xxxvm 10-20, Jonas n
3-10. Voir VI 28-29.



222 LOUIS AUBERT

et religieux, on ne pourrait pas faire autrement que les accuser
de formidables exagérations et les supposer victimes de la folie de

la persécution (I 96). Puis les ennemis dont ils se plaignent sont
décrits à peu près partout de la même façon. On attendrait, s'il
s'agissait de l'opposition de partis dans la communauté juive,
que dans chaque cas particulier ces ennemis fussent décrits de

façon plus vivante, plus personnelle, conformément aux multiples

circonstances de la réalité.
Mowinckel conteste donc l'exactitude de l'opinion courante qui,

partant de ce que nous savons du temps des Macchabées, admet
dans le sein de la communauté juive l'existence de deux partis
opposés au point de vue social et au point de vue religieux : d'un
côté les riches, les puissants, la classe dominante, plus «

mondaine » que religieuse, de l'autre les petits, les faibles parmi
lesquels se recrutent les fidèles serviteurs de Yahveh. Sans doute
Mowinckel ne nie pas l'existence de partis religieux différents,
spécialement dans la communauté post-exilique, mais ce qu'il
conteste, c'est que l'opposition religieuse fût en même temps celle
de couches sociales différentes. Ce n'était pas le cas au temps de

Néhémie où les deux partis étaient constitués d'un côté par les

fils de la captivité qui recevaient sans cesse de nouveaux renforts
venant de Babylone, de l'autre par l'aristocratie du temple et le

gros des gens restés dans le pays auxquels la sévérité du gouverneur

était absolument incompréhensible. Ce n'était pas le cas

non plus au temps des Macchabées, car rien ne prouve que les

Juifs attachés à leur religion, qui firent front contre les tendances
nouvelles du parti hellénistique, sortissent de couches sociales

inférieures ; ce n'était pas davantage le cas plus tard, car les
Pharisiens du Nouveau Testament étaient surtout des hommes
riches et considérés, et s'ils ont été persécutés au temps des rois
hasmonéens, c'est à cause de leur étroitesse et de leur opiniâtre
opposition dans le domaine politique. Avant l'exil, les prophètes
sans doute condamnent souvent les riches et les chefs du peuple

pour leurs exactions et leurs désirs de justice, mais ils ne disent

pas que les petits et les pauvres furent religieusement meilleurs
qu'eux (VI 15-16).

Il faut donc expliquer autrement les expressions des psaumes
qui parlent de justes persécutés et malheureux et de méchants



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 223

orgueilleux et violents qui ne se lassent pas de faire du mal aux
« pauvres gens ».

Les justes ne sont pas des fidèles particulièrement pieux, des

êtres qui se distinguent par une religiosité supérieure de la grande
masse des tièdes et des indifférents ; ce sont des Israélites normaux,
qui ont le sentiment de n'avoir manqué à leurs devoirs ni envers
Dieu ni envers le prochain et qui estiment en conséquence avoir
droit aux multiples bénédictions que Dieu accorde à son peuple ;

avant tout santé et biens matériels abondants. La Sedeq, la justice,
est la santé de l'âme, qui se manifeste dans une bonne conduite
et a pour résultat le bonheur extérieur : elle permet à l'homme
d'affirmer ses droits et d'avoir part à l'alliance divine (III 58).
Elle n'appartient pas seulement à quelques-uns ; elle appartient
à tous ceux qui se sentent à leur place au milieu de leur peuple.

Si dans les psaumes de lamentation les justes sont appelés les

humbles, les pauvres, les misérables en opposition à leurs adversaires,

cela ne signifie pas qu'ils le sont en vertu de leur condition
sociale, mais, exceptions réservées, ils le sont en vertu du malheur
qui les frappe.

Une des particularités de l'Israélite est en effet la tendance
à se faire le plus petit et le plus misérable possible quand il veut
obtenir une grâce quelconque, et cela tout d'abord quand il
s'adresse à Dieu. Devant Dieu il est nécessairement un humble,
un pauvre, un malheureux, en premier lieu sans doute parce qu'il
a le sentiment de la grandeur de Yahveh, mais aussi parce qu'il
espère que la profondeur de sa misère éveillera d'autant plus
sûrement la miséricorde de celui qu'il implore. Il est résulté de

là que se faire humble, se présenter comme petit et indigent ont
été considérés comme des vertus dans la religion israélite, et qu'à
un moment donné les termes d'anijjim (misérables), d'anawim
(humbles), d'ebionim (pauvres) et autres analogues, sont devenus

synonymes de hasidim (pieux) (III 55).

Mais, dans les psaumes, ces termes ne s'appliquent pas à un parti
spécial dans l'ensemble de la communauté juive et ne désignent
qu'ici et là les gens matériellement pauvres. Ou bien ils s'appliquent

à tous les fidèles comme pauvres devant Dieu, ou bien ils
décrivent, en des termes stéréotypés, la situation malheureuse,
soit des malades et des opprimés qui ont composé ou répètent les



224 LOUIS AUBERT

psaumes de lamentation, soit d'une manière générale de tous
ceux qui ont besoin de secours (VI 59-60, et très spécialement
I 113 et suiv.).

Mowinckel revient à plusieurs reprises sur ces anijjim, etc., qui
sont en même temps des hasidim, des saddiqim, comme pour
enfoncer le clou plus profondément dans la tête de ses lecteurs,
et comme s'il sentait lui-même le besoin de formuler plus nettement

sa pensée. Il y a en effet un certain flottement dans le sens

qu'il donne aux termes hébreux qui entrent en ligne de compte.
Ainsi le terme d'ani signifie tantôt humble (demütig), tantôt
humilié, abaissé, écrasé par d'autres (gedemütigt) et Mowinckel
emploie successivement ou en même temps les deux sens pour
établir sa thèse. Il dira que cette signification flottante est
inhérente au mot lui-même et qu'on la retrouve chez les auteurs bibliques,

mais nous constatons qu'elle ne contribue pas à la clarté
et à la fixité de la démonstration.

Pour bien comprendre qui sont les malheureux qui se plaignent
dans les psaumes, il faut savoir qui sont, dans la pensée de Mowinckel,

les ennemis dont ils parlent si souvent. Ce sont les « pô"alê-âven »,

qu'ils soient expressément ainsi nommés ou qu'ils soient désignés

par d'autres termes (puissants, orgueilleux, violents) ou simplement

caractérisés par leurs œuvres. Le mot aven a en hébreu,
comme plusieurs autres, une signification flottante. On le traduit
par fausseté, péché, crime, malheur. Dans l'expression «poalë-aven »

on le prend généralement dans le sens de péché, crime et on
traduit : ceux qui commettent iniquité (Segond), ouvriers d'iniquité

(Bible annotée), artisan d'iniquité (Crampon), en allemand
Uebeltäter. Mowinckel rapproche även de on (aun) qui signifie
puissance, force, et pense que även désigne la force magique dont
sont pourvus certains hommes et dont ils se servent pour nuire à

leur prochain. Les « pöall-även » sont donc les magiciens, les «

sorciers », les jeteurs de sorts, qui ont joué un si grand rôle dans

l'imagination des peuples anciens et modernes jusqu'à une époque
qui n'est pas très éloignée de nous. Nous notons en passant que
chez nous on croyait surtout aux sorcières. Les magiciens devaient

jouer aussi un grand rôle en Israël, pense Mowinckel.
Il serait trop long de montrer comment il arrive à décréter que

les « pôalë-iven » sont des magiciens. Cela ne va pas sans quelques
violences faites aux passages en cause de l'Ancien Testament (voir



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 225

l'article cité de M. Paul Humbert) et sans d'ingénieuses combinaisons

qui étonnent le lecteur plus qu'elles ne le persuadent. Il va
sans dire que la comparaison avec les idées en cours à Babylone et
en Egypte fournit de précieux arguments au théologien norvégien ;

elle est moins probante pour ceux qui admettent le caractère

particulier de la religion d'Israël.
Malgré les objections qu'on lui a déjà faites et qu'on lui fera

encore, Mowinckel tient à sa « découverte » des magiciens. Elle est
la clef de son explication de tous (ou presque tous) les psaumes
individuels de lamentation.

Les magiciens sont, dans la pensée des peuples primitifs (et
Israël avait conservé la pensée primitive comme tous les peuples
anciens), les vrais auteurs des diverses maladies dont souffrent
les pauvres humains. Or les psaumes de lamentation, dit Mowinckel,

sont des cantiques exprimant les plaintes et les prières de

malades qui demandent à Dieu la guérison et le retour des biens
dont ils sont privés. La maladie n'est pas mentionnée dans tous
les psaumes, mais elle est toujours sous-entendue. Là où elle est

expressément décrite et où le psalmiste demande en même temps
la délivrance de ses ennemis (comme dans les Ps. vi, xm, xxn), il
est évident que la maladie et les ennemis vont ensemble ; les ennemis

ne peuvent être que les magiciens ou les démons (Ps. xxn) cjui
ont employé contre le malade leur force malfaisante. Là où la maladie

n'est pas mentionnée, mais où le psalmiste attribue à des ennemis

sa situation misérable (comme dans les Ps. xvn, xxvi, etc.), il
résulte de l'analogie avec les précédents que, s'il désire
l'anéantissement de ses ennemis, c'est pour retrouver la santé et le
bonheur qui lui font maintenant défaut. Ici aussi les ennemis sont les

magiciens. Quand la maladie est attribuée directement à Dieu,
qui a frappé le psalmiste à cause de ses péchés, et que cependant
les ennemis sont mentionnés dans le psaume, il y a là combinaison
de deux pensées : la première, éminemment religieuse, que Dieu

est le suprême auteur de tout ce qui arrive aux hommes, la seconde,

que les ennemis sont les auteurs effectifs de la maladie, Dieu

ayant laissé le coupable en leur pouvoir pour le punir de sa ou de

ses fautes (voir Ps. xxxvin). Quand il semble que les ennemis se

bornent à se moquer de celui qui est frappé pour ses péchés (voir
Ps. xli), il faut admettre que les méchants magiciens non seulement

font leurs mauvais coups dans l'ombre, mais ajoutent à



226 LOUIS AUBERT

leurs maléfices le plaisir de tourner leur victime publiquement en
dérision. Et ainsi de suite. Rien, dit toujours Mowinckel, ne
contredit l'affirmation que les psaumes de lamentation ont pour
cause la maladie et pour objectif la délivrance des attaques
perfides des porteurs de mana malfaisant.

Mais ceci n'explique pas encore que les psaumes individuels
de lamentation aient été composés en vue du culte. Il faut faire
un pas de plus. Dans les conceptions antiques toute maladie,
quelle qu'en fût la cause seconde, était la punition d'un péché,

que le péché fût ou non connu de celui qui était frappé. Un
malheureux était toujours un coupable qui devait apaiser la divinité
irritée ; on pourrait dire aussi un impur, inapte à jouir des mêmes
biens que les autres hommes et qui devait en conséquence être
purifié de sa souillure pour rentrer dans l'ordre normal. Il est
vrai que dans plusieurs psaumes les psalmistes se présentent
comme des innocents qui souffrent injustement (Ps. xvn, xxvi,
etc.), mais il faut entendre qu'ils sont innocents en comparaison
avec d'autres hommes ; il y a pourtant un péché qui, pour les

autres (voir Job) et pour eux-mêmes (Ps. xix 13, xc 8), explique
leur situation misérable. Conséquence : ils doivent subir les rites
de purification et présenter à l'autel un sacrifice pour le péché.
C'est ici que les psaumes de lamentation ont leur place ; ils étaient
une partie de la cérémonie à laquelle on avait recours pour retrouver

la santé et mettre fin aux attaques des magiciens.
Mais ils n'étaient pas composés par les malades eux-mêmes,

bien souvent incapables de cela ; c'étaient, pour la plupart du
moins, des formulaires liturgiques, composés par les prêtres ou
les chantres du sanctuaire et chantés ou récités par les fidèles dans
le courant de la cérémonie. Leur caractère de formulaires explique
ce qu'ils ont de stéréotypé spécialement dans la description des

ennemis, et si l'on s'étonne que quelques-uns aient une haute valeur
religieuse et poétique, avec un accent personnel très vivant,
Mowinckel répond que les chantres du sanctuaire étaient des

hommes pieux et qu'ils pouvaient exprimer mieux que le commun
peuple les sentiments et les aspirations d'une âme israélite devant
son Dieu.

Les psaumes individuels de reconnaissance étaient également
chantés ou récités dans le culte, cette fois-ci à l'occasion d'un
sacrifice d'actions de grâces, qui était le plus souvent l'accomplis-



LES PSAUMES DANS LE CULTE d'iSRAËL 227

sèment d'une promesse faite par le psalmiste au temps de sa

misère. Mais, à la différence des psaumes de lamentation, Mowinckel

admet que les psaumes de reconnaissance étaient généralement
composés par les laïques eux-mêmes, qui les remettaient ensuite

au sanctuaire comme témoignage durable de leur gratitude (VI65).
Après avoir exposé dans ses grandes lignes la théorie de

Mowinckel sur les psaumes individuels et leur rapport étroit avec le

culte, nous aimeiions pouvoir montrer comment il applique sa

théorie dans certains cas particuliers, par exemple : Ps. xxn, où
les ennemis sont des démons plutôt que des magiciens, ce qui du

reste ne change pas la portée de l'ensemble, car ce sont des êtres
de même acabit (voir I 73-75, IV 26-28) ; Ps. xxxn, psaume de

reconnaissance d'un malade guéri qui avait conclu de sa maladie

qu'il avait commis un péché quelconque, avait donc, après s'être

longtemps regimbé contre cette conclusion, eu recours aux rites
et aux sacrifices exigés en pareil cas, et, maintenant guéri,
exprime sa joie de n'être plus sous le coup de la colère de Dieu
(V 126-129) ; Ps xlii-xliii, psaume d'un malade et non pas d'un
exilé, c'est la maladie qui le retient loin de Yahveh (143) ; mais

nous n'en finirions pas, car l'interprétalion de Mowinckel est

souvent si loin de l'interprétation ordinaire que, pour ne pas trop
la trahir, il faut la suivre dans ses détails, et cela supposerait des

pages et des pages, sans parler des objections nombreuses que l'on
ne pourrait pas passer sous silence.

Nous renonçons donc à cette exposition et à cette critique de

détail et nous ne nous arrêterons plus dans ce chapitre que sur
deux points, qui ont du reste une portée générale.

L'interprétation cultuelle de tous les psaumes (y compris les

psaumes de lamentation) se heurte aux déclarations que nous
trouvons dans un certain nombre de passages sur la non-valeur
des sacrifices devant Dieu. Les plus frappantes sont celles de

Ps. L, xl 7, li 18-19, mais elles sont appuyées par d'autres plus
nombreuses qui donnent « au sacrifice des lèvres », comme dit
Osée xiv 2, aux prières et aux louanges, la première place dans les

manifestations de la piété. Voir Ps. xxn 23-26, xxvin 7, xxxv 18,

Lvn 8-11, etc., passages dont le sens est précisé par lxix 31-32 :

« Je célébrerai le nom de Dieu par des cantiques, je l'exalterai

par des louanges. Cela est agréable à Yahveh plus qu'un taureau,
avec des cornes et des sabots ».



228 LOUIS AUBERT

Mowinckel ne peut évidemment pas faire abstraction de ces

passages et laisser de côté la tendance spiritualisante, dans

l'expression de la piété, dont ils témoignent. Mais il s'efforce de leur
enlever toute pointe directement anti-cultuelle. Il relève tout
d'abord avec assez de raison que la promesse de chanter un cantique

à Yahveh ne suppose pas nécessairement l'absence d'une
cérémonie cultuelle ; le cantique peut être simplement, dans la pensée
du psalmiste, la partie la plus importante d'un culte d'actions de

grâces. C'est en effet souvent au milieu de l'assemblée que le

fidèle promet de louer Yahveh (voir Ps. xxn 23). Puis Mowinckel
concède qu'il y a dans nombre de psaumes une préférence pour
la partie la plus spirituelle du culte, mais il l'explique par l'opposition,

dans le personnel du temple, entre les prêtres et les chantres.

Les chantres, qui sont les auteurs de la plupart des psaumes,
étaient naturellement disposés à mettre au premier rang des
cérémonies du culte les cantiques qu'ils avaient composés et dont ils

dirigeaient l'exécution. En cela ils étaient du reste d'accord avec
leur tendance plus spirituelle qui s'était fait jour dans la religion
d'Israël depuis le temps des prophètes.

L'explication n'est pas contraignante. Elle l'est encore moins

quand Mowinckel s'attaque aux passages décisifs que nous avons
cités tout à l'heure. A force d'ingéniosité, il arrive à faire dire à

ces passages que, sans doute, les sacrifices ont moins de valeur
devant Dieu que des actes d'obéissance ou les sentiments du cœur,
mais qu'ils continuent à faire partie des obligations de l'Israélite,
quand le malheur des temps (l'exil) ne les rend pas impossibles. A ce

point de vue l'explication du psaume li est typique. Je regrette
de ne pouvoir la donner en détail. Ce psaume a été composé

pendant l'exil, donc le psalmiste ne pouvait offrir tous les sacrifices

que prescrivaient la loi ; il y avait cependant alors encore
des rudiments de culte sur l'emplacement du temple de Jérusalem,
donc le Ps. li peut être un cantique cultuel. L'explication du

psaume L n'est pas moins curieuse. Elle se résume dans cette parole
de Jésus : Il fallait faire cela (les œuvres d'obéissance morale)
sans négliger ceci (les sacrifices) (voir VI 51-58).

Nous estimons que Mowinckel ne s'est pas vraiment débarrassé
de l'argument que fournissent les passages en question contre sa

thèse de l'origine cultuelle de tous les psaumes.
Une autre objection qu'il n'a pas vraiment résolue est l'absence,



LES PSAUMES DANS LE CULTE D'iSRAËL 229

dans la loi des sacrifices, de tous les rites successifs (y compris le

chant ou la récitation des psaumes) qu'il postule, lorsque l'Israélite

présentait un sacrifice pour le péché ou un sacrifice d'actions
de grâces. Ici aussi il fait intervenir l'opposition des prêtres et
des chantres. Les prêtres sont les auteurs du Code sacerdotal ; ils
n'ont dit à propos des cérémonies du culte que ce qui les concernait

: ils n'ont parlé que des sacrifices. Les chantres sont les auteurs
des psaumes ; à leur tour ils n'insistent que sur la partie du culte
dans laquelle ils jouent un rôle. Mais il faut tenir compte des deux
sources de renseignements, comme le montrent les psaumes eux-
mêmes dont on peut tirer, au moyen de conjectures très vraisemblables,

de précieuses indications sur les détails du culte omis par
les prêtres.

L'argument est spécieux et se laisse entendre... comme hypothèse.
Il y a cependant un gros mais. Mowinckel admet que les psaumes
de lamentation sont des psaumes de malades qui venaient chercher

à l'autel, en offrant un sacrifice pour le péché, la guérison de

leurs maux. Or la loi, qui indique les occasions dans lesquelles doit
être offert le sacrifice pour le péché (Lév. v 1-6) (1), ne laisse pas
entendre par le moindre mot que les coupables sont des malades

et que l'expiation leur vaudra la guérison. C'eût été pourtant
naturel si les sacrifices pour le péché étaient essentiellement des

sacrifices de malades désirant être guéris. On dira que les péchés

en question étaient la cause première de la maladie, mais alors pourquoi

ceux-là spécialement et pas d'autres La liste devait être plus
variée et plus longue. On ne la trouve nulle part dans l'Ancien
Testament, et cela pour la bonne raison que jamais il n'est dit
que les malades parce qu'ils sont des coupables doivent chercher
la guérison dans un acte cultuel. Les cérémonies de purification,
avec sacrifices appropriés, sont prévues seulement pour quatre
cas spéciaux (2), et elles ne sont pas prescrites pour rendre la
santé au malade, mais pour le purifier de la souillure lévitique
conséquence de sa maladie. Le fait même qu'elles sont prévues

(1) La loi ne prévoit que quatre cas : témoin assermenté qui n'a pas dit tout
ce qu'il savait, attouchement d'une chose impure, attouchement d'une souillure

humaine, serment téméraire.
(2) Lév. xv 2-15 : homme qui a une gonorrhée ; Lév. xv 25-30 : femme qui

a des pertes de sang en dehors de ses époques ; Lév. xn 1-8 : femme qui a

accouché ; Lév. xiv : lépreux qui est guéri.



230 LOUIS AUBERT

pour des cas spéciaux et seulement pour ceux-ci indique, du reste,
que la loi n'en prévoyait pas pour les maladies en général. On
recourait pour guérir les malades à d'autres moyens (voir Esaïe

xxxvm 21-22). Au temps du Nouveau Testament, les malades

que l'on envisageait comme victimes de puissances occultes
étaient exorcisés.

L'origine cultuelle des psaumes de lamentation, comme moyens
de guérison, se heurte au silence de la loi et de l'histoire. Elle n'a
de véritable appui que dans les coutumes existant à Babylone et
en Egypte. Mais pour que l'appui fût suffisant, il faudrait que
l'Ancien Testament fournît, ailleurs que dans les psaumes qui
sont justement l'objet de la discussion, des attaches suffisantes.
Cela ne nous semble pas être le cas. Il y a lieu de reprendre sur
d'autres bases le rapport des psaumes individuels avec le culte.
Le mérite de Mowinckel est d'avoir soulevé à nouveau le
problème et de l'avoir imposé à l'attention des exégètes, s'il ne l'a
pas résolu d'une manière vraiment convaincante.

III

Les psaumes de communauté (lamentations, hymnes et actions
de grâces) supposent naturellement une assemblée de culte, le

mot culte étant pris dans un sens très large et s'appliquant à

toute cérémonie dans laquelle la communauté ou une partie de

la communauté est réunie pour implorer le secours de Dieu ou
lui témoigner sa reconnaissance.

L'origine cultuelle de ces psaumes s'impose. Mais la difficulté
est de préciser quels sont dans le Psautier les psaumes de communauté.

Pour un bon nombre, sans doute, il ne peut pas y avoir
d'hésitation. Pour d'autres les opinions diffèrent. En soi il est

parfaitement admissible qu'un psalmiste puisse dire nous, tout
en composant un cantique privé. Il dit nous, parce qu'il sait que
sa peine, sa prière, sa reconnaissance, sont celles de son entourage.
En revanche le je d'autres psaumes peut être, comme dit Mowinckel,

das grosse Ich de la communauté à laquelle Dieu s'adresse
souvent en disant : tu. Puis il y a des cantiques, comme le psaume l,
où il n'y a ni nous, ni je, et où le poète fait abstraction de lui-
même et des autres pour donner à sa pensée quelque chose de

plus absolu.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 231

Mais Mowinckel n'hésite pas. Il envisage comme psaumes de

communauté tous ceux qu'il n'a pas admis dans la catégorie des

cantiques individuels de lamentation ou de reconnaissance. Il
distingue : les hymnes de louange en l'honneur de Yahveh, chantés
dans les grandes fêtes annuelles, sur lesquelles nous reviendrons
tout à l'heure (1) ; les psaumes publics de reconnaissance, qui
visent tantôt les bienfaits de Dieu en général, tantôt une manifestation

particulière de la grâce de Yahveh (2) ; les prières de la
communauté prononcées dans les grandes fêtes annuelles ou dans
des jours de jeûne et de repentance (3) ; les cantiques de lamentation,

composés pour des cas spéciaux, dans lesquels le peuple ou
le roi, comme son représentant, exposent des malheurs concrets et
précis et demandent à Dieu la délivrance (4). A cela s'ajoutent,
comme catégories secondaires, les cantiques chantés lors d'une
procession (comme le Ps. xxiv) (5) ; le serment royal (Ps. ci), les

cantiques de bénédiction et de malédiction qui sont le développement

des formules cultuelles de bénédiction ou de malédiction,
auxquelles on attribuait un effet irrésistible (6).

Les psaumes de ces diverses catégories ne sont pas toujours uno
tenore ; il arrive que la prière se mêle à la louange, ou que la

(1) Dans ce groupe, Mowinckel place Ps. vin, xix a, xxiv (liturgie), xxix,
xxxiii, XLVi, XLVii, XLViii, LXVi», lxxvi (liturgie), LXXXI 1-6, LXXX1V,
LXXXVII, LXXXIX 2-3, 6-19, XCIII, XCV 1-7, XCVI, XCVII, XCVIII, XCIX, C, CIV,

cv, cvii 33-43, cxi, cxni, cxiv, cxvn, cxvin (liturgie), cxxxv, cxxxvi,
cxlvii, cxLviii, cxlix, cl, auxquels il faut ajouter sans doute Ps. cxxxin.

(2) Psaumes généraux de reconnaissance : lxv (moisson), lxvii (id.),
cxvin, cxxix (en même temps psaume de malédiction) ; pour une occasion
spéciale : xvm (chant de reconnaissance d'un roi), lxviii (événement de
l'exode avec des couleurs empruntées au mythe de la création).

(3) Dans les grandes fêtes : Ps. xn (si ce n'est pas un psaume individuel
lors d'un sacrifice pour le péché), xiv, xxxvi, Lin, lxxxv, xciv, cxv, cxx
(primitivement psaume individuel accompagnant un sacrifice pour le péché),

cxxi, cxxn, cxxin, cxxv, cxxvi, cxxix, cxxx (comme ps. cxx), cxxxi (id),
cxxxn ; dans des jours de jeûne et de repentance : Ps. xc, en (comme cxx),
evi, cxxxvn.

(4) Dans ce groupe Mowinckel compte les psaumes xliv, lx, lxxiv,
lxxvii, lxxix, lxxx, lxxxix (où le roi parle), cvm, cxliv (comme lxxxix).

(5) Mowinckel en compte quatre : xxiv, lxxxiv, cxvin, cxxxn — Ps. xv
appartient en fait à la même catégorie : c'est le parallèle développé de
Ps. xxiv 3-6.

(6) Voir Ps. lxxii, xci, cxv, cxvin 26, cxxi, cxxn, cxxvm, cxxxiv
(bénédiction), cxxix (voir plus haut psaumes de reconnaissance), cxxxvn
(malédiction). —¦ Voir VI 29 et suiv.



232 LOUIS AUBERT

louange figure dans un psaume qui est essentiellement une prière
ou une lamentation. Puis à côté des psaumes simples il y a de

véritables liturgies, chantées par des voix différentes (comme
Ps. xxiv, lxxvi, cxvin, etc.), qui réunissent dans une composition
une les différents « motifs » d'une cantate appropriée aux circonstances

du moment. Il va sans dire d'autre part que dans la même
fête on pouvait chanter des cantiques de catégories différentes. Un
culte de communauté donne essor à des sentiments divers : on

loue, on se lamente, on prie, on rend grâces ; un cantique d'ardente
prière a sa place à côté d'un cantique d'adoration ou de profonde
reconnaissance.

Quand donc il s'agit de rechercher à quelle grande fête ou à

quelle autre cérémonie appartenaient les psaumes de communauté,
on se trouve grandement embarrassé. Mowinckel lui-même le
reconnaît et ne prétend pas tout expliquer. Mais il est un point
sur lequel il pense être arrivé à une précision plus grande que ses

devanciers, et un point d'importance, car il n'y rattache pas
moins de quarante-huit psaumes c'est-à-dire à peu près le tiers
du Psautier (1), plus la grande majorité des cantiques de communauté.

(1) a)Psaumes proprement dits d'intronisation de Yahveh: xlvii, xcm,
xcv-c : huit psaumes.

b) Ps. vm, xxix, xxxm, xlvi, xlviii, lxvi a, lxxvi, lxxxi, cxiv,
cxxxiii, cxlix + Exode xv 1-18), tous comptés dans les hymnes : onze

psaumes.
c) Liturgies de procession : xxiv, lxxxiv, cxvin, cxxn, cxxxn : cinq

psaumes.
d) Psaumes de reconnaissance : lxv, lxvii, cxxiv + cxvm cité ci-dessus):

trois psaumes.
e) Prières de la communauté : xiv, lui, lxxxv (modification de la destinée,

soub sebouth), xciv (au milieu des psaumes d'intronisation), cxxi, cxxv,
cxxvi (comme lxxxv), cxxix : huit psaumes.

/) Oracles et liturgies (qui se rapportent d'une façon plus ou moins évidente
à l'intronisation et à l'épiphanie de Yahveh) : l, lxxv, lxxxi (déjà cité,
voira), Lxxxii, lxxxvii, xcv (déjà cité, voira), cxxxn (déjà cité, voir c,

lxxxix 20-38,) soit, sans ceux qui ont déjà été cités : cinq psaumes.
g) Tous les maalôt, petite collection arrangée pour la fête postérieure

des tabernacles, suite de la fête d'automne : plusieurs ont déjà été indiqués ;

restent cxx, cxxm, cxxiv, cxxvn, cxxvm, cxxx, cxxxi, cxxxiv : huit
psaumes.

Ps. cxx, cxxx et cxxxi étaient primitivement des psaumes individuels
accompagnant le sacrifice pour le péché, mais ils ont été appliqués à la
communauté. — Total :8+11 + 5 + 3 + 8 + 5 + 8= 48 psaumes.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D'iSRAËL 233

Il s'agit de la fête d'automne, fête des récoltes, devenue plus
tard la fête des Tabernacles. C'était, à l'origine, la fête du nouvel

an, et elle comprenait les trois fêtes séparées dans la suite : nouvel

an seul (1er tischri), grand jour des expiations (10 tischri) et fête
des récoltes (tabernacles, 15 tischri). Nous ne discutons pas cette
manière un peu fantaisiste de préciser l'histoire de la fête
d'automne ; c'est une question à examiner pour elle-même et dont
nous ne pouvons pas nous occuper dans cette étude. Notons seulement

qu'elle n'a aucun appui réel dans l'Ancien Testament. Mais

pour suivre Mowinckel dans sa démonstration, admettons
provisoirement qu'elle soit exacte.

Mowinckel n'a pas de peine à rattacher à la fête des récoltes des

psaumes de reconnaissance comme le lxv et le lxvii qui parlent
des productions de la terre, spécialement le lxv. Mais comment
arrive-t-il à y rattacher tous les autres C'est que la fête
d'automne, comme fête du nouvel an, était la fête annuelle de

l'intronisation de Yahveh : Thronbesteigungsfest Jahwäs. Le mot
français « intronisation » traduit mal le mot allemand
Thronbesteigung, exactement : « montée sur le trône ». Il y a une
différence sensible entre l'intronisation qui est le fait des autres, de

ceux qui installent quelqu'un sur un trône, et la « montée » sur le

trône, qui est le fait du roi lui-même ; mais faute de terme exact
un peu commode nous le conservons, vu que Mowinckel lui-
même l'emploie quand il parle français (1). Le renouvellement de

l'intronisation de Yahveh était en rapport étroit avec le sens général

de la fête d'automne. Celle-ci était la grande fête de l'année,
la fête xar' sS,0)(yiv, celle dans laquelle le peuple renouvelait son
alliance avec son Dieu, lui apportait l'expression de sa reconnaissance

pour les bienfaits reçus et s'assurait la continuation de ses

grâces pour l'avenir. Il ne faut pas se représenter une fête semblable

comme une fête religieuse moderne, dans laquelle la célébration

du passé n'a qu'une valeur commémorative et où la présence
de Dieu est purement spirituelle. Chez les peuples primitifs (2),
une grande fête nationale est une rencontre positive, on pourrait
presque dire matérielle du peuple et de la puissance supérieure

(1) Voir son double article dans la Revue de Strasbourg, 1926, nos 5 et 6 ;

à supposer que le dit article no soit pas une traduction.
(2) Il ne faut pas oublier que pour Mowinckel Israël avait conservé à bien

des égards la mentalité du primitif.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. s., t. xv. (n° 64 et 65, 1927). 15



234 LOUIS AUBERT

qu'il adore. Dans les temps tout à fait primitifs cette puissance
supérieure était le « mana » impersonnel qui pénétrait les choses

et les êtres vivants, animaux et hommes. Plus tard au « mana »

succédèrent les dieux personnels ; mais le caractère de la rencontre
n'en fut pas profondément modifié. Il s'agissait toujours d'une
rencontre dans laquelle la puissance supérieure était considérée

comme réellement présente dans toute la plénitude de son action,
et devenait sensible aux participants humains dans l'extase,
les danses sacrées et autres formes de possession en cours chez
les primitifs. Souvent on représentait dans des scènes mimiques les

grandes œuvres de la divinité dans le monde supérieur, dans l'histoire

ou dans la nature. Mais ces scènes mimiques n'étaient pas,
comme nos drames sacrés, une façon plus vivante que la simple
parole d'instruire la foule des participants ; elles produisaient, si l'on
ose s'exprimer ainsi, ce qu'elles représentaient, et donnaient à l'action

divine une nouvelle réalité. C'était tout particulièrement le cas

quand on célébrait l'acte initial par lequel le dieu de la nation
avait pris possession du pouvoir royal qu'il exerçait sur son peuple,
ou, mieux encore, sur tous les peuples et tous les autres dieux,
car le dieu de la nation était toujours le maître de l'univers. La
fête annuelle d'intronisation n'était pas une simple commémoration

des grandes choses qui s'étaient une fois produites, elle en
était le renouvellement. A chaque nouvelle fête, le dieu reprenait
possession de la royauté, et la foule qui assistait à son triomphe
pouvait, en quelque sorte, voir de ses propres yeux la
puissance, la sagesse, et les autres perfections du dieu dont on attendait

de nouvelles bénédictions et avec lequel elle renouvelait
alliance ce jour-là.

L'Ancien Testament ne parle nulle part d'une fête annuelle
d'intronisation de Yahveh. Mowinckel la statue en s'appuyant
sur trois raisons principales : 1° l'exemple de la fête de Mardouk
à Babylone (1) ; 2° les récits du transport de l'arche à Jérusalem
au temps de David et de son transfert dans le temple au temps
de Salomon (II Sam. vi et I Rois vm 1-13) ; 3° l'existence
de psaumes qui supposent une fête d'intronisation (spécialement

Ps. xLvn, xeni, xcv-c, auxquels il convient d'ajouter im-

(1) Voir Heinrich Zimmern, Das babylonische Neujahrsfest (Der alte
Orient, 25, 3) Leipzig 1926.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D'iSRAËL 235

médiatement, parmi les liturgies de procession, Ps. xxiv et

cxxxn).
Est-ce que la première raison a été aussi la première en date

dans l'esprit de Mowinckel (1). C'est assez probable ; en tout
cas elle a été déterminante, comme nous le verrons tout à l'heure,
pour la manière dont il se représente la fête de l'intronisation de

Yahveh. La valeur de la raison dépend de la plus ou moins

grande influence qu'on attribue aux religions ambiantes sur la

religion d'Israël. Nous préférerions de beaucoup une mention
positive dans l'Ancien Testament.

Les récits de II Sam. vi et I Rois vm, qui remontent, en tout
cas II Sam. vi, à des sources anciennes, sont à nos yeux des récits

historiques qui ne prouvent en aucune façon l'existence d'une
fête régulière de l'intronisation de Yahveh. Ils sont une preuve
pour Mowinckel, parce qu'il estime que les auteurs de ces récits,
écrivant longtemps après les événements, n'en pouvaient
connaître les détails, et qu'ils les ont décrits d'après les rites de la
fête d'intronisation. Ce n'est pas la seule fois que Mowinckel
envisage des rites cultuels comme la vraie source de récits historiques,

ou soi-disant historiques. L'explication n'est pas fausse en

soi, mais elle ne nous paraît admissible que quand on connaît les

rites ou les institutions cultuelles qui ont inspiré les historiens
postérieurs, et que d'autre part on peut comparer leurs récits
avec des documents plus anciens. C'est le cas pour bien des

chapitres des Chroniques ; ce n'est pas le cas pour II Sam. vi et
I Rois vm que nous n'avons aucune raison de déclarer légendaires
et à propos desquels il n'y a aucun motif de postuler des rites dont
ils ne seraient que la traduction en langage historique.

La troisième raison de Mowinckel est évidemment la plus
sérieuse. Le psaume xxiv ne se comprend bien que s'il était
chanté (ou que s'il a été une fois chanté) à l'occasion d'une grande
fête, dans laquelle Yahveh, sans doute représenté par l'arche,
montait à Jérusalem à la tête de son peuple et prenait solennellement

sa place dans le sanctuaire. On en peut dire autant du
Ps. cxxxn, qui contient des allusions évidentes à II Sam. vi et

parle de l'arche comme du symbole visible de la présence de

(1) Et d'autres avant lui qui ont parlé d'une fête de Yahveh au nouvel an ;

voir Volz, Das Neujahrsfest Jahwes. Tübingen 1912.



236 LOUIS AUBERT

Yahveh. Le Ps. cxxxn est une vraie liturgie de procession. Si on
se le représente chanté par différentes voix, il devient à la fois
très clair et très vivant.

Il y a évidemment eu des processions solennelles à Jérusalem.
Etaient-elles annuelles C'est une autre question. Mais il n'y a

pas lieu de trop s'étonner si Mowinckel part de là pour conclure
à une fête annuelle d'intronisation de Yahveh.

Très proches parents du Ps. cxxxn sont les psaumes qu'il
envisage comme psaumes d'intronisation au sens restreint du
mot : Ps. XLvii, xcm, xcv-c, qui célèbrent tous la royauté universelle

de Yahveh. L'expression caractéristique de ces psaumes est
Yahveh malak qui signifie dans le cas particulier non pas : l'Eternel
règne, mais : l'Eternel devient roi, prend possession de la royauté ;

elle convient donc très bien à un renouvellement de la royauté de

Yahveh. L'indication que ces cantiques sont des cantiques
nouveaux (xcvi 1, xcvm 1) est également en place : il faut louer à

nouveau celui qui à nouveau devient roi.
Ces cantiques se comprennent certainement sans peine comme

psaumes d'une fête d'intronisation, s'il y avait une fête
d'intronisation, mais ils n'obligent pas à la statuer. Car il y a d'autres
explications possibles, en particulier l'explication eschatologique
qui est la plus généralement admise.

Sans parler d'autres raisons, ce qui nous arrête c'est que
Yahveh est célébré avant tout comme le Dieu de toute la terre et

que cela ne nous semble pas cadrer avec la mentalité religieuse
de l'ancien Israël qui avait un horizon restreint et considérait
Yahveh surtout dans ses rapports avec lui-même ou les peuples
immédiatement voisins.

Mais l'objection n'en est pas une pour Mowinckel, grâce à

l'ampleur qu'il donne aux idées en cours dans la fête de l'intronisation

de Yahveh. Quoiqu'il s'agisse d'une fête israélite, il met
à la base de son explication l'épopée babylonienne de la création
du monde, qui jouait un grand rôle dans la fête correspondante
de Mardouk à Babel. Il veut bien concéder qu'à cela on a ajouté
en Israël le souvenir des grands événements de l'Exode et du

Sinai, mais ceux-ci souvent décrits dans l'Ancien Testament
avec des couleurs empruntées au mythe de la création n'ont pour
Mowinckel qu'une valeur historique très relative ; aussi n'en



LES PSAUMES DANS LE CULTE D'iSRAËL 237

tient-il compte que d'une façon fort secondaire. Il en reste avant
tout à la création du monde (1).

Yahveh prend la place de Mardouk, comme Bel à Nippour et
Assour en Assyrie. C'est lui qui a vaincu l'océan primitif personnifié

(Tiâmat, Tehom, Rahab), les monstres (dragons) et les dieux
mauvais que Tiâmat avait créés pour sa défense, lui qui de Tiâmat
a formé les cieux et la terre, lui qui a fait naître les plantes, les

animaux et les hommes, lui qui est devenu par sa victoire le dieu

suprême devant lequel tous les autres dieux doivent s'incliner
et qui est en conséquence seul possesseur des tables de la destinée.

Il est le maître incontesté des cieux et de la terre.
De là découle toute une série d'affirmations qui devaient trouver

leur place dans la fête de l'intronisation, c'est-à-dire du
renouvellement de sa victoire et de sa prise de possession du pouvoir
royal sur l'univers entier. Toutes les nations doivent s'incliner
devant lui et lui rendre hommage (psaumes d'intronisation au
sens restreint) : sa gloire éclate dans la création et dans les grands
bouleversements de la nature (Ps. vm, xxix, xxxm) ; il est le
dispensateur des biens de la terre (lxv, lxvii) ; il est le défenseur

et le protecteur de ceux qui mettent en lui leur confiance

(cxxi, cxxiv, etc.) ; il prend en mains la cause de son peuple et
lui donne la victoire sur ses ennemis (xlvi, xlviii) ; il est l'adversaire

des autres dieux (lxxxi, lxxxii), etc. On comprend combien
de psaumes fort divers peuvent être rattachés à la fête de

l'intronisation. Evidemment ils n'appartiennent pas tous à la même

époque et n'étaient pas chantés dans une seule occasion, mais ils
sont les uns et les autres des cantiques de la grande fête annuelle
d'automne.

Il y a là de nombreuses suggestions pour les exégètes futurs,
même s'ils abandonnent, comme nous le supposons, l'hypothèse
d'une fête annuelle de l'intronisation de Yahveh. Encore ici nous
ne pouvons pas entrer dans la discussion du détail. Il y faudrait
plus d'un volume. Nous en restons à cet exposé très sommaire

(1) Ceci d'après le deuxième fascicule des Psalmenstudien. Voir également
la longue note qui figure dans son étude sur L'origine du Décalogue, article
déjà cité de la Revue de Strasbourg, 1926, p. 505-508. Mowinckel y résume

son argumentation. Il nous paraît qu'il insiste ici un peu plus sur l'élément
proprement israélite.



238 LOUIS AUBERT

qui est suffisant, croyons-nous, pour donner une idée du côté
grandiose de l'édifice élevé par M. Mowinckel et en laisser deviner
les faiblesses.

Mais il convient d'ajouter deux choses que Mowinckel rattache
à la fête de l'intronisation de Yahveh. La première est l'origine
de l'eschatologie juive. Pendant qu'il réunissait les divers éléments
de son exposé, il lui est tombé soudainement (blizartig, dit-il) dans

l'esprit que tous ces éléments étaient ceux de l'eschatologie
postérieure. Nous nous étonnons qu'il en ait été surpris, car il a

employé pour établir sa thèse bien des matériaux que d'autres
envisagent comme étant de nature eschatologique : ainsi en
premier lieu ce qu'il appelle « psaumes d'intronisation » au sens
restreint. Le rapprochement s'imposait nécessairement. Mowinckel
n'en conclut pas qu'il s'est trompé, mais tenant fermement à la
fête qu'il a découverte (avec d'autres), il estime qu'il a trouvé
en même temps la source première de l'eschatologie, et il emploie
plus de cent vingt pages de son second fascicule à le démontrer.

La seconde thèse est l'origine du décalogue, non pas précisément

du décalogue d'Exode xx qui, sous sa forme primitive, est
l'œuvre des disciples d'Esaïe, mais des decalogues ou dodécalogues
antérieurs qui ont fourni aux disciples d'Esaïe l'idée de condenser

en quelques paroles les obligations de l'Israélite. Il faut revenir
ici au Ps. xxiv (développé dans le Ps. xv). Quand, lors de la fête
de Yahveh, la procession arrivait aux portes du sanctuaire,
quelqu'un de la foule posait la question : «Qui peut monter à la
montagne de l'Eternel et se tenir dans son lieu saint ?»Un prêtre,
gardien de l'entrée, répondait : « Celui qui a les mains innocentes et
le cœur pur, qui ne livre pas son âme au mensonge, et qui ne jure
pas pour tromper ». La réponse est développée dans le Ps. xv ; elle

pouvait avoir évidemment des formes diverses (1). Ces conditions
ou règles (torot) d'entrée ont été développées en decalogues
cultuels, qui étaient solennellement répétés dans les fêtes de

renouvellement de l'alliance, spécialement la fête de l'intronisation
de Yahveh ; ils étaient une partie de la liturgie en usage dans ces

jours-là. De ces decalogues en usage dans le culte (2) est sorti le

décalogue Exode xx, qui n'a jamais été employé dans les céré-

(1) Celle du psaume xxiv est plutôt postérieure.
(2) Mowinckel en retrouve des exemplaires dans J. et dans E : Exode

xxxiv (J), xx-xxm, passim (E).



LES PSAUMES DANS LE CULTE D'iSRAËL 239

monies du temple, mais exprime dans l'esprit des prophètes les

conditions fondamentales de l'alliance d'Israël avec le Dieu qui
l'a tiré du pays d'Egypte, de la maison de servitude (1).

Il y a là une conception originale et intéressante. Elle a l'avantage

de donner aux divers decalogues, quelle qu'en ait été la
teneur exacte, leur place dans la vie d'Israël et de montrer
comment ils étaient connus de la masse du peuple. Ils existaient et
étaient régulièrement publiés en dehors des œuvres littéraires
que le commun peuple sans doute ne lisait guère. L'indication
est à retenir, même si l'on accorde à la tradition historique une
tout autre valeur que Mowinckel, même aussi si l'on admet pour
les grandes cérémonies cultuelles d'autres formes que celles d'une
intronisation de Yahveh.

Nous aurions encore bien des choses à relever dans les Psalmenstudien

: l'institution de prophètes du culte donnant, à côté des

prêtres, la réponse de Yahveh aux prières ou aux lamentations,
soit du peuple, soit des individus, l'importance des paroles de

bénédiction ou de malédiction, les auteurs des psaumes, les
indications musicales ou liturgiques qui figurent à la tête de nombre
de cantiques, sans parler des idées nouvelles sur des points plus
spéciaux qui abondent dans son ouvrage. Mais le moment est

venu de nous arrêter si nous ne voulons pas lasser l'attention de

nos lecteurs.

Nous n'ajouterons plus que quelques mots de conclusion.
Les Psalmenstudien sont un puissant effort pour présenter les

psaumes sous un jour nouveau et préciser la place qu'ils
occupaient dans le culte israélite. On peut ne pas être d'accord avec
Mowinckel, mais on ne peut qu'admirer son merveilleux talent de

combinaison, sa maîtrise dans la connaissance du sujet et surtout
un sens averti pour les manifestations cultuelles de la religion. Ce

dernier point le distingue des critiques de l'école wellhausenienne,
qui n'ont une véritable sympathie que pour une religion le plus

(1) L'exposé des conceptions de Mowinckel sur l'origine du décalogue n'a
qu'un point d'attache dans les Psalmenstudien. On le trouve dans le double
article déjà cité de la Revue de Strasbourg, 1926, nos 5 et 6, où l'auteur a

repris et développé l'idée en germe dans les Psalmenstudien.



240 LOUIS AUBERT

possible débarrassée de rites et consistant avant tout dans l'obéissance

morale. Il va sans dire que l'obéissance morale est la forme
supérieure de la piété quand elle est accompagnée des sentiments
d'amour, d'humilité, de confiance, qui doivent animer l'homme
devant Dieu. Mais nous estimons que Mowinckel a raison de

relever, d'autre part, tout ce qu'il peut y avoir d'émotions
profondes et d'aspirations ardentes dans les pratiques cérémonielles
d'une communauté. En plaçant les Psaumes dans le cadre du
culte israélite, il leur donne un nouvel attrait. Ils ne sont plus
seulement l'expression des sentiments d'une âme pieuse ; ils deviennent

l'écho vivant de la piété de tout un peuple et on éprouve en
soi quelque chose de ce qui vibrait dans l'âme des Israélites
quand ils se réunissaient en grandes assemblées dans le sanctuaire
de Yahveh ou qu'ils venaient à l'autel chercher la délivrance de

leurs maux.
Encore une fois, nous ne pensons pas que Mowinckel ait raison

dans la plupart des choses qu'il affirme, mais il a jeté dans le

champ des études de l'Ancien Testament une foule d'idées dont
on devra tenir compte. A la suite de ses travaux, qui continuent
ceux de Gunkel et d'autres, les Psaumes prendront dans les

préoccupations des exégètes et des critiques la place qui leur est due
à côté de la Loi et des Prophètes.

Louis Aubert.


	Les psaumes dans le culte d'Israël

