Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1927)

Heft: 64-65

Artikel: Les psaumes dans le culte d'Israél
Autor: Aubert, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PSAUMES DANS LE CULTE D’ISRAEL (1)

Quoique le livre des Psaumes soit le plus connu et le plus sou-
vent lu de tous les livres de I’Ancien Testament, et quoiqu’il ait
été & toutes les époques le sujet de nombreux travaux portant sur
I'ensemble ou sur des points spéciaux, il n’occupait plus, ala fin du
dix-neuviéme siécle et au commencement du vingtiéme, qu’une
place secondaire dans les préoccupations des exégétes et des
critiques. On avait décrété qu’il était tout entier de composition
tardive (c’était le livre des cantiques de la communauté du second
temple), qu’il appartenait donc & la derniére époque de la religion
d’Israél, et on ne le faisait intervenir que quand on voulait décrire
la piété du judaisme postérieur. L’intérét allait avant tout au
Pentateuque, aux livres historiques, aux prophétes, qui permet-
taient seuls de reconstruire I'histoire politique et religieuse du
peuple de 'ancienne alliance dans la plus longue période de son
existence. En disant cela nous ne formulons pas un blame, car
tout le monde suivait le mouvement et, dans une certaine mesure,
le mouvement continue.

Cependant, depuis quelques années, il se produit un change-
ment. L’intérét pour les Psaumes s’est réveillé chez les théolo-
giens qui s’occupent de I’Ancien Testament et on leur consacre
de nombreux travaux, quelques-uns fort importants et tracant
des voies nouvelles. C’est fort heureux, car les problemes que
souléve I’étude des Psaumes sont multiples et ils sont loin d’étre
résolus. Le seront-ils jamais ? Nous n’osons pas le prétendre, mais
il convient qu’ils soient discutés & nouveau et que pour arriver, si

(1) Etude lue 4 la séance d’ouverture des cours de la Faculté indépendante
de théologie de Neuchatel, le 12 octobre 1927.



212 LOUIS AUBERT

possible, & une compréhension plus exacte de ces vieux cantiques,
on ne suive pas les chemins battus.

C’est spécialement & Hermann Gunkel qu’on doit ce retour
d’intérét en faveur des Psaumes. Il a exposé sa pensée dans une
série de travaux, qu’il reprend et développe dans son monumental
commentaire en cours de publication. Le second volume, le
commentaire proprement dit, a seul paru (1925-1926); on attend
avec impatience le premier, qui contiendra 'introduction, indis-
pensable pour comprendre complétement le commentaire et saisir
dans leur ensemble les vues de lauteur. C’est un livre qui exer-
cera certainement une influence profonde sur toute I’étude subsé-
quente du Psautier hébreu.

Gunkel a déja un disciple qui marche avec énergie dans les
voies tracées par le maitre, mais avec une énergie qui risque
d’étonner le maitre lui-méme. Il s’agit de Sigmund Mowinckel (1),
professeur & Christiania (actuellement Oslo), qui est encore rela-
tivement jeune, car il appelle quelque part un travail paru en
1910 une euvre de jeunesse. Comme tous les disciples qui se
respectent, Mowinckel ne se fait pas faute de contredire son
maftre, de I’accuser d’&tre resté & mi-chemin dans une ceuvre qu’il
avait si bien commencée, et d’expliquer tout autrement que lui
bon nombre de psaumes, mais son propre point de vue ne se com-
prend bien que sur la base des conceptions de Gunkel. Il le recon-
nafit du reste lui-méme sans hésitation, car il se sait assez original
pour ne pas craindre ’accusation de n’étre qu'un épigone.

Original, il lest en effet. Il I'est, comme nous le verrons tout a
I’heure, dans sa conception centrale ; il I’est aussi dans son inter-
prétation des différents psaumes. C’est une grande imagination
créatrice. Il ne se laisse pas arréter par les hésitations que d’autres
peuvent avoir en face de données qui ne semblent pas concor-
dantes ; il a entrevu un édifice aux grandes lignes trés simples,
qui se dégage de la confusion actuelle des matériaux, et il le batit

(1) Psalmenstudien. Six volumes, tous parus & Christiania.
I. Awdn und die individuellen Klagepsalmen. 1921.
IT. Das Thronbesteigungsfest Jahwds und der Ursprung der Escha-
tologie. 1922.
111, Kultprophetie und prophetische Psalmen. 1923.
IV. Die technischen Termini in den Psalmeniiberschriften. 1923.
V. Segen und Fluch in Israéls Kult und Psalmdichtung, 1924,
V1. Die Psalmdichter, 1924, :



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 213

en obligeant ces matériaux a prendre, cotite que colite, la place
qui leur revient dans I’ensemble. C’est dire que dans bien des cas
son exégeése plonge dans un étonnement profond les hommes qui
lisent I’Ancien Testament avec d’autres yeux que les siens. En
fait la premiére impression est celle de «1’ébouriffement ». Les
objections se présentent presque & chaque ligne, et, s1 on a pris
son crayon pour les formuler, on le laisse bient6t tomber de déses-
poir, car on n’en finirait pas avec un ouvrage dont les six volumes
ont ensemble plus de neuf cents grandes pages. Il faut prendre
son parti de ne pas éire d’accord et continuer la lecture. A mesure
qu'on la continue, on admire 'ingéniosité de ’auteur, on s’inté-
resse & |’édifice qu’il construit piéce aprés piéce et, sans que la
critique perde ses droits, on reconnait que la pensée maitresse
mérite toute considération. Cela ne signifie pas que nous recomman-
derions 4 un étudiant de ne lire les Psaumes qu’avec les explica-
tions de Mowinckel ; il risquerait de s’habituer & une exégése un
peu fantaisiste et 'on sait que le sic volo est déja trop naturel a
tout exégéte, jeune ou vieux ; mais il trouvera dans le théologien
norvégien des idées neuves qui 'inciteront a étudier les Psaumes
avec un nouvel intérét.

Mowinckel caractérise lui-méme sa maniére de procéder quand,
aprés avoir constaté que la loi ne nous donne pas tous les rensei-
gnements que nous voudrions avoir sur lesliturgies des fétesisraé-
lites, il s’écrie : « Mais quelle occasion pour un théologien scienti-
fique de déployer les deux qualités sans lesquelles le Psautier
risque de lui demeurer «tabou »: 'esprit de compréhension pour
les mouvements profonds de I’Ame religieuse et 1'imagination
créatrice » (V 130) (1). Nous estimons que les deux qualités sont
nécessaires, mais dans ’emplor de la seconde il faut évidemment
user de quelque prudence.

La question que traite Mowinckel est celle de l'emploi des
psaumes dans le culte israélite.

Personne n’a jamais nié cet emploi. Les psaumes eux-mémes
nous donnent des preuves multiples qu’ils ont été chantés dans le

(1) Nous renvoyons ainsi, sans autre indication, aux six volumes des
Psalmenstudien,



214 LOUIS AUBERT

culte. Avons-nous besoin de rappeler les indications qui figurent
dans les titres, spécialement le « lamfnasse*h » que I’on rencontre
a la téte de cinquante-cing psaumes et qui, comme qu’on le tra-
duise, suppose l’exécution musicale (nous continuerons jusqu’a
nouvel ordre & traduire par : « au maitre-chantre »), puis le
sela (LXX : dwiladpa), accompagné une fois du mot higgajon
(musique, Ps. 1x 17), dans I'intérieur des psaumes, etc. Certains
psaumes ne peuvent étre que des cantiques liturgiques (Ps. cxxxvr,
cxrvi-cr) ; le grand Hallel (Ps. cxmr & cxvi) était chanté a la
fete de Paques. Cela, on I’a toujours su, on en a toujours tenu
compte, et 'exécution musicale des psaumes, du moins de certains
psaumes, n’a jamais soulevé le moindre doute.

Cependant, dans Pancienne exégése, on n’a pas cherché d’une
fagon conséquente a fixer la place des psaumes dans le culte. On
admettait pour quelques-uns qu’ils avaient été chantés dans une
cérémonie spéciale mentionnée par ’histoire, on relevait que plu-
sieurs supposaient des cheeurs qui s’entre-répondaient ; on men-
tionnait, d’apreés les indications de certains titres ou d’apreés les
données de la tradition (Mischna), que tel d’entre eux était
destiné au culte de I’'un ou de I'autre jour de la semaine, mais on
n’attachait‘qu’une importance secondaire & ces occasions litur-
giques, et on ne pensait pas & expliquer les psaumes en partant de
leur rdle dans le culte. On les envisageait essentiellement comme
des compositions privées, qui, pour une raison ou pour une autre,
avaient été admises dans la liste des cantiques de la communauté,
et on cherchait &4 dégager avant tout leur portée religieuse et
morale, En d’autres termes, on considérait les Psaumes plus
comme un livre de piété que comme un recueil de cantiques. Cette
maniere de les considérer est aussi vieille que I’Eglise chrétienne,
et méme plus vieille encore. Déja dans le judaisme postérieur, les
Psaumes, devenus « écriture sacrée », étaient lus et médités comme
régle de fo1 et de vie, et si leur emploi dans le culte ajoutait & leur
autorité, ce n’était plus cependant qu'un a coté ; leur importance
était ailleurs. Aussi constatons-nous que dans la traduction des
Septante, dont la date est du reste incertaine, les annotations
musicales des titres semblent ne plus avoir été trés bien comprises,
Il faut dire que la traduction des Septante est née sur le terrain
de la diaspora, mais les rapports avec Jérusalem étaient nombreux
et on aurait pu se documenter, si on ’avait jugé nécessaire, Cest



LES- PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 215

la preuve que 'intérét allait au contenu des psaumes et non pas
a4 leur destination liturgique. Dans la synagogue le chant n’avait
pas de place ou en tout cas peu de place ; on ne pouvait donc pas y
continuer la tradition du temple et si les Psaumes y figuraient &
I'occasion, ce n’était que comme « écriture sacrée ». C’est égale-
ment comme « écriture sacrée » qu’ils sont cités dans le Nouveau
Testament.

L’étude scientifique des Psaumes n’a done fait que suivre I'im-
pulsion donnée, et nous n’avons pas & nous étonner que les exé-
gétes chrétiens jusqu’a ces derniers temps aient porté leur prin-
cipal effort sur le contenu religieux et moral des Psaumes, et depuis
le réveil des études historiques, sur I’histoire de la piété en Israél.

Il a fallu la découverte de cantiques analogues aux cantiques
hébreux en Assyro-Babylonie et en Egypte, pour ramener ’atten-
tion sur 'emploi cultuel des Psaumes. Les psaumes babyloniens
ou égyptiens sont en effet esssentiellement des cantiques cultuels,
chantés ou récités dans des occasions diverses, nationales ou pri-
vées. Comme ils offrent, mulaits muiandis, de grandes ressem-
blances avec les Psaumes de 1’Ancien Testament, la pensée devait
nécessairement nafitre de reprendre ’étude de ceux-ci au méme
point de vue et de chercher plus exactement qu’on ne I’a fait jus-
qu’ici la place des Psaumes dans le culte d’Israél.

C’est un des cotés essentiels de I'ceuvre de Gunkel dont nous
avons parlé tout & ’heure. Il part de I'observation juste que la
premiére poésie religieuse a une origine cultuelle. Dans les temps
primitifs religion et culte allaient nécessairement ensemble. La
religion n’existait en quelque sorte que dans le culte et par le
culte. Mais, & ce moment-la, 'individu n’avait par lui-méme
aucune valeur propre. Il ne comptait que comme membre de la
tribu, du clan, de la famille. Le culte était donc & l'origine Vaf-
faire du groupe social auquel appartenait 1’individu. On ne le
célébrait du reste que rarement, dans des jours de grande féte
qui revenaient & intervalles plus ou moins réguliers, ou lorsque
les circonstances, soit une occasion de se réjouir soit une occasion
de se lamenter, le réclamaient,

Les premiers cantiques ont été composés pour ces occasions
spéciales de la vie de la « communauté». Gunkel distingue deux
grandes classes : les hymnes ou cantiques de louange qui étaient
chantés pour célébrer le dieu qui avait accordé de nombreux biens



216 LOUIS AUBERT

ou une grande délivrance, les cantiques de lamentation qui expo-
saient les plaintes et les priéres de la « communauté », quand la
situation était malheureuse. Chacune de ces deux grandes classes
était soumise a des régles plus ou moins fixes pour la forme et
pour le fond.

Quand plus tard les individus se distinguérent du groupe social et
se présentérent pour eux-mémes devant la divinité, il se forma
deux autres grands groupes de cantiques, les psaumes individuels
de reconnaissance et les psaumes individuels de lamentation. Mais
ceux-ci furent composés sur le modéle des psaumes de commu-
nauté, et on reconnait & cette ressemblance leur origine cultuelle.

Nous notons en passant que, dans les quatre grands groupes
qu’il statue, Gunkel admet d’assez nombreuses subdivisions. On
pourra mieux se rendre compte du détail quand aura paru 'in-
troduction a4 son commentaire.

Appliquant son schéme principal aux cantiques d’Israél con-
tenus dans I’Ancien Testament et spécialement au livre des Psau-
mes, Gunkel n’a pas de peine & y signaler de nombreux psaumes de
louange de la communauté, soit purs soit mélés & d’autres expres-
sions du sentiment religieux ; les psaumes nationaux de lamen-
tation sont également assez nombreux et assez caractéristiques.
Les psaumes individuels de reconnaissance, composés en vue du
culte, le sont déja moins et, & cOté d’eux, se trouvent d’autres
cantiques de reconnaissance purement spirituels, ¢’est-a-dire sans
aucune attache liturgique. Les psaumes individuels de lamen-
tation ont certainement commencé, eux aussi, par étre des canti-
ques cultuels, composés par des malades ou pour des malades qui
venalent demander & l’autel la délivrance de leurs maux. Mais,
chose curieuse, aucun psaume de cette nature n’a été conservé
dans I’Ancien Testament. Tous les cantiques individuels de Jamen-
tation, qui figurent dans le Psautier, sont des cantiques spirituels,
composés sans rapport avec le culte par des Israélites pieux
donnant essor & leurs sentiments dans les souffrances qu’ils avaient
a supporter, La souffrance est quelquefois la maladie, le plus
souvent les attaques et les moqueries d’ennemis puissants qui
oppriment les fidéles serviteurs de Yahveh ; ceux-ci sont les hum-
bles, les pauvres ; leurs adversaires sont les riches, les forts, les
orgueilleux qui n’ont point de véritable piété. De la cette équiva-



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 217

lence curieuse de termes : humble et malheureux = pieux ; riche
et puissant = méchant,

Plus tard les cantiques spirituels de lamentation, expression
d’un état social et religieux anormal, ont pourtant trouvé acces
dans les collections officielles de psaumes liturgiques, mais ce
n’était pas leur premiére destination, et nous ajcutons : quand ils
étaient chantés dans le temple, 1ls étaient sans doute 1mplicite-
ment adaptés aux besoins de la communauté, comme les « Psau-
mes de David » aux besoins du peuple chrétien dans les Eglises
de la Réforme.

On le voit : Gunkel, tout en admettant I'origine cultuelle des
psaumes et en déclarant qu’il faut partir de la pour les bien com-
prendre, fait de trés nombreuses réserves quand il s’agit des
cantiques du Psautier et affirme que la plupart d’entre eux étaient
des compositions purement privées qui n’avaient d’autre but que
d’exprimer les sentiments de ’auteur dans les circonstances heu-
reuses ou malheureuses ou il se trouvait.

C’est 1c1 qu'intervient Mowinckel. Il estime que Gunkel est
infidele & ses prémisses et qu’il faut poursuivre jusqu’au bout
I’explication cultuelle des Psaumes. '

Il a pour cela deux grandes raisons: 1° Le Livre des Psaumes
était d’aprés la tradition le recueil officiel de cantiques de la com-
‘munauté du second temple. 20 L’ancienne religion d’Israél était
une religion cultuelle.

Les deux raisons ne sont pas absolument déterminantes.

Sur le premier point nous faisons observer qu’il n’est nulle part
dit, ni dans la littérature juive ni dansla littérature chrétienne des
premiers siécles, que le Psautier, tel que nous 'avons, est le recueil
officiel des cantiques en usage dans le temple de Jérusalem. L’af-
firmer, c’est tirer les lignes plus loin que la tradition. Et il y a de
sérieuses objections contre cette maniére de voir. Notre Psautier
est une partie du canon des Kethoubim, c’est-a-dire des livres
qui, sans avoir la méme autorité que la loi et les prophétes, étaient
envisagés comme des écrits sacrés devant servir & I'instruction de
la communauté. Donc le Psautier ne nous a pas été transmis
comme recueil de cantiques, mais comme livre d’enseignement
religieux et moral. Ses derniers rédacteurs ont parfaitement pu

REV, DE THEOL, ET DE PHIL, — N, 8., t. Xv (N° 64 et 65, 1927). 14



218 LOUIS AUBERT

ajouter aux cantiques du temple d’autres cantiques qui avaient 2
leurs yeux la méme valeur didactique. L’étude du Psautier prouve
qu’il a passé par toute une série de rédactions successives avant
de devenir ce qu’il est, et il n’est pas possible de les mettre toutes
au compte des chantres qui avaient la direction de la partie
musicale du culte & Jérusalem. La présence de certains psaumes
s’y oppose. Mowinckel lui-méme admet que les psaumes 1, cxi et
peut-&tre cxxvir n'ont jamais été chantés dans le temple. Sans
parler d’autres, il aurait pu ajouter & ceux-la le Ps, cxix, qui n’est
pas un cantique, mais un catéchisme rythmeé, destiné sans doute
4 é&tre appris par cceur par les jeunes Israélites. Une fois qu’on a
admis des exceptions, la porte est ouverte pour en statuer un plus
grand nombre. Quell (1), qui fait une large part au c6té liturgique
des psaumes, en indique treize comme n’ayant point de lien avec
le culte. |

Sur le deuxiéme point, des réserves s’imposent également. Mo-
winckel sans doute ne veut pas jeter la moindre défaveur sur ’an-
cienne religion d’Israél en’appelant religion cultuelle, comme c’est
le cas dans1’école wellhausenienne qui oppose lareligion populaire
cultuelle & la religion morale supérieure que préchaient les grands
prophétes anté-exiliques. Une religion cultuelle n’est pas néces-
sairement une religion de cérémonies extérieures auxquelles man-
quent les impulsions d’une vraie piété ; elle peut dans toutes ses
manifestations &tre inspirée par les sentiments les plus profonds
de 'ame religieuse et créer entre les fideéles et la divinité des
liens qui ne sont pas moins forts que ceux d’une religion dite
spirituelle. Il n’y a du reste pas de véritable religion possible sans
le culte, et le culte méme le plus spiritualisé aura toujours quelque
chose d’extérieur. Théoriquement nous sommes d’accord, mais
dés que I'on se place sur le terrain de la réalité, c’est-a-dire dans
le cas particulier sur le terrain de l’histoire religieuse d’Israél,
nous ne pouvons pas ne pas y constater deux courants opposés :
P’un, le courant populaire, proprement cultuel, qui a subi l'in-
fluence du «cananéisme » ambiant, I’autre, le courant purement
yahviste, qui remonte jusqu’aux origines de la religion et qui a
about1 & la prédication des grands prophétes ; or ce dernier cou-
rant, sans &tre par lui-méme et sans avoir toujours été dans la

(1) Das kultische Problem der Psalmen, 1926.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 219

réalité anti-cultuel, mettait I’accent sur la piété du cceur et 'obéis-
sance morale. Il n’est pas exact de placer méme mutatis mutandis
la religion d’Israél sur le méme pied que les religions voisines, et
de Pappeler, sans correctif, religion cultuelle & I'instar de celles-
c1. Mowinckel se tire d’affaire en affirmant que les grands prophétes
n’ont jamais été de leur temps que des 1solés et qu’ils n’ont
exercé aucune action profonde sur la religion nationale avant
I’exil. Il ne nous est pas possible d’entrer ici dans une discussion
détaillée ; nous nous bornons a4 opposer a l'affirmation de Mo-
winckel le triomphe partiel du prophétisme dans I’apparition du
Deutéronome et la réforme de Josias.

Mowinckel ne nie pas du reste qu’avec le Deutéronome il ne se
soit produit un tournant dans I’histoire de la religion d’Isradl,
mais il n’en tire pas les conséquences qui s’imposent pour ’histoire
antérieure, et 1l envisage que les expériences de l'exil, alors que
les Israélites élaient sans culte officiel, ont servi au triomphe de la
tendance deutéronomique, point de départ de tout le développe-
ment post-exilique, plus que 'influence des prophétes. La religion
post-exilique n’était plus essentiellement cultuelle. Elle était
nomiste, c’est-a-dire qu’elle placait le vrai service de Yahveh dans
P’observation fidele de la loi, aussi bien du reste dans I'observation
de la loi cultuelle que dans celle des multiples commandements qui
réglaient la vie religieuse et morale de I'individu. On continuait a
offrir des sacrifices publics ou privés, a célébrer les grandes fétes
annuelles ; on le faisait méme peut-étre avec plus de scrupulosité
que dans 'époque anté-exilique, mais on le faisait parce que ¢’était
commandé, parce qu’il fallait observer fidélement toutes les pres-
criptions de Yahveh pour lui &tre agréable, mais non plus parce
que le culte avait en lui-méme, dans ses rites et ses sacrifices, une
valeur propre, et que les offrandes servaient matériellement & bien
disposer la divinité en faveur de ses adorateurs.

Aussi il faut remarquer que Mowinckel ne parle pas de la religion
d’Israél en général, quand il I'appelle cultuelle ; il parle unique-
ment de I’ancienne religion, c¢’est-a-dire de la religion anté-exilique.
La conséquence est que, si les Psaumes sont en rapport avec le
culte, s’1ls sont nés des besoins du culte, dans le temps ou il avait
toute sa signification premiére, ils doivent appartenir dans leur
grande majorité a I’époque anté-exilique. Le Psautier du second
temple est ’héritier direct du ou des psautiers des temps anté-



220 LOUIS AUBERT

rieurs. Il contient sans doute aussi des cantiques composés aprés
I’exil, mais ceux-ci ne sont guére que des imitations de cantiques
plus anciens,

C’est 14 un renversement complet des idées qui ont prévalu
depuis Wellhausen €t qu’on peut résumer ainsi : le Psautier étant
né dans la communauté du second temple, il y a présomption que
les cantiques qu’il contient sont tous ou presque tous post-exiliques.
Mowinckel ne se laisse pas arréter par cette contradiction avec les
opinions regues et traite quelquefois d’une fagon un peu vive ceux
qui les défendent. On verra qu’il est souvent trés difficile d’étre
d’accord avec lui, mais nous nous plaisons & noter ce va et vient
des opinions critiques, qui montre une fois de plus qu’une ques-
tion n’est jamais tranchée définitivement et qu’il est bon de conser-
ver sa liberté de jugement, méme en face d’'un consensus devenu
presque général.

Nous n’insistons pas davantage sur les réserves que nous sug-
gérent les deux affirmations fondamentales de Mowinckel. 11 en
tire lui-méme la conclusion que «si les psaumes se laissent expli-
quer d’une maniére satisfaisante comme cantiques cultuels,
c’est-d-dire comme cantiques non seulement employés dans le
culte, mais composés pour le culte, il n’y a pas lieu de faire inter-
venir une autre explication, encore moins de donner i celle-ci la
préférence » (1). (VI 27) ‘

Nous avons maintenant & examiner comment il arrive, dans le
détail, a établir le bien-fondé de son principe d’interprétation.

I1

Empoignant le taureau par les cornes, il s’attaque dans le premier
fascicule des Psalmenstudien, aux psaumes individuels de lamen-
tation (individuelle Klagelieder) (2). Ce sont ces psaumes dans

(1) Voir ’article de M. Paul Humbert sur le premier fascicule de Mowincke
dans cette Revue, 1923, p. 73-80. Nous sommes pleinement d’accord avec
les observations et les critiques de notre collégue.

(2) Mowinckel compte dans ce groupe les psaumes 111, 1V, Vv, VI, VII,
IX-X, XI, peut-8tre XI1, XIr, XvI, XVII, XXI1I, XXV, XXVI, XXVII, XXVIII,
XXXI, XXXV, XXXVIII, XXXIX, XL b, xLI, XLiI-xLIo1, LI, LII, LIV, LV, LVI,
LVII, LVIII, LIX, LXI, LXII, LXIII, LXIV, LXIX, LXX, LXXI, LXXXVI, LXXXVIII,
cir 1-12 et 24-28, cix, cxix (dont le principal but n’est pas la célébration de



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 221

lesquels la plupart des exégétes, pour ne pas dire presque tous
(sauf ceux qui estiment que le je des psaumes est un je collectif
s’appliquant & la communauté), voient des compositions privées,
composées a l’origine sans attache avec le culte. Nous les avons
brievement caractérisées plus haut, d’aprés Gunkel. Nous n’en-
trons pas dans plus de détails, pour le moment. Aux psaumes indi-
viduels de lamentation s’ajoutent naturellement les psaumes indi-
viduels de reconnaissance (psaumes de sacrifices de reconnais-
sance, dit Mowinckel), qui rappellent souvent les maux dont le
psalmiste a été délivré, comme les psaumes de lamentation con-
tiennent souvent par avance une action de grices pour la déh-
vrance qui est demandée (1). Les deux catégories vont ensemble.

(’est dans ces psaumes individuels, spécialement dans les
psaumes de lamentation, que nous voyons apparaitre la mention
fréquente des « ennemis» dont le psalmiste se plaint et dont il
implore de Yahveh le chatiment et la ruine. Ils sont assez sou-
vent pour le simple lecteur chrétien, qui voudrait pouvoir s’as-
socier de plein cceur aux sentiments et aux priéres des hommes
pleux de Pancienne alliance, une pierre d’achoppement. Ils sont
en contradiction trop directe avec le commandement de Jésus :
Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent ; et volon-
tiers on désirerait que les psalmistes, dont la profonde piété nous
est sur d’autres points en exemple, eussent moins d’ennemis
contre lesquels ils prient. Mowinckel trouve étrange cette abon-
dance d’ennemis. Il lui parait contre nature que tout Israélite
pieux, malade ou malheureux, ait été entouré de tant d’adver-
saires personnels, et cela au milieu de son peuple, dans lequel les
différences de parti n’étaient que des différences de degré dans le
plus ou moins grand attachement & la loi. Si vraiment 1l fallait
admettre que les psalmistes pensent & des adversaires politiques

la loi, mais affirmation de confiance et de justice), cxx (dans sa signification
primitii}e), cxxx (id.), exxxr (id.), cxxXX1X, ¢XL, CXLI, CXLII, CXLIII, peut-étre
aussi Ps. xi1x b, en tout cinquante-deux cantiques. Voir VI 28.

(1) Dans ce groupe Mowinckel compte Ps. xvimx (cantique de reconnais-
sance d’un roi et, a ce titre, est pour le sens un cantique national), xxr1I,
XXX, XXXII, XXXIV, XXXVII, XL ¢, XLIX, LXVI®d, LXXIII, XCII, CIII, CXVI,
cxxxvIi, peut-8tre aussi Ps, cxrv et cxrvi fortement influencés par le style
des hymnes de la communauté, en tout seize cantiques du Psautier, auxquels
Mowinckel ajoute I Sam. 1 1-10 (d'un roi), Esaie xxxvim 10-20, Jonas 11
3-10. Voir VI 28-29.



222 LOUIS AUBERT

et religieux, on ne pourrait pas faire autrement que les accuser
de formidables exagérations et les supposer victimes de la folie de
la persécution (I 96). Puis les ennemis dont ils se plaignent sont
décrits & peu prés partout de la méme fagon. On attendrait, s’il
s’agissait de l'opposition de partis dans la communauté juive,
que dans chaque cas particulier ces ennemis fussent décrits de
facon plus vivante, plus personnelle, conformément aux multi-
ples circonstances de la réalité.

Mowinckel conteste donc I'exactitude de I’opinion courante qui, -
partant de ce que nous savons du temps des Macchabées, admet
dans le sein de la communauté juive ’existence de deux partis
opposés au point de vue social et au point de vue religieux ;: d’un
cOté les riches, les puissants, la classe dominante, plus « mon-
daine » que religieuse, de 'autre les petits, les faibles parmi les-
quels se recrutent les fideles serviteurs de Yahveh. Sans doute
Mowinckel ne nie pas l'existence de partis religieux différents,
spécialement dans la communauté post-exilique, mais ce qu’il
conteste, ¢’est que I'opposition religieuse fit en méme temps celle
de couches sociales différentes. Ce n’était pas le cas au temps de
Néhémie ou les deux partis étaient constitués d’un coté par les
fils de la captivité qui recevaient sans cesse de nouveaux renforts
venant de Babylone, de 'autre par l'aristocratie du temple et le
gros des gens restés dans le pays auxquels la sévérité du gouver-
neur était absolument incompréhensible. Ce n’était pas le cas
non plus au temps des Macchabées, car rien ne prouve que les
Juifs attachés a leur religion, qui firent front contre les tendances
nouvelles du parti hellénistique, sortissent de couches sociales
inférieures ; ce n’était pas davantage le cas plus tard, car les
Pharisiens du Nouveau Testament étaient surtout des hommes
riches et considérés, et s’ils ont été persécutés au temps des rois
hasmonéens, c¢’est & cause de leur étroitesse et de leur opinidtre
opposition dans le domaine politique. Avant I’exil, les prophétes
sans doute condamnent souvent les riches et les chefs du peuple
pour leurs exactions et leurs désirs de justice, mais ils ne disent
pas que les petits et les pauvres furent religieusement meilleurs
qu’eux (VI 15-16).

Il faut donc expliquer autrement les expressions des psaumes
qui parlent de justes persécutés et malheureux et de méchants



LES PSAUMES DANS LE GCULTE D ISRAEL 223

orgueilleux et violents qui ne se lassent pas de faire du mal aux
« pauvres gens .

Les justes ne sont pas des fideles particulierement pieux, des
étres qui se distinguent par une religiosité supérieure de la grande
masse des tiedes et des indifférents ; ce sont des Israélites normaux,
qui ont le sentiment de n’avoir manqué & leurs devoirs ni envers
Dieu ni envers le prochain et qui estiment en conséquence avoir
droit aux multiples bénédictions que Dieu accorde & son peuple ;
avant tout santé et biens matériels abondants. La Sedeq, la justice,
est la santé de I’ame, qui se manifeste dans une bonne conduite
et a pour résultat le bonheur extérieur : elle permet 4 1’homme
d’affirmer ses droits et d’avoir part & l'alliance divine (III 58).
Elle n’appartient pas seulement & quelques-uns ; elle appartient
4 tous ceux quil se sentent a leur place au milieu de leur peuple.

Si dans les psaumes de lamentation les justes sont appelés les
humbles, les pauvres, les misérables en opposition & leurs adver-
saires, cela ne signifie pas qu’ils le sont en vertu de leur condition
sociale, mais, exceptions réservées, ils le sont en vertu du malheur
qui les frappe.

Une des particularités de 1'Israélite est en effet la tendance
a se faire le plus petit et le plus misérable possible quand il veut
obtenir une grace quelconque, et cela tout d’abord quand il
s’adresse & Dieu. Devant Dieu il est nécessairement un humble,
un pauvre, un malheureux, en premier lieu sans doute parce qu’il
a le sentiment de la grandeur de Yahveh, mais aussi parce qu’il
espére que la profondeur de sa misére éveillera d’autant plus
stirement la miséricorde de celui qu’il implore. Il est résulté de
la que se faire humble, se présenter comme petit et indigent ont
été considérés comme des vertus dans la religion israélite, et qu’a
un moment donné les termes d’anijjim (misérables), d’anawim
(humbles), d’ebtonim (pauvres) et autres analogues, sont devenus
synonymes de hasidim (pieux) (III 55).

Mais, dans les psaumes, ces termes ne s’appliquent pas & un parti
spécial dans I’ensemble de la communauté juive et ne désignent
qu’ici et la les gens matériellement pauvres. Ou bien ils s’appli-
quent & tous les fidéles comme pauvres devant Dieu, ou bien ils
décrivent, en des termes stéréotypés, la situation malheureuse,
soit des malades et des opprimés qui ont composé ou répétent les



224 LOUIS AUBERT

psaumes de lamentation, soit d’une maniére générale de tous
ceux qui ont besoin de secours (VI 59-60, et tres spécialement
1113 et suiv.).

Mowinckel revient & plusieurs reprises sur ces anijjim, etc., qui
sont en méme temps des hasidim, des saddigim, comme pour
enfoncer le clou plus profondément dans la téte de ses lecteurs,
et comme s’il sentait lui-méme le besoin de formuler plus nette-
ment sa pensée. Il y a en effet un certain flottement dans le sens
qu’il donne aux termes hébreux qui entrent en ligne de compte.
Ainsi le terme d’ant signifie tantdt humble (demiitig), tantot
humilié, abaissé, écrasé par d’autres (gedemiitigt) et Mowinckel
emploie successivement ou en méme temps les deux sens pour
établir sa thése. Il dira que cette signification flottante est inhé-
rente au mot lui-méme et qu’on la retrouve chez les auteurs bibli-
ques, mais nous constatons qu’elle ne contribue pas a la clarté
et & la fixité de la démonstration.

Pour bien comprendre qui sont les malheureux qui se plaignent
dans les psaumes, 1l faut savoir qui sont, dans la pensée de Mowinc-
kel, les ennemis dont ils parlent si souvent. Ce sont les « po®le-aven »,
qu’ils soient expressément ainsi nommeés ou qu’ils soient désignés
par d’autres termes (puissants, orgueilleux, violents) ou simple-
ment caractérisés par leurs ceuvres. L.e mot apen a en hébreu,
comme plusieurs autres, une signification flottante. On le traduit
par fausseté, péché, crime, malheur. Dans ’expression «po?®le-aven »
on le prend généralement dans le sens de péché, crime et on
traduit : ceux qui commettent iniquité (Segond), ouvriers d’ini-
quité (Bible annotée), artisan d’iniquité (Crampon), en allemand
Uebeligter. Mowinckel rapproche aven de dén (aun) qui signifie
puissance, force, et pense que dven désigne la force magique dont
sont pourvus certains hommes et dont ils se servent pour nuire &
leur prochain. Les «po®le-aven » sont donc les magiciens, les « sor-
ciers », les jeteurs de sorts, qui ont joué un si grand role dans
I'imagination des peuples anciens et modernes jusqu’a une époque
qui n’est pas trés éloignée de nous. Nous notons en passant que
chez nous on croyait surtout aux sorciéres. Les magiciens devaient
jouer aussi un grand role en Israél, pense Mowinckel.

Il serait trop long de montrer comment il arrive & décréter que
les « po®le-aven » sont des magiciens. Celane va pas sans quelques
violences faites aux passages en cause de I’Ancien Testament (voir



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 225

Particle cité de M. Paul Humbert) et sans d’ingénieuses combinai-
sons qui étonnent le lecteur plus qu’elles ne le persuadent. Il va
sans dire que la comparaison avec les idées en cours & Babylone et
en Egypte fournit de précieux arguments au théologien norvégien ;
elle est moins probante pour ceux qui admettent le caractére
particulier de la religion d’Israél.

Malgré les objections qu’on lui a déja faites et qu’on lui fera
encore, Mowinckel tient & sa « découverte » des magiciens. Elle est
la clef de son explication de tous (ou presque tous) les psaumes
individuels de lamentation.

Les magiciens sont, dans la pensée des peuples primitifs (et
Isragl avait conservé la pensée primitive comme tous les peuples
anciens), les vrais auteurs des diverses maladies dont souffrent
les pauvres humains. Or les psaumes de lamentation, dit Mowine-
kel, sont des cantiques exprimant les plaintes et les prieres de
malades qui demandent & Dieu la guérison et le retour des biens
dont ils sont privés. La maladie n’est pas mentionnée dans tous
les psaumes, mais elle est toujours sous-entendue. La ou elle est
expressément décrite et ou le psalmiste demande en méme temps
- la délivrance de ses ennemis (comme dans les Ps. vi, xir, xxir), il
est évident que la maladie et les ennemis vont ensemble ; les enne-
mis ne peuvent &tre que les magiciens ou les démons (Ps. xx11) qui
ont employé contre le malade leur force malfaisante. La ou la mala-
die n’est pas mentionnée, mais ot le psalmiste attribue a des ennemis
sa situation misérable (comme dans les Ps. xvii, xxvi, ete.), 1l
résulte de 1’analogie avec les précédents que, s’il désire I'anéan-
tissement de ses ennemis, c’est pour retrouver la santé et le bon-
heur qui lui font maintenant défaut. Ici aussi les ennemis sont les
magiciens. Quand la maladie est attribuée directement a Dieu,
qui a frappé le psalmiste & cause de ses péchés, et que cependant
les ennemis sont mentionnés dans le psaume, 1l y a la combinaison
de deux pensées: la premieére, éminemment religieuse, que Dieu
est le supréme auteur de tout ce qui arrive aux hommes, la seconde,
que les ennemis sont les auteurs effectifs de la maladie, Dieu
ayant laissé le coupable en leur pouvoir pour le punir de sa ou de
ses fautes (voir Ps. xxxvin). Quand il semble que les ennemis se
bornent & se moquer de celui qui est frappé pour ses péchés (voir
Ps. xr1), il faut admettre que les méchants magiciens non seule-
ment font leurs mauvais coups dans I’ombre, mais ajoutent &



226 LOUIS AUBERT

leurs maléfices le plaisir de tourner leur victime publiquement en
dérision. Et ainsi de suite. Rien, dit toujours Mowinckel, ne
contredit I’affirmation que les psaumes de lamentation ont pour
cause la maladie et pour objectif la délivrance des attaques
perfides des porteurs de mana malfaisant.

Mais ceci n’explique pas encore que les psaumes individuels
de lamentation aient été composés en vue du culte. Il faut faire
un pas de plus. Dans les conceptions antiques toute maladie,
quelle qu’en fat la cause seconde, était la punition d’un péché,
que le péché fit ou non connu de celui qui était frappé. Un mal-
heureux était toujours un coupable qui devait apaiser la divimité
irritée ; on pourrait dire aussi un impur, inapte & jouir des mémes
biens que les autres hommes et qui devait en conséquence &tre
purifié de sa souillure pour rentrer dans I’ordre normal. Il est
vrai que dans plusieurs psaumes les psalmistes se présentent
comme des innocents qui souffrent injustement (Ps. xvir, xxvi,
etc.), mais 1l faut entendre qu’ils sont innocents en comparaison
avec d’autres hommes ; 1l y a pourtant un péché qui, pour les
autres (voir Job) et pour eux-mémes (Ps. xix 13, xc 8), explique
leur situation misérable. Conséquence : ils doivent subir les rites
de purification et présenter & l'autel un sacrifice pour le péché.
C’est ici que les psaumes de lamentation ont leur place ; ils étaient
une partie de la cérémonie & laquelle on avait recours pour retrou-
ver la santé et mettre fin aux attaques des magiciens.

Mais ils n’étaient pas composés par les malades eux-mémes,
bien souvent incapables de cela ; c¢’étaient, pour la plupart du
moins, des formulaires liturgiques, composés par les prétres ou
les chantres du sanctuaire et chantés ou récités par les fidéles dans
le courant de la cérémonie. Leur caractére de formulaires explique
ce qu’ils ont de stéréotypé spécialement dans la description des
ennemis, et sil’on s’étonne que quelques-uns aient une haute valeur
religieuse et poétique, avec un accent personnel trés vivant,
Mowinckel répond que les chantres du sanctuaire étaient des
hommes pieux et qu’ils pouvaient exprimer mieux que le commun
peuple les sentiments et les aspirations d’une dme 1sraélite devant
son Dieu.

Les psaumes individuels de reconnaissance étaient également
chantés ou récités dans le culte, cette fois-ci & 1’occasion d’un
sacrifice d’actions de gréces, qui était le plus souvent I’accomplis-



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 227

sement d’une promesse faite par le psalmiste au temps de sa
misére. Mais, & la différence des psaumes de lamentation, Mowinc-
kel admet que les psaumes de reconnaissance étaient généralement
composés par les laiques eux-mémes, qui les remettaient ensuite
au sanctuaire comme témoignage durable de leur gratitude (V165).

Aprés avoir exposé dans ses grandes lignes la théorie de Mo-
winckel sur les psaumes individuels et leur rapport étroit avec le
culte, nous aimerions pouvoir montrer comment il applique sa
théorie dans certains cas particuliers, par exemple: Ps. xxi1, ou
les ennemis sont des démons plutdt que des magiciens, ce qui du
reste ne change pas la portée de I’ensemble, car ce sont des étres
de méme acabit (voir I 73-75, IV 26-28) ; Ps. xxxi11, psaume de
reconnaissance d’un malade guéri qui avait conclu de sa maladie
qu’il avait commis un péché quelconque, avait donc, aprés s étre
longtemps regimbé contre cette conclusion, eu recours aux rites
et aux sacrifices exigés en pareil cas, et, maintenant guén,
exprime sa joie de n’étre plus sous le coup de la colére de Dieu
(V 126-129) ; Ps xru-xrim, psaume d’un malade et non pas d’un
exilé, c’est la maladie qui le retient loin de Yahveh (143); mais
nous n’en finirions pas, car l'interprétation de Mowinckel est
souvent si loin de 'interprétation ordinaire que, pour ne pas trop
la trahir, il faut la suivre dans ses détails, et cela supposerait des
pages et des pages, sans parler des objections nombreuses que 1’on
ne pourrait pas passer sous silence.

Nous renongons donc & cette exposition et & cette critique de
détail et nous ne nous arréterons plus dans ce chapitre que sur
deux points, qui ont du reste une portée générale.

L’interprétation cultuelle de tous les psaumes (y compris les
psaumes de lamentation) se heurte aux déclarations que nous
trouvons dans un certain nombre de passages sur la non-valeur
des sacrifices devant Dieu. Les plus frappantes sont celles de
Ps. 1, xu 7, v1 18-19, mais elles sont appuyées par d’autres plus
nombreuses qui donnent «au sacrifice des lévres», comme dit
Osée x1v 2, aux priéres et aux louanges, la premiére place dans les
manifestations de la piété. Voir Ps. xx11 23-26, xxviur 7, xxxv 18,
Lvii 8-11, etc., passages dont le sens est précisé par vxix 31-32 :
« Je célébrerai le nom de Dieu par des cantiques, je I'exalterai
par des louanges. Cela est agréable & Yahveh plus qu’un taureau,
avec des cornes et des sabots ».



228 LOUIS AUBERT

Mowinckel ne peut évidemment pas faire abstraction de ces
passages et laisser de cdté la tendance spiritualisante, dans I'ex-
pression de la piété, dont ils témoignent. Mais il s’efforce de leur
enlever toute pointe directement anti-cultuelle. Il reléve tout
d’abord avec assez de raison que la promesse de chanter un canti-
que & Yahveh ne suppose pas nécessairement ’absence d’une céré-
monie cultuelle ; le cantique peut étre simplement, dans la pensée
du psalmiste, la partie la plus importante d’un culte d’actions de
graces. C’est en effet souvent au milieu de ’assemblée que le
fidéle promet de louer Yahveh (voir Ps. xxu 23). Puis Mowinckel
conceéde qu’il y a dans nombre de psaumes une préférence pour
la partie la plus spirituelle du culte, mais il explique par 'oppo-
sition, dans le personnel du temple, entre les prétres et les chan-
tres. Les chantres, qui sont les auteurs de la plupart des psaumes,
étaient naturellement disposés & metire au premier rang des céré-
monies du culte les cantiques qu’ils avaient composés et dont ils
dirigeaient 1’exécution. En cela ils étaient du reste d’accord avec
leur tendance plus spirituelle qui s’était fait jour dans la religion
d’Tsraél depuis le temps des prophétes.

L’explication n’est pas contraignante. Elle 'est encore moins
quand Mowinckel s’attaque aux passages décisifs que nous avons
cités tout a I’heure. A force d’ingémiosité, il arrive a faire dire a
ces passages que, sans doute, les sacrifices ont moins de valeur
devant Dieu que des actes d’obéissance ou les sentiments du cceur,
mais qu’ils continuent & faire partie des obligations de 1’Israélite,
quand le malheur des temps (I’exil) ne lesrend pasimpossibles. A ce
point de vue 'explication du psaume r1 est typique. Je regrette
~ de ne pouvoir la donner en détail. Ce psaume a été composé
pendant 1’exil, donc le psalmiste ne pouvait offrir tous les sacri-
fices que prescrivaient la loi; il y avait cependant alors encore
des rudiments de culte sur ’emplacement du temple de Jérusalem,
donc le Ps. 11 peut étre un cantique cultuel. L’explication du
psaume 1. n’est pas moins curieuse. Elle se résume dans cette parole
de Jésus: Il fallait faire cela (les ceuvres d’obéissance morale)
sans négliger ceci (les sacrifices) (voir VI 51-58).

Nous estimons que Mowinckel ne s’est pas vraiment débarrassé
de I'argument que fournissent les passages en question contre sa
thése de 'origine cultuelle de tous les psaumes.

Une autre objection qu’il n’a pas vraiment résolue est I’absence,



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 229

dans la loi des sacrifices, de tous les rites successifs (y compris le
chant ou la récitation des psaumes) qu’il postule, lorsque 1'Israé-
lite présentait un sacrifice pour le péché ou un sacrifice d’actions
de gréaces. Ici aussi il fait intervenir opposition des prétres et
des chantres. Les prétres sont les auteurs du Code sacerdotal ; ils
n’ont dit & propos des cérémonies du culte que ce qui les concer-
nait :1ls n’ont parlé que des sacrifices. Les chantres sont les auteurs
des psaumes ; & leur tour ils n’insistent que sur la partie du culte
dans laquelle ils jouent un réle. Mais il faut tenir compte des deux
sources de renseignements, comme le montrent les psaumes eux-
mémes dont on peut tirer, au moyen de conjectures trés vraisem-
blables, de précieuses indications sur les détails du culte omis par
les prétres.

I’argument est spécieux et se laisse entendre... comme hypothése.
Il y a cependant un gros mais. Mowinckel admet que les psaumes
de lamentation sont des psaumes de malades qui venaient cher-
cher & 'autel, en offrant un sacrifice pour le péché, la guérison de
leurs maux. Or la loi, qui indique les occasions dans lesquelles doit
étre offert le sacrifice pour le péché (Lév. v 1-6) (1), ne laisse pas
entendre par le moindre mot que les coupables sont des malades
et que expiation leur vaudra la guérison. C’elGt été pourtant
naturel si les sacrifices pour le péché étaient essentiellement des
sacrifices de malades désirant &tre guéris. On dira que les péchés
en question étaient la cause premieére de la maladie, mais alors pour-
quoi ceux-la spécialement et pas d’autres ? La liste devait étre plus
variée et plus longue. On ne la trouve nulle part dans I’Ancien
Testament, et cela pour la bonne raison que jamais il n’est dit
que les malades parce qu’ils sont des coupables doivent chercher
la guérison dans un acte cultuel. Les cérémonies de purification,
avec sacrifices appropriés, sont prévues seulement pour quatre
cas spéciaux (2), et elles ne sont pas prescrites pour rendre la
santé au malade, mais pour le purifier de la souillure lévitique
conséquence de sa maladie. Le fait méme qu’elles sont prévues

(1) La loi ne prévoit que quatre cas : témoin assermenté qui n’a pas dit tout
ce qu’il savait, attouchement d'une chose impure, attouchement d’une souil-
lure humaine, serment téméraire. '

(2) Lév.xv 2-15: homme qui a une gonorrhée ; Lév. xv 25-30 : femme qui
a des pertes de sang en dehors de ses époques ; Lév. xir 1-8: femme qui a
accouché ; Lév. xIv : lépreux qui est guéri.



230 LOUIS AUBERT

pour des cas spéciaux et seulement pour ceux-ci indique, dureste,
que la loi n’en prévoyait pas pour les maladies en général. On
recourait pour guérir les malades 4 d’autres moyens (voir Esaie
xxxvir 21-22). Au temps du Nouveau Testament, les malades
que l'on envisageait comme victimes de puissances occultes
étaient exorcisés.

L’origine cultuelle des psaumes de lamentation, comme moyens
de guérison, se heurte au silence de la loi et de I'histoire. Elle n’a
de véritable appui que dans les coutumes existant & Babylone et
en Egypte. Mais pour que 'appui fat suffisant, 1l faudrait que
I’Ancien Testament fournit, ailleurs que dans les psaumes qui
sont justement l'objet de la discussion, des attaches suffisantes.
Cela ne nous semble pas étre le cas. Il y a lieu de reprendre sur
d’autres bases le rapport des psaumes individuels avec le culte.
Le mérite de Mowinckel est d’avoir soulevé a nouveau le pro-
bléeme et de ’avoir imposé a D'attention des exégétes, s’il ne 1'a
pas résolu d’une maniére vraiment convaincante,

I

Les psaumes de communauté (lamentations, hymnes et actions
de gréces) supposent naturellement une assemblée de culte, le
mot culte étant pris dans un sens trés large et s’appliquant a
toute cérémonie dans laquelle la communauté ou une partie de
la communauté est réunie pour implorer le secours de Dieu ou
lui témoigner sa reconnaissance.

L’origine cultuelle de ces psaumes s’impose. Mais la difficulté
est de préciser quels sont dans le Psautier les psaumes de commu-
nauté. Pour un bon nombre, sans doute, il ne peut pas y avoir
d’hésitation. Pour d’autres les opinions différent. En soi il est
parfaitement admissible qu'un psalmiste puisse dire nous, tout
en composant un cantique privé. Il dit nous, parce qu’il sait que
sa pelne, sa priére, sa reconnaissance, sont celles de son entourage.
En revanche le je d’autres psaumes peut étre, comme dit Mowinc-
kel, das grosse Ich de la communauté & laquelle Dieu s’adresse sou-
vent en disant : tu. Puisil y a des cantiques, comme le psaume &,
ou 1l n’y a ni nous, m je, et ou le poéte fait abstraction de lui-
méme et des autres pour donner & sa pensée quelque chose de
plus absolu.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 231

Mais Mowinckel n’hésite pas. Il envisage comme psaumes de
communauté tous ceux qu’il n’a pas admis dans la catégorie des
cantiques individuels de lamentation ou de reconnaissance. Il
distingue : les hymnes de louange en "honneur de Yahveh, chantés
dans les grandes fétes annuelles, sur lesquelles nous reviendrons
tout & I’heure (1); les psaumes publics de reconnaissance, qui
visent tanto6t les bienfaits de Dieu en général, tantdt une manifes-
tation particuliere de la grace de Yahveh (2); les priéres de la
communrauté prononcées dans les grandes fétes annuelles ou dans
des jours de jetine et de repentance (3) ; les cantiques de lamenta-
tion, composés pour des cas spéciaux, dans lesquels le peuple ou
le ro1, comme son représentant, exposent des malheurs concrets et
précis et demandent 4 Dieu la délivrance (4). A cela s’ajoutent,
comme catégories secondaires, les cantiques chantés lors d’une
procession (comme le Ps. xx1v) (5) ; le serment royal (Ps. c1), les
cantiques de bénédiction et de malédiction qui sont le développe-
ment des formules cultuelles de bénédiction ou de malédiction,
auxquelles on attribuait un effet irrésistible (6).

Les psaumes de ces diverses catégories ne sont pas toujours uno
tenore ; il arrive que la priére se méle a la louange, ou que la

(1) Dans ce groupe, Mowinckel place Ps. vin, xix a, xxrv (liturgie), xx1x,
XXXIII, XLVI, XLVII, XLVII, Lxvig, Lxxvi (liturgie), rxxxi 1-6, rxxxav,
LXXXVIL, LXXX1x 2-3, 6-19, xcmr, xev 1-7, xcvi, X¢v1I, XCVIII, XCIX, C, CIV,
cv, cvir 33-43, cxr, cxmi, cxiv, cxviy, cxvir (liturgie), cXxXxXv, CXXXVI,
CXLVII, CXLVIII, CXLIX, cL, auxquels il faut ajouter sans doute Ps. cxxxu.

(2) Psaumes généraux de reconnaissance: Lxv (moisson), Lxvir (id.),
CXVIII, CXXIX (en méme temps psaume de malédiction) ; pour une occasion
spéciale : xvir (chant de reconnaissance d'un roi), Lxvimn (événement de
I'exode avec des couleurs empruntées au mythe de la création).

(3) Dans les grandes [étes : Ps. x11 (si ce n’est pas un psaume individuel
lors d’un sacrifice pour le péché), x1v, XxxvI, LiI, LXXXV, XCIV, CXV, CXX
(primitivement psaume individuel accompagnant un sacrifice pour le péche),
CXXI, CXXII, CXXII, CXXV, CXXVI, CXXIX, CXXX (comme ps. cxx), cxxx1 (id),
cxxx11 ; dans des jours de jeline et de repentance : Ps. xc¢, c1ir (comme c¢xx),
CVI, CXXXVIL.

(&) Dans ce groupe Mowinckel compte les psaumes xriv, Lx, LXXIV,
LXXVII, LXXIX, LXXX, LXXXI1X (oule roi parle), cviir, cxriv (comme LxxxrIx),

(5) Mowinckel en compte quatre : XX1v, LXXXIV, CXVIII, CXXXII — Ps. XV
appartient en fait a la méme catégorie: c’est le paralléle développé de
Ps. xx1v 3-6.

(6) Voir Ps. rLxxir, xcr, ¢xv, cxvirt 26, ¢XXI, CXXII, CXXVIII, CXXXIV
(bénédiction), cxxix (voir plus haut psaumes de reconnaissance), cXXXvir
(malédiction). — Voir VI 29 et suiv.



232 LOUIS AUBERT

louange figure dans un psaume qui est essentiellement une priére
ou une lamentation. Puis & c6té des psaumes simples il y a de
véritables liturgies, chantées par des voix différentes (comme
Ps. xx1v, LxxVvI, cxvIII, ete.), qui réunissent dans une composition
une les différents « motifs » d’une cantate appropriée aux circons-
tances du moment. Il va sans dire d’autre part que dans la méme
féte on pouvait chanter des cantiques de catégories différentes. Un
culte de communauté donne essor 4 des sentiments divers: on
loue, on se lamente, on prie, on rend grices ; un cantique d’ardente
priére a sa place & cdté d’un cantique d’adoration ou de profonde
reconnaissance.

Quand donc il s’agit de rechercher & quelle grande féte ou a
quelle autre cérémonie appartenaient les psaumes de communauté,
on se trouve grandement embarrassé. Mowinckel lui-méme le
reconnait et ne prétend pas tout expliquer. Mais il est un point
sur lequel 1l pense &tre arrivé & une précision plus grande que ses
devanciers, et un point d’importance, car il n’y rattache pas
moins de quarante-huit psaumes c’est-a-dire & peu preés le tiers
du Psautier (1), plus la grande majorité des cantiques de commu-
nauté. ‘

(1) a)Psaumes proprement dits d’intronisation de Yahveh: xvvii, xcrr,
xcv-c : huit psaumes.

b) Ps. vir, xXI1x, XXXIII, XLVI, XLVIII, LXVI@, LXXVI, LXXXI, CXIV,
cxxxi, cxiix (4 Exode xv 1-18), tous comptés dans les hymnes: onze
psaumes.

¢) Liturgies de procession: XXIVv, LXXXIV, CXVIII, CXXII, CXXXII: cing
psaumes,

d) Psaumes de reconnaissance : LXV, LXVII, CXXIV (- cxviiz cité ci-dessus);
trois psaumes,

e) Priéres de la communauté : x1v, i, txxxv (modification de la destinée,
soub sebouth), xc1v (au milieu des psaumes d’intronisation), c¢xXI, CXXV,
CXXVI (comme LXXXV), ¢XxX1x.: huit psaumes.

f} Oracles et liturgies (qui se rapportent d’une fagon plus ou moins évidente
a l'intronisation et & I’épiphanie de Yahveh) : 1, 1xxv, Lxxx1 (déja cité,
voir @), LXXXII, LXXXVII, XCV (déja cité, voir a), cxxxir (déja cité, voir ¢,
Lxxxix 20-38,) soit, sans ceux qui ont déja été cités : cing psaumes.

g) Tous les maaldt, petite collection arrangée pour la féte postérieure
des tabernacles, suite de la féte d’automne : plusieurs ont déja été indiqués ;
restent CXX, CXXIII, CXXIV, CXXVII, CXXVIII, CXXX, CXXXI, CXXXIv: huit
psaumes,

Ps. cxx, cxxx et cxxx1 étaient primitiverment des psaumes individuels
accompagnant le sacrifice pour le péché, mais ils ont été appliqués & la com-

munauté, — Total: 8 +11 +54+3 4+ 8 4 5+ 8 = 48 psaumes.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 233

Il s’agit de la féte d’automne, féte des récoltes, devenue plus
tard la féte des Tabernacles. C’était, a ’origine, la féte du nouvel
an, et elle comprenait les trois fétes séparées dans la suite : nouvel
an seul (1€ tischri), grand jour des expiations (10 tischri) et féte
des récoltes (tabernacles, 15 tischri). Nous ne discutons pas cette
maniére un peu fantaisiste de préciser ’histoire de la féte d’au-
tomne ; c’est une question a examiner pour elle-méme et dont
nous ne pouvons pas nous occuper dans cette étude. Notons seule-
ment qu’elle n’a aucun appui réel dans I’Ancien Testament. Mais
pour suivre Mowinckel dans sa démonstration, admettons provi-
soirement qu’elle soit exacte.

Mowinckel n’a pas de peine a rattacher & la féte des récoltes des
psaumes de reconnaissance comme le Lxv et le Lxvir qui parlent
des productions de la terre, spécialement le Lxv. Mais comment
arrive-t-1l & y rattacher tous les autres ? C'est que la féte d’au-
tomne, comme féte du nouvel an, était la féte annuelle de I'intro-
nisation de Yahveh : Thronbesteigungsfest Jahwis. Le mot
francais «intronisation » traduit mal le mot allemand Thron-
besteigung, exactement : « montée sur le trone », Il y a une diffé-
rence sensible entre I'intronisation qui est le fait des autres, de
ceux qui installent quelqu’un sur un trone, et la « montée » sur le
trone, qui est le fait du roi lui-méme ; mais faute de terme exact
un peu commode nous le conservons, vu que Mowinckel lui-
méme 'emploie quand il parle frangais (1). Le renouvellement de
I'intronisation de Yahveh était en rapport étroit avec le sens géné-
ral de la féte d’automne. Celle-ci était la grande féte de I’année,
la féte xat’ oy, celle dans laquelle le peuple renouvelait son
alliance avec son Dieu, lui apportait ’expression de sa reconnais-
sance pour les bienfaits re¢us et s’assurait la continuation de ses
grices pour ’avenir. Il ne faut pas se représenter une {éte sembla-
ble comme une féte religieuse moderne, dans laquelle la célébra-
tion du passé n’a qu’une valeur commémorative et ou la présence
de Dieu est purement spirituelle. Chez les peuples primitifs (2),
une grande féte nationale est une rencontre positive, on pourrait
presque dire matérielle du peuple et de la puissance supérieure

(1) Voir son double article dans la Revue de Strasbourg, ’1926 n% 5 et 6;
4 supposer que le dit article ne soit pas une traduction.

(2) 11 ne faut pas oublier que pour Mowinckel Israél avait conservé a bien
des égards la mentalité du primitif.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. xv. (n® 64 et 65, 1927). 15



234 LOUIS AUBERT

qu’il adore. Dans les temps tout a fait primitifs cette puissance
supérieure était le « mana » impersonnel qui pénétrait les choses
et les étres vivants, amimaux et hommes. Plus tard au « mana »
succédérent les dieux personnels ; mais le caractére de la rencontre
n’en fut pas profondément modifié. Il s’agissait toujours d’une
rencontre dans laquelle la puissance supérieure était considérée
' comme réellement présente dans toute la plénitude de son action,
et devenait sensible aux participants humains dans ’extase,
les danses sacrées et autres formes de possession en cours chez
les primitifs. Souvent onreprésentait dans des scénes mimiques les
grandes ceuvres de la divinité dans le monde supérieur, dans I’his-
toire ou dans la nature. Mais ces scénes mimiques n’étaient pas,
comme nos drames sacrés, une facon plus vivante que la simple
parole d’instruire la foule des participants; elles produtsatent, sil’on
ose s’exprimer ainsi, ce qu’elles représentaient, et donnaient a I’ac-
tion divine une nouvelle réalité. C’était tout particulierement le cas
quand on célébrait I’acte initial par lequel le dieu de la nation
avait pris possession du pouvoir royal qu’il exercait sur son peuple,
ou, mieux encore, sur tous les peuples et tous les autres dieux,
car le dieu de la nation était toujours le maitre de I'univers. La
féte annuelle d’intronisation n’était pas une simple commémo-
ration des grandes choses qui s’étaient une fois produites, elle en
était le renouvellement. A chaque nouvelle féte, le dieu reprenait
possession de la royauté, et la foule qui assistait & son triomphe
pouvait, en quelque sorte, voir de ses propres yeux la puis-
sance, la sagesse, et les autres perfections du dieu dont on atten-
dait de mnouvelles bénédictions et avec lequel elle renouvelait
alliance ce jour-la.

I’Ancien Testament ne parle nulle part d’une féte annuelle
d’intronisation de Yahveh. Mowinckel la statue en s’appuyant
sur trois raisons principales: 10 exemple de la féte de Mardouk
a Babylone (1) j 20 les récits du transport de ’arche & Jérusalem
au temps de David et de son transfert dans le temple au temps
de Salomon (II Sam. vi et I Rois vim 1-13); 3° l'existence
de psaumes qui supposent une féte d’intronisation (spéciale-
ment Ps. xLvi, xcr, xcv-c, auxquels il convient d’ajouter im-

(1) Voir Heinrich Zmamerw, Das babylonische Neujahrsfest (Der alte
Orient, 25, 3) Leipzig 1926.



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 235

médiatement, parmi les liturgies de procession, Ps. xxiv et
CXXXII).

Est-ce que la premiére raison a été aussi la premiére en date
dans D'esprit de Mowinckel ? (1). C’est assez probable ; en tout
cas elle a été déterminante, comme nous le verrons tout 4 ’heure,
pour la maniére dont il se représente la féte de 'intronisation de
Yahveh. La valeur de la raison dépend de la plus ou moins
grande influence qu’on attribue aux religions ambiantes sur la
religion d’Israél. Nous préférerions de beaucoup une mention
positive dans I’Ancien Testament.

Les récits de II Sam. vi et I Rois vim, qui remontent, en tout
cas II Sam. vi, & des sources anciennes, sont & nos yeux des récits
historiques qui ne prouvent en aucune fagon existence d’une
féte réguliére de Pintronisation de Yahveh. Ils sont une preuve
pour Mowinckel, parce qu’il estime que les auteurs de ces récits,
écrivant longtemps aprés les événements, n’en pouvalent con-
naitre les détails, et qu’ils les ont décrits d’aprés les rites de la
féte d’intronisation. Ce n’est pas la seule fois que Mowinckel
envisage des rites cultuels comme la vraie source de récits histori-
ques, ou soi-disant historiques. L’explication n’est pas fausse en
so1, mais elle ne nous parait admissible que quand on connait les
rites ou les institutions cultuelles qui ont inspiré les historiens
postérieurs, et que d’autre part on peut comparer leurs réciis
avec des documents plus anciens. C’est le cas pour bien des cha-
pitres des Chroniques ; ce n’est pas le cas pour II Sam. vi et
I Rois viir que nous n’avons aucune raison de déclarer légendaires
et & propos desquels il n’y a aucun motif de postuler des rites dont
ils ne seraient que la traduction en langage historique.

La troisitme raison de Mowinckel est évidemment la plus
sérieuse. Le psaume xx1v ne se comprend bien que s’il était
chanté (ou que s’il a été une fois chanté) a Voccasion d’une grande
féte, dans laquelle Yahveh, sans doute représenté par l'arche,
montait & Jérusalem & la téte de son peuple et prenait solennelle-
ment sa place dans le sanctuaire. On en peut dire autant du
Ps. cxxxi1, qui contient des allusions évidentes & Il Sam. vr et
parle de ’arche comme du symbole visible de la présence de

(1) Et d’autres avant lui qui ont parlé d’une {éte de Yahveh au nouvel an;
voir Vovrz, Das Neujahrsfest Jahsves. Tiibingen 1912,



236 LOUIS AUBERT

Yahveh. Le Ps. cxxxir est une vraie liturgie de procession. Si on
se le représente chanté par différentes voix, il devient 4 la fois
trés clair et trés vivant.

Il y a évidemment eu des processions solennelles a Jérusalem.
Etaient-elles annuelles ? C’est une autre question. Mais il n’y a
pas lieu de trop s’étonner si Mowinckel part de la pour conclure
a une féte annuelle d’intronisation de Yahveh,

Trés proches parents du Ps. cxxxir sont les psaumes qu’il
envisage comme psaumes d’intronisation au sens restreint du
mot : Ps. xvvi1, xcii1, xcv-¢, qui célébrent tous la royauté univer-
selle de Yahveh. L’expression caractéristique de ces psaumes est
Yahveh malak qui signifie dans le cas particulier non pas: 'Eternel
régne, mais : I’Eternel devient roi, prend possession de laroyauté;
elle convient donc trés bien & un renouvellement de la royauté de
Yahveh. L’indication que ces cantiques sont des cantiques nou-
veaux (xcvr 1, xcviin 1) est également en place : il faut louer a
nouveau celui qui & nouveau devient roi,

Ces cantiques se comprennent certainement sans peine comme
psaumes d’une féte d’intromisation, s’il y avait une féte d’in-
tronisation, mais ils n’obligent pas & la statuer. Car il y a d’autres
explications possibles, en particulier 'explication eschatologique
qui est la plus généralement admise.

Sans parler d’autres raisons, ce qui nous arréte c’est que
Yahveh est célébré avant tout comme le Dieu de toute la terre et
que cela ne nous semble pas cadrer avec la mentalité religieuse
de Pancien Israél qui avait un horizon restreint et considérait
Yahveh surtout dans ses rapports avec lui-méme ou les peuples
immeédiatement voisins.

Mais 1’objection n’en est pas une pour Mowinckel, grace a
Pampleur qu’il donne aux idées en cours dans la féte de I'introni-
sation de Yahveh. Quoiqu’il s’agisse d’'une féte israélite, il met
a la base de son explication I’épopée babylonienne de la création
du monde, qui jouait un grand roéle dans la féte correspondante
de Mardouk & Babel. Il veut bien concéder qu’a cela on a ajouté
en Israél le souvenir des grands événements de I’'Exode et du
Sinai, mais ceux-ci souvent décrits dans I’Ancien Testament
avec des couleurs empruntées au mythe de la création n’ont pour
Mowinckel qu’une valeur historique trés relative; aussi n’en



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 237

tient-i1l compte que d’une fagon fort secondaire. Il en reste avant
tout & la création du monde (1). '

Yahveh prend la place de Mardouk, comme Bel 4 Nippour et
Assour en Assyrie. C’est lul qui a vaincu 1’océan primitif person-
nifié (Tiamat, Tehom, Rahab), les monstres (dragons) et les dieux
mauvais que Tiamat avait créés pour sa défense, lui qui de Tiamat
a formé les cieux et la terre, lui qui a fait naitre les plantes, les
animaux et les hommes, lui qui est devenu par sa victoire le dieu
supréme devant lequel tous les autres dieux doivent s’incliner
et qui est en conséquence seul possesseur des tables de la destinée.
Il est le maitre incontesté des cieux et de la terre.

De la découle toute une série d’affirmations qui devaient trou-
ver leur place dans la féte de I'intronisation, ¢’est-a-dire du renou-
vellement de sa victoire et de sa prise de possession du pouvoir
royal sur 'umivers entier. Toutes les nations doivent s’incliner
devant lui et lui rendre hommage (psaumes d’intronisation au
sens restreint) : sa gloire éclate dans la création et dans les grands
bouleversements de la nature (Ps. vim, xxix, xxxmi); il est le
dispensateur des biens de la terre (Lxv, vxvi); il est le défen-
seur et le protecteur de ceux qui mettent en lui leur confiance
(cxx1, cxxiv, ete.) ; 1l prend en mains la cause de son peuple et
lui donne la victoire sur ses ennemis (xrvi, xuvin) ; il est adver-
saire des autres dieux (Lxxxi1, Lxxxi1), ete. On comprend combien
de psaumes fort divers peuvent é&tre rattachés a la féte de I'intro-
nisation, Evidemment ils n’appartiennent pas tous a la méme
époque et n’étaient pas chantés dans une seule occasion, mais 1ils
sont les uns et les auires des cantiques de la grande féte annuelle
- d’automne,

Il y a la de nombreuses suggestions pour les exégétes futurs,
méme s’ils abandonnent, comme nous le supposons, 'hypothése
d’une féte annuelle de 'intronisation de Yahveh. Encore ici nous
ne pouvons pas entrer dans la discussion du détail. Il y faudrait

p

plus d’un volume. Nous en restons & cet exposé trés sommaire

(1) Ceci d’aprés le deuxiéme fascicule des Psalmenstudien. Voir également
la longue note qui figure dans son étude sur L’origine du Décalogue, article
déja cité de la Revue de Strasbourg, 1926, p. 505-508. Mowinckel y résume
son argumentation. Il nous parait qu’il insiste ici un peu plus sur I’élément
proprement israélite.



238 LOUIS AUBERT

qui est suffisant, croyons-nous, pour donner une idée du codté
grandiose de I’édifice élevé par M. Mowinckel et en laisser deviner
les faiblesses.

Mais 1l convient d’ajouter deux choses que Mowinckel rattache
a la féte de I'intronisation de Yahveh. La premiére est I’origine
de ’eschatologie juive. Pendant qu’il réunissait les divers éléments
de son exposé, il lui est tombé soudainement (blizariig, dit-il) dans
Pesprit que tous ces éléments étaient ceux de l'eschatologie
postérieure. Nous nous étonnons qu’il en ait été surpris, car il a
employé pour établir sa thése bien des matériaux que d’autres
envisagent comme étant de nature eschatologique : ainsi en pre-
mier lieu ce qu’il appelle « psaumes d’intronisation» au sens res-
treint. Le rapprochement s’imposait nécessairement., Mowinckel
n’en conclut pas qu’il s’est trompé, mais tenant fermement a la
féte qu’il a découverte (avec d’autres), il estime qu’il a trouvé
en méme temps la source premiére de ’eschatologie, et il emploie
plus de cent vingt pages de son second fascicule & le démontrer.

La seconde thése est 'origine du décalogue, non pas précisé-
ment du décalogue d’Exode xx qui, sous sa forme primitive, est
I'ceuvre des disciples d’Esaie, mais des décalogues ou dodécalogues
antérieurs qui ont fourni aux disciples d’Esaie 'idée de condenser
en quelques paroles les obligations de 1'Israélite. Il faut revenir
ic1 au Ps. xx1v (développé dans le Ps. xv). Quand, lors de la féte
de Yahveh, la procession arrivait aux portes du sanctuaire, quel-
qu’un de la foule posait la question : «Qui peut monter 4 la mon-
tagne de I’Eternel et se tenir dans son lieu saint ?» Un prétre, gar-
dien de V'entrée, répondait : «Celui qui a les mains innocentes et
le cceur pur, qui ne livre pas son 4me au mensonge, et qui ne jure
pas pour tromper». La réponse est développée dans le Ps. xv; elle
pouvait avoir évidemment des formes diverses (1). Ces conditions
ou régles (forot) d’entrée ont été développées en décalogues cul-
tuels, qui étaient solennellement répétés dans les fétes de renou-
vellement de D’alliance, spécialement la féte de l'intronisation
de Yahveh ; ils étaient une partie de la liturgie en usage dans ces
jours-la. De ces décalogues en usage dans le culte (2) est sorti le
décalogue Exode xx, qui n’a jamais été employé dans les céré-

(1) Celle du psaume xx1v est plutdt postérieure.
(2) Mowinckel en retrouve des exemplaires dans J. et dans E: Exode
xxx1v (J), xx-xxi1, passim (E).



LES PSAUMES DANS LE CULTE D ISRAEL 239

monies du temple, mais exprime dans ’esprit des prophétes les
conditions fondamentales de ’alliance d’Israél avec le Dieu qui
I’a tiré du pays d’Egypte, de la maison de servitude (1).

Il y a 14 une conception originale et intéressante. Elle a I’avan-
tage de donner aux divers décalogues, quelle qu’'en ait été la
teneur exacte, leur place dans la vie d’Israél et de montrer com-
ment ils étaient connus de la masse du peuple. Ils existaient et
étaient réguliérement publiés en dehors des wuvres littéraires
que le commun peuple sans doute ne lisait guére. L’indication
est & retenir, méme si 'on accorde 4 la tradition historique une
tout autre valeur que Mowinckel, méme aussi si I’on admet pour
les grandes cérémonies cultuelles d’autres formes que celles d’une
intronisation de Yahveh.

Nous aurions encore bien des choses & relever dans les Psalmen-
studien : I'institution de prophétes du culte donnant, & coté des
prétres, la réponse de Yahveh aux priéres ou aux lamentations,
soit du peuple, soit des individus, 'importance des paroles de
bénédiction ou de malédiction, les auteurs des psaumes, les indi-
cations musicales ou liturgiques qui figurent & la téte de nombre
de cantiques, sans parler des idées nouvelles sur des points plus
spéciaux qui abondent dans son ouvrage. Mais le moment est
venu de nous arréter si nous ne voulons pas lasser ’attention de
nos lecteurs.

Nous n’ajouterons plus que quelques mots de conclusion.

Les Psalmenstudien sont un puissant effort pour présenter les
psaumes sous un jour nouveau et préciser la place qu’ils occu-
paient dans le culte israélite. On peut ne pas é&tre d’accord avec
Mowinckel, mais on ne peut qu'admirer son merveilleux talent de
combinaison, sa maitrise dans la connaissance du sujet et surtout
un sens averti pour les manifestations cultuelles de la religion, Ce
dernier point le distingue des critiques de I’école wellhausenienne,
qui n’ont une véritable sympathie que pour une religion le plus

(1) L’exposé des conceptions dc Mowinckel sur l'origine du décalogue n’a
qu'un point d’attache dans les Psalmenstudien. On le trouve dans le double
article déja cité de la Revue de Strasbourg, 1926, n® 5 et 6, ou 'auteur a
repris et développé l'idée en germe dans les Psalmenstudien.



240 LOUIS AUBERT

possible débarrassée de rites et consistant avant tout dans I’obéis-
sance morale. Il va sans dire que ’obéissance morale est la forme
supérieure de la piété quand elle est accompagnée des sentiments
d’amour, d’humilité, de confiance, qui doivent animer ’homme
devant Dieu. Mais nous estimons que Mowinckel a raison de
relever, d’autre part, tout ce qu’il peut y avoir d’émotions pro-
fondes et d’aspirations ardentes dans les pratiques cérémonielles
d’une communauté, En plagant les Psaumes dans le cadre du
culte 1sraélite, 1l leur donne un nouvel attrait. Ils ne sont plus seu-
lement 'expression des sentiments d’une 4me pieuse ; ils devien-
nent ’écho vivant de la piété de tout un peuple et on éprouve en
soi quelque chose de ce qui vibrait dans I’ame des Israélites
quand 1ls se réunissaient en grandes assemblées dans le sanctuaire
de Yahveh ou qu’ils venaient & 'autel chercher la délivrance de
leurs maux.

Encore une fois, nous ne pensons pas que Mowinckel ait raison
dans la plupart des choses qu’il affirme, mais il a jeté dans le
champ des études de I’Ancien Testament une foule d’idées dont
on devra tenir compte. A la suite de ses travaux, qui continuent
ceux de Gunkel et d’autres, les Psaumes prendront dans les préoc-
cupations des exégetes et des critiques la place qui leur est due
4 coOté de la Loi et des Prophétes.

Louis AuBgrr.



	Les psaumes dans le culte d'Israël

