
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 63

Artikel: Revue générale : La renaissance thomiste dans l'église : du cardinal
Mercier à M. Jacques Maritain

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'EGLISE
DU CARDINAL MERCIER A M. JACQUES MARITAIN

Lorsque l'Eglise célébrera, en 1929, le cinquantième
anniversaire de la restauration du thomisme, ceux qui en furent les

premiers ouvriers ne seront plus nombreux. Une série

ininterrompue de deuils vient en effet de frapper les survivants de la
première génération des néo-scolastiques. Dès octobre 1924 sont
morts, coup sur coup, le professeur Cl. Baeumker, de Munich,
l'un des plus illustres médiévistes contemporains, les RR. PP.
Berthier, de Fribourg, et Suermondt, O. P., collaborateurs dès

1880 de l'édition léonine des œuvres de saint Thomas d'Aquin,
le R. P. Mattiussi, S. J., à qui fut confiée, en 1914, la rédaction
des fameuses vingt-quatre ^thèses fondamentales de la
métaphysique thomiste.

Puis ce fut le tour de quatre hauts dignitaires de l'Eglise,
auteurs de nombreux ouvrages sur la doctrine Angélique : le
Rme P. Lepidi, O. P., maître du Sacré Palais, Mgr Janssens,
O. S. B., S. E. le cardinal Mercier et Mgr Farges, directeur au
séminaire Saint-Sulpice, à Paris. A cette liste funèbre il faut
encore ajouter les noms de deux professeurs, un peu plus jeunes

pourtant, le R. P. Gény, S. J., de l'Université Grégorienne, à

Rome, et le R. P. Barges, O. P., de l'école du Saulchoir, fondateur
de la Revue des Jeunes.

Mais parmi tous ces maîtres éminents, disparus en si peu de

temps, un seul jouissait d'une vraie notoriété, en dehors de



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 135

l'Eglise. C'est le "cardinal Mercier, archevêque de Malines,
décédé à Bruxelles, le 23 janvier 1926. Bien qu'il ait laissé à

d'autres, depuis vingt ans déjà, la direction effective de l'œuvre
de restauration thomiste, qu'il avait entreprise, sur l'initiative
de Léon XIII, en 1882, il est resté par ses livres, traduits en
plusieurs langues et constamment réédités, le chef vénéré et le

représentant le plus illustre de la néo-scolastique.
D'innombrables articles nécrologiques lui furent consacrés,

non seulement dans les revues catholiques, mais encore dans la
grande presse universelle. Cet hommage allait en premier lieu
au pasteur et au patriote belge, qui montra tant de courage,
de fermeté et de dignité, pendant les années tragiques de la guerre.
Et c'est par son attitude et la grandeur de sa personnalité, plus

que par son œuvre philosophique, qu'il mérita les éloges presque
excessifs de ses deux meilleurs disciples, le chanoine Noël et
M. de Wulf : « vénéré du monde entier », « deuil universel comme
on n'en vit jamais », « jamais la disparition d'un homme n'a
suscité des regrets plus universels et plus unanimes », etc. (1)

Cependant le prestige d'une personnalité se reporte toujours sur
son œuvre. Si la scolastique est aujourd'hui accueillie avec
intérêt dans le monde, c'est moins peut-être par sa valeur propre
que par le prestige de certains de ses défenseurs, du cardinal
Mercier en tout premier lieu. Quoiqu'il en soit, sa mort fut pour
beaucoup de journaux la première occasion de parler de saint
Thomas. Certains périodiques littéraires en profitèrent pour
entretenir leurs lecteurs de ce néo-thomisme, aujourd'hui si

bien porté en France. Quant aux revues catholiques de

philosophie, elles mirent tout leur zèle à célébrer, au-dessus des ri-

(1) Les principaux articles récents sur le cardinal Mercier sont signalés
dans le Bulletin thomiste, 1925, p. 321 et 1926, p. 216. Il faut ajouter à cette
bibliographie les ouvrages de G. Goyau (1918), G. Ramseckers (1926), J.
Ageorges (1926), J. d'Ivray (1926), Mgr Laveille (1926), H. L. Dubly (1927)
ainsi que les articles suivants :

Léon Noël, Nouvelles littéraires, 30 janvier 1926 ; Bulletin thomiste,
mars 1926 ; Le Flambeau, Bévue belge, avril 1926.

Mgr Alfred Baudrillart, Larousse mensuel, juin 1926.
R. P. de Munnynck, O. P., Schweizerische Rundschau, 1er mars 1926.
R. B. Cherix, Nova et Vetera, avril-juin 1926.
Enfin, le Messager belge (octobre 1926), organe des protestants de

Belgique, fait les réserves qui s'imposent sur l'esprit de l'œuvre ecclésiastique de

Mgr Mercier.



136 PIERRE JACCARD

valités d'écoles, la mémoire de leur chef commun. En particulier,
le numéro de mai 1926 de la Revue néo-scolastique de Louvain
fut tout entier consacré « à la personnalité et à la philosophie du
cardinal Mercier », fondateur et premier directeur de cette
importante publication.

Aussi voulons-nous, à notre tour, tenter de rappeler les débuts
de cette renaissance thomiste, en indiquer les principales
étapes et en souligner enfin brièvement les tendances générales
et significatives pour l'avenir. Le moment nous en paraît bien
choisi, car la mort du cardinal Mercier et de ses collaborateurs
de la première heure marque précisément la fin d'une de ces

étapes de l'histoire du néo-thomisme. En 1926 s'achève la première
grande période, que nous appellerions volontiers la période
héroïque du renouveau scolastique, s'il ne fallait pas réserver
cette qualification aux trente premières années, de 1879 à 1906,

pendant lesquelles le grand cardinal fut l'âme même du
néothomisme.

Car la première période se subdivise en deux étapes. Dès 1906

un autre esprit, qui trouvera son expression dans l'absolutisme
de M. Maritain, se mit à animer les entreprises des néo-thomistes.
1906 est un premier tournant : c'est à la fois la date de la retraite
de Désiré Mercier et celle de la conversion de Jacques Maritain.
La coïncidence n'est pas sans signification. Bien que ce dernier
ait attendu plusieurs années pour publier ses premières études de

philosophie, son nom caractérise la seconde étape du néo-thomisme,

comme celui du cardinal Mercier résume la période
héroïque des origines.

Mais ces deux premières étapes, 1879-1906 et 1906-1926, se

confondent lorsqu'on les compare à l'ère nouvelle qui débute
maintenant et que nous caractérisions déjà l'an passé.
Jusqu'ici la renaissance scolastique s'est limitée à l'Eglise. Aujourd'hui
seulement, elle entre en conflit véritable avec le monde. Les années

1925-1926 sont un tournant plus décisif que celui de 1906. Mais

nous ne voulons pas revenir ici sur la « mêlée thomiste ». Une
chronique spéciale étudiera prochainement la lutte du thomisme
avec le monde en 1926-1927. Aujourd'hui, il ne sera question que
de la renaissance scolastique dans l'Eglise.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 137

I L'initiative de Léon XIII.
Le 4 août 1879, lorsque Léon XIII promulga la fameuse

encyclique Aeterni Patris, — De Philosophia Christiana ad mentem
S. Thomas Aquinatis, Doctoris Angelici, in scholis catholicis
instaurando — la scolastique était presque aussi oubliée dans l'Eglise
que dans le monde.

Cependant l'excès même du discrédit où le thomisme était
tombé laissait prévoir un renouveau. A Plaisance, à Rome

et à Naples, certains théologiens cherchaient depuis
longtemps à réhabiliter la doctrine du philosophe d'Aquin. De
nombreux travaux récents, publiés en particulier en 1924, à l'occasion
du centenaire de la mort de V. Buzetti, «le père du néo-thomisme
italien », ont fait mieux connaître les origines de cette renaissance
dont l'Italie fut vraiment l'initiatrice.

Ces études nous reportent aux premières années même du

XIXe siècle. En France, par contre, il faut attendre jusqu'en
1850 pour trouver des témoignages positifs d'un renouveau
d'intérêt pour saint Thomas. Ainsi, en 1853, le Père Gratry écrivait
dans sa Connaissance de Dieu :

« Il manque à saint Thomas d'être compris. Il y a en lui des

hauteurs, des profondeurs, des précisions que l'intelligence
contemporaine est loin de pouvoir soupçonner et que l'on comprendra
peut-être dans quelques générations, si la philosophie se relève,
si la sagesse reparaît parmi nous. » (1)

Mais ce n'est là qu'une voix isolée. En France comme ailleurs,
ce fut une stupéfaction générale, lorsque le pape tenta en 1879

d'imposer le thomisme aux écoles catholiques.
A Rome, cette décision « provoqua tout de suite un branle-

bas assez confus d'hésitations et d'obéissances. Elle finit par prévaloir,

car on savait le pape tenace en ses desseins » (2). Dans l'Eglise
par contre, loin du Maître, on ne voulut d'abord voir dans cette
initiative qu'une fantaisie passagère et sans importance du nou-

(1) Paul Choisnard, Saint Thomas d'Aquin et l'influence des astres, p. 22,
1926.

(2) C. Besse, Deux centres du mouvement thomiste, Rome et Louvain.
Revue du clergé français, 1902. (Cité par G. Goyau, Le cardinal Mercier,
p. 29, 1918).



138 PIERRE JACCARD

veau pontife. Selon l'expression du cardinal Mercier lui-même,
la requête de Léon XIII n'obtint des catholiques « qu'un silence
à peine respectueux ».

On trouve des témoignages plaisants de cet état d'esprit dans

l'ouvrage récent qu'Albert Houtin a publié sur Marcel Hébert.
Voici par exemple un extrait d'une lettre adressée en 1886 au
futur « prêtre symboliste » par son ancien professeur de philosophie

du séminaire d'Issy :

« Je ne vois pas d'inconvénients à ce que vous absorbiez du
thomisme, mais de grâce, ne devenez pas un thomiste absorbant.
Il y en a chez nous et c'est une de mes consolations, à Bordeaux,
de n'en point avoir sur mon horizon immédiat. » (1)

Cet ouvrage donne en outre de curieux détails sur les origines
de la Société de saint Thomas d'Aquin, fondée en 1878 déjà, à

Paris, par un Jésuite napolitain, le P. Jovenne, professeur de

philosophie dogmatique à l'Institut catholique. On s'efforçait, dans

ce groupe, de concilier Kant et saint Thomas, sans s'écarter des

instructions pontificales Marcel Hébert en fit partie, de 1885 à

1890, à titre de « membre objectant » et il y souleva des discussions

mémorables.
Il faut lire ce récit pour comprendre tout le chemin qu'a

parcouru le thomisme pendant ces quarante dernières années. La
réaction a été si forte et si universelle qu'on ne se souvient plus
déjà de ce temps légendaire, où la philosophie catholique se réclamait

de Descartes, de Malebranche et des disciples de Kant
Les historiens de la néo-scolastique, dans leur zèle thomiste,
oublient ces temps ingrats. Ainsi l'abbé Michelet, dans un livre
sur La vie catholique dans la France contemporaine, publié en
1918, fait un tableau riant de l'activité de la Société de saint
Thomas d'Aquin, à ses débuts :

« Du temps du P. Jovenne (f 1883), dit-il, son action sur le public
était déjà très appréciable. Plus tard, sous l'impulsion de

Mgr d'Hulst, elle devint, sous une forme plus élargie, une société
d'études très vivante, où les principales thèses caractéristiques
du thomisme étaient discutées, approfondies, défendues et
confrontées avec les résultats scientifiques actuels. »

Albert Houtin, qui rapporte ce jugement, n'a pas de peine à en

(1) Albert Houtin, Un prêtre symboliste: Marcel Hébert (1851-1916)t
Paris 1925, p. 18.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'ÉGLISE 139

montrer l'illusion. Les membres n'étaient qu'une dizaine, dont
la plupart ignoraient tout du Docteur Angélique. Vivante, cette
société ne le fut guère que depuis 1922, date où elle fut réformée

par le R. P. Peillaube, doyen actuel de la Faculté de philosophie de

l'Institut catholique.

A Rome, cependant, le pape, « tenace en ses desseins », veillait
lui-même à l'exécution scrupuleuse de ses « ordres ». Il fit aux
Dominicains un devoir d'honneur d'être les plus zélés disciples
de leur Docteur propre. En janvier 1880, il les chargea d'établir
une édition critique de toutes les œuvres de l'Aquinate. Une
commission spéciale, composée de Frères Prêcheurs et présidée

par le cardinal Zigliara, se mit tout de suite à l'œuvre. En 1882

déjà, parut le premier des trois volumes in-4° contenant les

Commentaires sur Aristote.
En cette même année 1880, les professeurs du séminaire de

Plaisance, dont Buzetti avait jadis fait partie, publièrent la
première revue thomiste, Divus Thomas. L'exemple fut bientôt
suivi ailleurs. Les Beiträge zur Geschichte der Philosophie des

Mittelalters, fondés en 1891 par le professeur Baeumker
groupèrent cette école de médiévistes allemands qui fut inégalée
jusqu'à la guerre.

Deux ans après, en 1893, les Pères Dominicains de Fribourg
inaugurèrent la Revue thomiste et firent de leur école l'une des plus
réputées dans le monde scolastique.

Enfin, en 1894, Mgr Mercier lançait sa Revue néo-scolastique,

organe de l'Ecole de Louvain. L'importance de cette dernière
est telle qu'il nous faut en rappeler, avec quelques détails, les

origines.

Répandre les œuvres du Docteur Angélique et stimuler le

zèle des Prêcheurs ne pouvait suffire à restaurer le thomisme.
Léon XIII, « ce pape au coup d'œil audacieux et large, dont le

glorieux pontificat prépara le siècle où nous sommes » — comme
le dit pompeusement le chanoine Noël — le comprit parfaitement.
Il fallait à cette renaissance un centre intellectuel, un foyer
vivant et ouvert à tous les mouvements d'idées contemporains
et d'où la « saine doctrine » pût rayonner dans l'Eglise et dans le
monde. Ce foyer, Léon XIII le suscita à Louvain.



140 PIERRE JACCARD

Les écoles italiennes, qui avaient été les premières à réhabiliter
la mémoire de saint Thomas, auraient pu légitimement prétendre
à cet honneur. Mais leur esprit n'aurait pas mené la scolastique
bien loin.

« A Rome, en ce temps-là, dit M. Goyau d'après l'étude citée
de C. Besse, la pensée catholique visait moins à s'épanouir qu'à
se barricader. Le thomisme, tel que l'enseignait avec leur fraîche
bonne volonté ces premiers docteurs romains, aimait mieux
négliger les sciences récentes que se les assimiler. Il exhibait une
demi-arrogance qui masquait, peut-être encore, une demi-timidité.

»

Les « demi » et les « peut-être encore », de M. Goyau sont superflus.

Le pape, qui était italien, savait que cette Italie arrogante,
docile et cléricale, était incapable de donner une impulsion
originale et ferme au renouveau thomiste. C'était au contraire
loin de Rome, là où les préventions contre la scolastique étaient
les plus fortes, qu'il fallait jeter hardiment la semence nouvelle,

pour qu'elle fructifiât et se répandît par le monde.

Fribourg, à la frontière de deux langues et de deux civilisations,
était un terrain propice pour une telle entreprise. Aussi a-t-on fait
de grands efforts pour y restaurer la scolastique. Mais un
protestantisme trop vivant en était peut-être trop proche.

Louvain, par contre, avait un passé plus glorieux. Jadis elle
avait représenté le catholicisme en face de la Réforme. Son
Université, qui avait été la première à condamner Luther, était
en outre la seule Université catholique complète, pourvue de

toutes ses Facultés. C'est pourquoi Léon XIII, qui avait appris
à la connaître lors de sa nonciature à Bruxelles, jeta sur elle son
dévolu.

Restaurée en 1834 par les évêques belges, l'Université de Louvain

avait possédé, au milieu du siècle, une école de philosophie
florissante. Mais son traditionalisme borné avait paru dangereux
à Rome. En 1864, sa carrière fut brisée par une retentissante
condamnation. Depuis lors elle végétait en enseignant un
spiritualisme vague et craintif.

Le choix du pape avait donc de quoi surprendre. Mais cette
déchéance même servait le plan de Léon XIII. Sur cette table
rase il était plus facile d'édifier la scolastique nouvelle. Aussi,
une année seulement après l'Encyclique Aeterni Patris, un bref,



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'ÉGLISE 141

daté du 25 décembre 1880, demandait-il aux évêques de Belgique
de créer à l'Université de Louvain une chaire spéciale de

philosophie thomiste, accessible à tous les étudiants. Pour faciliter
la diffusion de la doctrine, permission spéciale fut donnée
d'enseigner en français.

Cette requête mit les prélats belges dans un cruel embarras.
Ils craignaient de recommencer l'aventure du traditionalisme
condamné, à un moment où il était urgent de lutter contre les

tentatives de laïcisation scolaire. Aussi cherchèrent-ils d'abord
à temporiser. Mais, menacés de recevoir d'office un religieux
mitre d'Italie, grand clerc en thomisme, ils se hâtèrent d'obéir au

pape. En juillet 1882, l'abbé Mercier fut nommé par eux «

professeur de haute philosophie selon saint Thomas » à l'Université
de Louvain.

Dès lors, et pendant vingt-cinq ans, l'histoire du renouveau
thomiste se confond avec la carrière du nouveau professeur.
Aussi devons-nous en indiquer les étapes principales.

II. Désiré Mercier et l'école de Louvain.

Né à BraineTAlleud, bourgade du Brabant wallon, en 1851,
le futur cardinal passa toute sa vie dans le diocèse de Malines.
Sa famille, d'origine française, s'était établie depuis deux siècles

dans ce pays qui avait donné jadis à la scolastique tant de

docteurs illustres.
Désiré Mercier suivit à Malines toute la filière des études

ecclésiastiques. Très tôt, il s'intéressa à la philosophie. Mais
l'enseignement qu'il reçut d'abord ne le laissa guère satisfait. Au
grand séminaire, il se mit à lire la Somme. Et déjà il préférait
le thomisme, autour de lui bien décrié, à ce que M. Goyau appelle,
dans son style imagé, « ces bâtisses composites dans lesquelles chaque

faiseur de système reconnaît quelque pierre portant son estampille,

et qui, s'ouvrant alternativement à tous les courants d'air,
vacillent sous leur chaotique tourbillon »

Ordonné prêtre en 1874, il fut envoyé par ses supérieurs à

l'Université de Louvain. Saint Thomas n'y était guère pratiqué.
Cependant, cette année-là, le R. P. Lepidi, régent des études

au Collège dominicain, y publiait le premier de ses ouvrages



142 PIERRE JACCARD

d'ontologie thomiste. Mais c'est un livre du Jésuite Kleutgen
qui guida les premières recherches de l'étudiant vers les solutions
scolastiques des problèmes de la connaissance et de la certitude.

Quoiqu'il en soit, il était thomiste convaincu lorsqu'il fut nommé
en octobre 1877 « directeur des philosophes » au petit séminaire
de Malines. Répudiant l'enseignement de ses prédécesseurs, dont
il avait été lui-même si peu satisfait, il ne craignit pas d'initier
ses jeunes élèves à la philosophie de saint Thomas. Aussi était-il
le plus qualifié, lorsque le cardinal Deschamps fit de lui le titulaire

de la nouvelle chaire de Louvain.
Tout de suite il prit sa tâche à cœur. Pendant les vacances de

1882, il se rendit à Rome pour s'entendre avec le pape et les maîtres

du thomisme italien. Il soumit alors à Léon XIII son
programme d'enseignement, qui fut entièrement approuvé.

Parfaire sa culture scientifique était son premier souci. On le

vit, à Paris, suivre les cliniques de Charcot et, à Louvain, fréquenter
les laboratoires de la Faculté des sciences. Cependant il n'attendit
pas pour inaugurer son cours de philosophie thomiste. Dès

l'automne 1882, il convia les étudiants à s'initier à cette doctrine
oubliée.

On alla d'abord par curiosité à ces leçons publiques,
malencontreusement placées à une heure matinale pour ne pas encombrer

l'horaire officiel de l'Université. Mais le talent et le zèle du

nouveau professeur lui valurent tout de suite la sympathie et
la fidélité des étudiants.

Sa tâche était écrasante. Il dut construire de toutes pièces son
cours de philosophie, confrontant sans cesse les théories modernes

et les doctrines de saint Thomas. Ainsi il passa en revue la
psychologie, la logique, la criteriologie, l'ontologie, la morale et même
le droit naturel.

Mais à lui seul, il ne pouvait cependant pas suffire. Après lui
avoir donné, en 1886, une prelature romaine, Léon XIII voulut
lui adjoindre des collaborateurs. En 1888 et 1889 deux brefs

pontificaux demandaient à l'Université de créer, autour de la
chaire principale de Mercier, un ensemble de cours convergents.
Ce fut l'origine de l'Institut supérieur de philosophie, consacré
en 1894 par un nouveau document romain qui en fut la charte
de fondation.

Quatre disciples de Mgr Mercier enseignèrent dès lors auprès de



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 143

lui dans un édifice nouveau. M. Nys se réserva la cosmologie,
M. de Wulf l'histoire de la scolastique, M. Thiéry la physique,
M. Deploige la sociologie. Un séminaire, portant le nom de

Léon XIII, accueillit les prêtres désireux de suivre les cours de

cette école nouvelle.
En 1894 également, sous les auspices de la Société philosophique

de Louvain, fut fondée la Revue néo-scolastique, que
Mgr Mercier dirigea jusqu'en 1906 et dont il fut l'un des principaux

collaborateurs. A cette époque il publia son grand Cours
de philosophie dont il avait donné déjà des autographies. Les

volumes en furent réédités de sept à onze fois jusqu'à maintenant.
La plupart furent en outre traduits en italien, en espagnol, en
portugais, en polonais, en allemand et en anglais. Ce cours se compose
de quatre parties : Logique, Ontologie ou Métaphysique générale,
Psychologie (2 vol.), Criteriologie ou théorie générale de la certitude,

ha cosmologie, la théodicée, la morale et le droit naturel
n'existèrent qu'en autographies. A leur place ont été publiés,
en fin de série, une Cosmologie (4 vol.) de M. Nys et une Histoire
de la philosophie médiévale (2 vol.) de M. de Wulf. (1)

Les disciples de Mercier publièrent en même temps de
nombreux ouvrages. Citons les thèses de Léon de Lantsheer, député
à la Chambre belge, sur Le bien au point de vue ontologique et

moral (1886) et de Léon Noël sur La conscience du libre arbitre
(1899). M. de Wulf inaugura en 1901 et dirigea une collection
réputée de textes et d'études sur Les philosophes belges, où parut
le célèbre ouvrage du R. P. Mandonnet, O.P., sur Siger de

Brabant.
Car l'histoire ne fut pas négligée à Louvain, malgré le souci

primordial de cette école : l'élaboration positive du néo-thomisme,
« repensé » pour notre temps. La philosophie kantienne y fut
particulièrement étudiée, dans un esprit assez large. En 1913, une
thèse de M. Sentroul sur Kant et Aristote mérita d'être couronnée

par la Kantgesellschaft. (2)

(1) On trouvera la bibliographie complète des publications de Désiré
Mercier dans le n° d'hommage de la Revue néo-scolastique de philosophie,
mai 1926, pp. 154-162.

(2) La médaille d'or de la Faculté protestante de théologie d'Utrecht
fut décernée, en 1925, au R. P. Friethofî, O. P., pour son travail sur Les
doctrines comparées de Thomas d'Aquin et de Calvin sur la prédestination.



144 PIERRE JACCARD

Toute cette œuvre de l'école de Louvain lui valut très tôt une
juste considération dans les milieux philosophiques contemporains.

Dans les Kantstudien de 1900, Fritz Medicus fit l'éloge
de la Criteriologie de Mgr Mercier.

« Le kantiste, dit-il, est habitué à voir insulter la philosophie
critique dans les ouvrages thomistes, mais très rarement il
rencontre une étude sérieuse de ses problèmes. Or nous avons ici un
livre qui, dans toutes ses parties, s'occupe d'une discussion prin-
cipielle et réellement scientifique du kantisme. C'est pourquoi
un livre de ce genre est utile même au lecteur qui ne peut adopter
les solutions qu'on lui propose... »

En 1901 encore, les Kantstudien analysent l'œuvre de Louvain —
«das wissenschaftliche Zentrum des heutigen Thomismus »—comme
l'appelait le défunt Rudolf Eucken dans son article au titre fameux:
Thomas von Aquino und Kant, ein Kampf zweier Welten.

Cependant, dans l'Eglise, la jalousie des uns et la timidité
des autres entravaient gravement le développement de l'école
de Louvain. En 1896, Mgr Mercier dut aller à Rome se défendre
contre les intrigues de ses rivaux. On crut un moment qu'il serait
obligé de renoncer à son professorat, quitte à être pourvu d'un
poste honorifique et lointain. Mais son œuvre plaidait pour lui.
Léon XIII, en 1898 et 1900, confondit les adversaires de Mercier
en approuvant pleinement les initiatives du chef de « son Institut ».

Cette crise passée, l'Ecole de Louvain, à qui le pape montrait
tant de bienveillance, continua de prospérer. Si bien que son
fondateur put se retirer en 1906 sans souci pour l'avenir de son œuvre.
Nommé par Pie X cardinal-archevêque de l'immense diocèse de

Malines, il ne fut plus pour son Ecole qu'un protecteur puissant.
Avec l'année 1906 s'achève donc la période héroïque du

néothomisme. On n'ose plus dès lors professer d'autre philosophie
que celle du Docteur Angélique. La scolastique, sinon le thomisme
intégral, a triomphé dans l'Eglise. Mais l'accord parfait était loin
d'être réalisé sur l'interprétation de la doctrine officielle. Les
succès de Louvain avaient suscité bien des rivalités qui s'ajoutèrent

à celles qui divisaient depuis des siècles les grands ordres

religieux, Dominicains, Jésuites et Franciscains. Mais toutes
ces divergences furent dissimulées. Devant le monde, la
philosophie catholique se présentera désormais avec une apparence
d'unité et de cohésion qui fera sa force et sa grandeur.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 145

III. Saint Thomas, Docteur commun de l'Eglise.

Pendant la seconde période, 1906-1926, une émulation ardente
animera toutes les écoles catholiques, particulièrement celles
des Dominicains. On pourrait appeler cette période « la revanche
des Prêcheurs ». Petit à petit ils prirent la direction du mouvement

néo-thomiste.
Mais ils en profitèrent pour abaisser leurs rivaux. A Rome,

des intrigues incessantes s'efforcèrent d'imposer à l'Eglise non
seulement le thomisme, mais le thomisme dominicain, considéré

comme seul authentique et fécond. Léon XIII et Mgr Mercier
avaient réhabilité saint Thomas. Les Prêcheurs exhumèrent
toute la lignée de ses commentateurs orthodoxes, tous les

docteurs illustres ou obscurs de l'Ecole. Un singulier esprit d'étroi-
tesse anima bientôt la philosophie catholique. Le thomisme devint
intransigeant et agressif. Au cardinal Mercier allait succéder bientôt

le converti de 1906, M. Jacques Maritain. C'est cette seconde

période qu'il nous faut maintenant passer en revue.
Jusqu'en 1914, l'Institut de Louvain ne cessa de se développer.

Ses laboratoires s'enrichirent. Celui de psycho-physiologie —
hélas — devint célèbre. Les publications de ses maîtres se

multiplièrent. A la Revue néo-scolastique, dirigée dès lors par M. de Wulf,
fut joint un périodique annuel, les Annales de l'Institut supérieur
de philosophie, dont trois tomes de sept cents pages environ

parurent en 1912, 1913 et 1914.

C'est alors que survint la guerre. On sait combien Louvain en
souffrit. Le désastre avait été si grand que des années furent nécessaires

pour que l'Ecole reprit le rang eminent que lui avaient
enlevé ses rivales épargnées par la guerre. En 1920 et 1924, les

Annales publièrent deux volumes. En même temps apparurent
les Ephemerides theologicae Lovanienses. Présidé par Mgr Deploige,
devenu évêque et sénateur, et illustré par le chanoine Noël,
successeur de Mgr Mercier comme professeur de philosophie, le foyer
détruit a retrouvé aujourd'hui toute son activité d'antan.

Mais il n'est plus l'unique centre du renouveau thomiste. D'autres

Instituts, organisés sur son modèle, à Rome, à Paris, à Milan,
à Innsbruck et à Cologne, se sont développés remarquablement.



146 PIERRE JACCARD

Les écoles dominicaines et jésuites rivalisent de zèle. De
nombreuses revues se sont fondées dans tous les pays catholiques.
Leur influence est si grande qu'une rapide enumeration en est

indispensable.

Sous l'influence des successeurs de Léon XIII, Rome devint
un centre thomiste toujours plus important. Les meilleurs
spécialistes de l'Eglise furent appelés au Collège Angélique, à

l'Université Grégorienne et dans les nombreux instituts de la cité
pontificale. L'édition léonine des Opera omnia de saint Thomas
se poursuivit patiemment et avec toujours plus de soin. Après les

Commentaires sur Aristote, la Somme théologique en neuf volumes
fut achevée en 1906. On se mit alors à la Somme contre les Gentils,
dont le troisième volume, quinzième de la série, parut en 1926.

C'est l'Académie romaine de saint Thomas qui organisa et

convoqua dans la Ville éternelle la première semaine thomiste
de 1923 et le premier congrès thomiste international de 1925. Ainsi
Rome devient aujourd'hui le vrai centre du thomisme, où toutes

les écoles sont représentées. Cette concentration, qui n'existait

guère avant 1906, apparaît dans l'énorme publication en
trois volumes, intitulée Nenia Thomistica, éditée par le Collège
Angélique, à l'occasion du centenaire de 1923, et à laquelle ont
collaboré presque tous les thomistes notoires de la catholicité

A Plaisance, la vieille revue Divus Thomas a repris dès 1924
la publication, interrompue en 1905, de ses volumineux
fascicules. A Milan, l'Institut de philosophie, rattaché à l'Université
catholique du Sacré-Cœur, publie depuis 1909 une Rivista di
filosofia neo-scolastica.

Près de Florence, à Quaracchi, enfin, sous la direction du R. P.

Ephrem Longpré, les Frères Mineurs étudient les grands docteurs
franciscains du moyen âge. Ils ont donné une édition critique des

œuvres de saint Bonaventure, universellement qualifiée de modèle

et que surpasse seulement le premier tome, paru récemment,
d'une édition des œuvres d'Alexandre de Halès, à laquelle ils
mettent tous leurs soins.

Ainsi l'Italie a pris un rang distingué dans l'étude de la
scolastique. Tandis qu'en 1874, seule la Scuola cattolica célébrait

par un numéro spécial le sixième centenaire de la mort du Divin
Docteur, en 1923, lors du sixième centenaire de sa canonisation,



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 147

toutes les revues italiennes exaltèrent « l'eterna giovinezza del
Tomismo » et « l'excellenza dell'Angelica dottrina ». (1)

En Espagne nous trouvons la même émulation. Les
institutions universitaires et publiques récompensent les travaux
des thomistes par des prix importants. A Madrid paraît la
Ciencia tomista et la Biblioteca de Tomistas Espanoles. A Barcelone,

Estudis franciscans, la belle revue des Capucins et Criterion

cherchent à renouer l'antique tradition des scolastiques
catalans.

L'école dominicaine de Fribourg en Suisse fut illustrée par des

thomistes éminents tels que les RR. PP. del Prado, Coconnier,
Weiss, Schwalm, Mandonnet, Gardeil, Sertillanges, etc. La Revue

thomiste emigra en France et fit place à une publication de langue
allemande, portant le même nom que celle de Plaisance, Divus
Thomas.

Aujourd'hui encore, des étudiants étrangers y soutiennent à

l'Université de nombreuses thèses sous la direction de professeurs

connus, tels que le R. P. Prümmer, directeur de la collection
Fontes Vitae S. Thomae, le R. P. Marin-Sola, auteur d'un livre
récent sur L'évolution homogène du dogme catholique, etc.

En Allemagne, les principaux thomistes ont été des historiens.
Depuis la mort du professeur Baeumker, les plus connus sont le

cardinal Ehrle et Mgr Martin Grabmann. Ce dernier, professeur
à l'Université de Munich, a écrit de nombreux ouvrages de

vulgarisation thomiste (2). Dès 1926, paraît à Fribourg en Brisgau
une revue trimestrielle de théologie et de philosophie, Scholastik,
rédigée par les Jésuites de Valkenburg en Hollande.

Quant aux Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

ils ont donné, depuis 1891, plus d'une centaine de

monographies, parfois très étendues, sur la scolastique
médiévale.

En Hollande, en Pologne, en Autriche, en Angleterre, en Amé-

(1) Sur la néo-scolastique en Italie, voir l'article du R. P. A. Gemelli,
O. M., recteur de l'Université de Milan, dans la Revue de philosophie
(Paris) 1920, pp. 263-284.

(2) Nous en citions un l'an passé, traduit en français. Voici les trois
derniers : Die Kulturphilosophie des hl. Thomas von Aquin (1925), Thomas
von Aquin, eine Einführung in seine Persönlichkeit und Gedankenwelt
(5e éd., 1926), Mittelalterliches Geistesleben (1926).



148 PIERRE JACCARD

rique, etc., de nombreux centres répandent la doctrine de l'Ecole.
On n'en finirait pas de les citer tous. Mentionnons seulement une
société thomiste fondée outre mer en 1926 sous le nom de The
American Catholic Philosophical Association. Elle publiera une
revue trimestrielle, The New Scholasticism, et fera connaître « ce

que la scolastique peut apporter à la pensée moderne ». Son

secrétaire, le professeur J. H. Ryan, de l'Université catholique de

Washington, est le plus connu des thomistes américains. C'est

lui qui fut, avec le chanoine Noël, le défenseur principal de la
scolastique au congrès international de philosophie de Harvard, en
septembre 1926. (1)

Mais s'il est intéressant de voir le rayonnement universel du
thomisme dans l'Eglise, ce n'est guère que dans les pays latins

que le mouvement a pris une réelle importance. Rome mise à

part, on peut même le limiter jusqu'ici aux pays de langue
française. Le français est si bien la langue du néo-thomisme que
certaines revues italiennes et espagnoles lui font une large place,
de préférence au latin. Ce prestige s'explique par le rôle eminent
des écoles françaises et par l'abondance de leurs publications.
Aussi sommes-nous obligé de consacrer à la France un paragraphe
spécial, qui complétera l'exposé trop sommaire que nous faisions
l'an passé de l'activité des thomistes français de 1906 à 1926.

IV. La néo-scolastique en France.

Malgré les efforts de Mgr d'Hülst et de la Société de saint
Thomas d'Aquin, les débuts de la néo-scolastique en France furent
difficiles. Cependant la « fille aînée de l'Eglise » accueillit bientôt
le thomisme avec un certain intéiêt. Dès 1906, elle prit une part
toujours plus active à sa restauration.

Comme ailleurs, les plus érudits et les plus zélés furent les

Pères Dominicains. Cinq d'entre eux ont acquis dans la néo-scolastique

une réputation très grande. Ce sont les RR. PP. A.D. Ser-

tillanges, nommé pour ses travaux sur saint Thomas membre de

l'Académie des Sciences morales, en 1918 ; A. Gardeil, longtemps
régent des études de la province de France ; R. Garrigou-La-

(1) Il sera question de ce congrès, de la Mediaeval Academy of America,
etc. dans notre prochaine^revue générale sur la scolastique hors de l'Eglise.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 149

grange, professeur à l'Angelicum de Rome ; P. Mandonnet,
«celui qui, avec le cardinal Ehrle, connaît le mieux le moyen âge»,

au dire de Ch. V. Langlois, et enfin Th. Pègues, auteur du
monumental Commentaire de la Somme, régent des études à l'école de

théologie de Saint-Maximin (Var).
C'est dans cette dernière localité que paraît, tous les deux mois,

la Revue thomiste, fondée jadis à Fribourg, et dont le sous-titre
paradoxal — « questions du temps présent » — s'accorde mal avec
le contenu. C'est là, en effet, que refleurissent surtout les séculaires

controverses que Pascal avait, croyait-on, définitivement
discréditées

Mais le principal centre dominicain est le couvent du Saulchoir,
à Kain, en Belgique. Depuis 1921, un « Institut historique d'études
thomistes » y a été organisé, dont les maîtres, les RR. PP.
Mandonnet, Théry, Chenu, Synave, etc., sont bien connus. Ils
publient, tous les trois mois, la Revue des sciences philosophiques

et théologiques, actuellement dans sa seizième année, et une
collection réputée, la Bibliothèque thomiste.

Cette collection, qui a donné déjà huit forts volumes, est
patronnée par la Société thomiste de Paris, qui édite en outre, depuis
1924, un Bulletin thomiste, dirigé par les RR. PP. Mandonnet
et Destrez, O. P. Exclusivement bibliographique, ce bulletin
classe et analyse brièvement, tous les deux mois, les principales
publications sur la scolastique et le thomisme. On trouvera aussi

ce répertoire modèle annexé à la Revue thomiste.
Moins nombreux, les maîtres Jésuites ont cependant consacré

d'importantes études à saint Thomas. En 1923, les directeurs

de l'Ecole philosophique de Vals-près-le-Puy (Haute-Loire)
ont fondé les Archives de Philosophie qui paraissent sans périodicité

régulière en volumineux cahiers, dont douze ont attiré
l'attention sur cette publication. Tous ne se rapportent pas
directement au Docteur Angélique, mais le néo-thomisme en est pourtant

la raison d'être. Chaque année un cahier spécial est consacré
exclusivement à la bibliographie critique des ouvrages marquants
de l'année précédente. En outre une collection, dite Bibliothèque
des Archives de philosophie, a publié quatre études plus considérables

sur le thomisme. Depuis la mort du R. P. Rousselot et du
R. P. Gény, les thomistes les plus connus de la Compagnie de Jésus

sont les RR. PP. Joseph de Tonquédec, dont le cours à l'Institut

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., XV (n° 63; 1927). 10



150 PIERRE JACCARD

catholique rallia naguère les auditeurs mondains de M. Bergson,
et P. Descoqs, professeur au scolasticat de Jersey.

Tout en protestant de leur attachement pour le Docteur Commun

de l'Eglise, les Jésuites interprètent sa doctrine avec une
liberté qui ne satisfait guère les Dominicains. Aussi leurs controverses

sont-elles parfois dépourvues d'aménité. On trouve l'écho
de ces rivalités dans les revues précédemment citées, qui sont
toutes des organes d'écoles, scrupuleusement fidèles à leur
tradition propre.

Un seul périodique important accueille les polémiques et les

opinions opposées des différentes écoles. C'est la Revue de

philosophie, fondée en 1900 par les professeurs de l'Institut catholique
de Paris. Cette revue qui paraît tous les deux mois sous la direction

du R. P. Peillaube, doyen de la Faculté de philosophie, donne
actuellement les conférences publiques de cette Ecole et s'intéresse

avec prédilection aux rapports entre le thomisme et les sciences

modernes.
Les deux collections qui complètent cette revue et que dirige

également le doyen Peillaube, la Bibliothèque de philosophie
expérimentale (sic) et les Etudes philosophiques, font, depuis
quelques années, une place toujours plus grande à saint
Thomas.

C'est encore le R. P. Peillaube qui préside, avec Mlle Marie
Clément, professeur à l'Institut catholique, le cercle thomiste féminin,

qui publie depuis 1925 des Cahiers mensuels et qui groupe
les collaboratrices de Y Initiation à la philosophie de saint Thomas

d'Aquin, parue en 1926.

Honoré particulièrement dans toutes ces publications,
théologiques et philosophiques, le Docteur Angélique se trouve aussi

constamment invoqué dans les revues catholiques plus générales
— Etudes (S. J.), Revue apologétique (S. J.), Nouvelle revue
théologique (S. J., Louvain), Revue des jeunes (O. P.), etc. — ou
spécialisées dans des domaines tels que la mystique ou les sciences

religieuses — Revue d'ascétique et de mystique (S. J.), La vie

spirituelle, ascétique et mystique (O. P.), Revue des sciences religieuses
(Faculté de Strasbourg), Recherches de science religieuse (S. J.),
etc. Mais il serait fastidieux de mentionner ici leur contribution
au néo-thomisme.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 151

Par contre, ce qui est nécessaire, c'est de donner un rapide
aperçu de l'immense labeur purement historique qui a été fait
en France depuis vingt ans dans le domaine des philosophies médiévales.

C'est à ce travail que saint Thomas doit sa réhabilitation
dans les milieux philosophiques. Cependant nous ne pouvons le
faire ici que d'une manière superficielle, car notre principe est de

ne citer que les ouvrages thomistes d'une portée actuelle, dont on
prétend nous imposer les doctrines comme une absolue et
immuable vérité.

Nous avons déjà fait une exception à cette règle en faveur
de la Bibliothèque thomiste du Saulchoir. Aussi devons-nous citer
encore les noms de Pierre Duhem et de M. Etienne Gilson.

Professeur de physique à Bordeaux, le premier s'efforça de

venger la science médiévale du discrédit où elle était tombée.
Son ouvrage classique en plusieurs tomes sur Le système du monde

est aujourd'hui critiqué par les thomistes et pillé par M. Rougier.

Mais tous s'accordent à le reconnaître comme un monument
original et une synthèse de grande valeur.

Pierre Duhem était catholique déclaré. M. Gilson prétend n'être

qu'un historien. Cependant le R. P. Rimaud le qualifie de « catholique,

mais sans lien avec aucune école ». Directeur de la Bibliothèque

d'histoire de la philosophie, il a fondé une collection
spéciale, les Etudes de philosophie médiévale, dans lesquelles ont paru
ses deux ouvrages les plus importants : Le thomisme (1) et La
philosophie de saint Bonaventure. Six autres volumes ont paru depuis,
dont trois, dus à M. l'abbé R. Carton, sur Roger Bacon.

Avec le R. P. G. Théry, O. P., M. Gilson vient en outre de lancer

une nouvelle publication, les Archives d'histoire doctrinale et

littéraire du moyen âge, dont le premier fascicule (1926-1927) n'a

pas moins de 318 pages in-8°.
Enfin, le nouveau professeur de Sorbonne est le principal

collaborateur de la belle Revue d'histoire franciscaine, fondée en
1924, et qui est avec les Etudes franciscaines la plus importante
revue des Frères Mineurs de France.

Mais nous nous éloignons de notre sujet. Revenons donc du

moyen âge à notre siècle, de l'augustinisme franciscain au néo-

(1) Cette Introduction au système de saint Thomas d'Aquin paraît aujourd'hui

en troisième édition, remaniée et considérablement augmentée.



152 PIERRE JACCARD

thomisme contemporain. Il nous reste à parler de son représentant
le plus connu actuellement, M. Maritain. Quelques indications
sur sa carrière ne seront pas inutiles.

V. M. Jacques Maritain.

Pour beaucoup, M. Maritain incarne, à lui seul, la néo-scolastique.
Ainsi, dans une notice qu'il lui consacra récemment, M. Jean
Baruzi ne jugea pas « arbitraire » de limiter à son œuvre une
enquête sur la renaissance thomiste. C'est à peine s'il mentionne
en note, le nom du R. P. Garrigou-Lagrange. Celui du cardinal
Mercier n'est même pas cité (1)

Voilà qui est excessif. Cependant M. Maritain est bien le
premier qui ait su intéresser à la néo-scolastique le public
cultivé. C'est lui, en outre, qui a déchaîné la « mêlée thomiste ».

Ces deux titres en font déjà un personnage représentatif. Quant
à son œuvre, elle consiste plus en une démolition qu'en une
construction. Mais sa violence et son caractère absolu lui donnent
une originalité, non dépourvue d'intérêt.

C'est toutefois par la séduction et le prestige de sa personne
qu'il exerce une véritable influence dans certains cercles
littéraires et même philosophiques. Aussi l'étude de sa biographie
est-elle nécessaire. Les différents milieux qu'il a fréquentés,
les doctrines qu'il a successivement professées, les exaltations
et les déceptions qu'il a connues expliquent son œuvre passionnée,
agressive et têtue.

Dans cette vie si mouvementée, ses amis veulent voir une
manifestation de la grâce divine. « Il a fallu à Jacques Maritain, dit M.
Georges Bernanos, pour prendre la place qui lui est due, outre
le signe visible de la prédestination la plus haute, cette inlassable

patience, ce céleste entêtement qui se lève dans ses yeux
comme le reflet d'un autre monde. » (2)

La longue étude biographique qui lui a été consacrée par son
ami, le prince Wladimir Ghika, dans la Documentation catholique

(1) Jean Baruzi, Philosophes et savants français du XXe siècle. Extraits
et notices. Tome I, chap. IX : J. Maritain et la renaissance thomiste, p.
196-204. 1926.

(2) Nouvelles littéraires, 17 avril 1926, p. 7.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 153

(27 octobre 1923, col. 643-660) est le type idéal de la « biographie

surnaturelle ». Dans une prochaine étude sur ce nouveau
genre de narration historique, nous citerons quelques passages
curieux de cette étrange biographie. Ici nous n'en retiendrons
guère que des dates et des faits.

M. Jacques Maritain est né le 18 novembre 1882. Son père, avocat
inscrit alors au barreau de Paris, était catholique de naissance,
sinon de conviction. Sa mère, fille de Jules Favre, était de
confession réformée. Voici comment le prince Ghika qualifie la
religion de Mme Maritain :

« C'est ainsi qu'il a été, par sa mère, rangé au moins
nominalement dans ce protestantisme très spécial qui fut la religion
officielle et secrète à la fois de la Troisième République. Ce

protestantisme où il a été baptisé d'un baptême douteux (plus tard
renouvelé sous condition) et où il a été élevé, était de la nuance
dite libérale la plus accentuée. Vidé de presque tout contenu
dogmatique, il se réduisait à une morale d'immanentisme pieux,
avec un impératif aussi catégorique que fugace, opérant à partir
d'une conscience presque mythologique : en somme une doctrine
suisse digne de trouver faveur en ce siècle suisse qu'a été le XIXe,
issu de Rousseau et de Mme de Staël »

Dès le collège, le petit-fils de Jules Favre eut comme premier
et grand ami le petit-fils de Renan, Ernest Psichari. Le
rapprochement de ces deux futurs convertis paraît au prince Ghika
« une œuvre surnaturelle préparée à leur insu par la Providence ».

La Grâce les aurait voués à une « tâche de réparation : restaurer
ce à quoi leurs grands-pères avaient indûment touché ».

Toute cette biographie est basée sur cette thèse fondamentale.
L'auteur voit dans les événements les plus contradictoires la

preuve de cette vocation. Ainsi l'enseignement de Le Dantec,
maître préféré de Jacques Maritain en Sorbonne, lui apparaît « par
certains côtés comme une préparation providentielle ».

Reconnaissons plutôt dans cet attachement de Maritain pour
Le Dantec la manifestation de ce besoin d'absolu, d'autorité et
de certitude qui le conduira vers la foi catholique. Il lui fallait
un système doctrinal, positif ou négatif, mais intransigeant et
fermé. Et à cet égard, il n'y a en effet pas loin de Le Dantec à

saint Thomas d'Aquin.



154 PIERRE JACCARD

En attendant de rencontrer le Docteur Angélique, Maritain
poursuit sa recherche passionnée de la certitude. Lors de la
« révolution bergsonienne », il est parmi les plus fervents disciples

du nouveau Maître. Mais tandis que son ami Charles Péguy
trouvait en Bergson avant tout un libérateur, Jacques Maritain ne

vit en lui qu'un nouveau révélateur d'absolu. Le prince Ghika insiste
avec raison sur la conception paradoxale qu'il se fit du bergso-
nisme. « Atteindre l'absolu » est son unique préoccupation. Il
variera sur le mode de connaissance et passera de l'intuition à

l'intelligence et à la foi. Mais la démarche de son esprit restera
la même, donnant à sa vie intellectuelle une réelle unité, malgré
Le Dantec, Bergson et saint Thomas

La seule chose que Maritain apprit de Bergson, c'est qu'il y a

des vérités métaphysiques. Aussi le bergsonisme ne fut-il pour lui
qu'une étape tandis que Péguy y trouva sa philosophie définitive.

Un livre récent des frères Tharaud, Notre cher Péguy, fait
revivre admirablement l'état d'esprit des étudiants de
Sorbonne au début de ce siècle et montre l'irréductible opposition
de caractère qui séparera toujours plus Péguy et Maritain. (1)
A la belle et riche personnalité du premier, le futur néo-thomiste
préférera l'orgueil et le dogmatisme borné de Léon Bloy. C'est

qu'une singulière affinité de tempérament les unissait : même
besoin d'absolu et de certitudes intellectuelles, même violence
et même étroitesse d'esprit ; plus tard, même idéal monastique et
même exaltation dans les pratiques de la piété ; enfin, même absence
de charité chrétienne, chez ces deux hommes « aveuglés par
la lumière » — selon l'image du docteur Ch. Gillouin.

C'est Léon Bloy qui révéla l'Eglise à Jacques Maritain et à sa jeune
femme, née israélite. « La sainteté des saints et de l'Eglise fut
pour eux l'argument apologétique par excellence » dit leur
biographe. Du Docteur Angélique il n'était pas encore question
et la conversion du petit-fils de Jules Favre ne fut aucunement
philosophique. Il abjura et reçut le baptême romain, le 11 juin
1906. Léon Bloy fut le parrain des nouveaux convertis. (2)

(1) 2 vol., 1926. — Voir sur J. Maritain plus particulièrement les

pages 60-140 du deuxième volume.

(2) On trouvera dans VInvendable, années 1904-1907 du journal de Léon
Bloy, des extraits de correspondance et le récit de l'abjuration (p. 186).
Voir aussi l'interview de J. Maritain dans la IIe série des Une heure avec...
de F. Lefèvre (1924), p. 43.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 155

Peu après, Maritain partit pour Heidelberg pourvu d'une bourse
d'études obtenue après son agrégation de philosophie en 1905.

Intéressé autant par les sciences que par les lettres — il était
licencié des deux Facultés de la Sorbonne — il étudia surtout les

théories biologiques de Driesch, dont il tentera plus tard de montrer

l'accord avec les idées scolastiques.
En 1908, après deux ans d'absence, il rentre à Paris et publie

son premier article dans la Revue de philosophie sur Le néo-vita-
lisme en Allemagne et le darwinisme.

C'est alors qu'il apprit à connaître saint Thomas, qui lui fut
révélé par son directeur de conscience, le R. P. Clérissac, O. P.
Cette lecture lui apporta, selon le prince Ghika, « l'admiration,
la joie, le sentiment inoubliable de trouver l'équilibre naturel
et surnaturel de la pensée humaine ».

Avec une fougue de néophyte — « qui passera, mon ami, qui
passera », comme le lui disait un ecclésiastique vénérable, mais

peu perspicace — il se mit aussitôt à brûler ce qu'il avait adoré.
Dans des conférences et articles divers, réunis dans son premier
livre, La philosophie bergsonienne (1914), il pressa les catholiques de

choisir entre l'intelligence et l'intuition, saint Thomas et Bergson.
Cet ouvrage fut bien accueilli à Rome, où l'on préparait la mise

à l'index du philosophe de l'intuition. Maritain, professeur
de philosophie au Collège Stanislas dès 1912, fut promu en 1914,
à la veille de la guerre, à la chaire de philosophie moderne de

l'Institut catholique de Paris.
Il se consacra dès lors tout entier à la critique de la pensée moderne

et, particulièrement, de la philosophie allemande « depuis Luther »,

qu'il rend responsable de la guerre européenne. Sa réputation
croit sans cesse dans les milieux thomistes. En 1917 et 1918, il
est nommé docteur ad honorem par la S. Congrégation des Etudes
et membre de l'Académie romaine de saint Thomas.

Mais ce n'est que depuis la guerre que son influence devint
prépondérante. Il se met à collaborer régulièrement aux revues
catholiques de France : Revue universelle, Revue des jeunes,
Les Lettres, etc. De ces articles, il fait des volumes tels que Art
et scolastique (1920), Théonas (1921), Antimoderne (1922), Saint
Thomas d'Aquin, apôtre des temps modernes (1924), Réflexions sur
l'intelligence et sur sa vie propre (1924), et enfin Trois réformateurs
(1925).

Tous ces ouvrages ne sont guère qu'une vulgarisation du tho-



156 PIERRE JACCARD

misme et une critique du modernisme. Cependant il fit œuvre
plus systématique en entreprenant la publication d'un vaste
manuel de philosophie ad mentem S. Thomae, destiné aux candidats

au baccalauréat et qui ne comprendra pas moins de sept
tomes h'Introduction générale et la Petite logique ont déjà paru
en 1920 et 1924.

Directeur de la Bibliothèque française de philosophie, il s'occupe
activement aussi de la collection du Roseau d'Or. Il donne de
nombreuses préfaces aux ouvrages de ses maîtres et amis. L'écrivain
Cocteau lui ayant écrit une lettre ouverte sur sa conversion, il
publie en 1926 une Réponse à Jean Cocteau.

Le thomisme de Jacques Maritain est « le plus strict et le plus
intransigeant », dit fort bien le prince Ghika. Il se rattache à la
tradition dominicaine, particulièrement à Jean de saint Thomas,
son commentateur préféré. Cependant il a subi fortement
l'influence des Bénédictins de Solesmes et d'Oosterhout, en
Hollande. Dans ce dernier couvent, il reçut en 1912 l'oblature
bénédictine.

La violence de ses polémiques et son intolérance lui ont valu
dans l'Eglise même beaucoup d'ennemis. Les Jésuites et les
Franciscains ne lui pardonnent pas ses attaques virulentes contre
Duns Scot et Suarez. A Louvain, les directeurs de l'Institut de

philosophie semblent peu satisfaits de son attitude actuelle.

Cependant, quoiqu'en disent certains de ses adversaires, il
n'a pas à craindre un désaveu officiel. A Rome, son crédit paraît
sûr, malgré sa récente et maladroite intervention en faveur
de Maurras, dont il ne sut pas prévoir la condamnation
totale. (1)

En tous cas, c'est une erreur d'opposer son thomisme à celui
de l'Eglise. Il y a une parfaite conformité entre son attitude et
celle de la curie romaine, bien que celle-ci use d'une prudence
dont il se soucie peu.

Par contre, du cardinal Mercier à Jacques Maritain, le
thomisme a évolué vers un dogmatisme et un absolutisme tou-

(1) Une opinion sur Charles Maurras et le devoir des catholiques, 1926.

— En signe de reconnaissance, une nouvelle publication royaliste, les

Cahiers d'Occident, publiera prochainement un numéro A'Hommages à Jacques
Maritain, orné d'un portrait original.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'ÉGLISE 157

jours plus étroits et agressifs. Mgr Mercier, malgré tout, « aimait
son siècle » (L. Noël). On sait ce que pensent du leur M. Maritain
et ses disciples. Notre conclusion indiquera brièvement la
différence.

VI. Conclusion.

Rappelant l'œuvre de son maître, M. de Wulf ne craignit pas
d'écrire récemment que « l'idée de Léon XIII serait demeurée
inefficace s'il n'avait rencontré le seul homme de ce temps qui
fût à même de la traduire en acte — D. Mercier ».

C'était méconnaître un peu l'œuvre des écoles dominicaines.
On verra plus loin que les Prêcheurs en manifestèrent quelque
impatience. Cependant la thèse de M. de Wulf se justifie.

Toute l'autorité du pape et le zèle anonyme des thomistes de

l'Ecole n'auraient pas suffi à surmonter les préventions de l'Eglise
vis-à-vis de la scolastique. Les idées ne se propagent guère d'elles-
mêmes. Seule, en l'incarnant, une personnalité de premier plan
pouvait faire revivre cette doctrine oubliée. Sans la passion de

Mgr Mercier, l'initiative de Léon XIII n'aurait eu peut-être
qu'un succès local et éphémère comme la tentative des Dominicains

et des Jésuites espagnols et italiens du XVIe siècle.
Ce qui a manqué à ces derniers, c'est un chef, étranger comme

Mgr Mercier aux rivalités des ordres religieux, passionné pour le

thomisme et surtout averti des idées et des doctrines de son temps.
C'est la méconnaissance de la philosophie du monde qui a fait
échouer les thomistes du XVIe siècle dans leur essai de restauration.

Or cet écueil, seul D. Mercier eut la volonté et la force
de l'éviter. On lui reproche aujourd'hui une confiance un peu
naïve dans la science et particulièrement dans la psychologie
expérimentale. Mais cet effort sincère qu'il fit pour « repenser »

le thomisme et l'enrichir des idées modernes les plus avérées fut
la grande raison de son succès. Certes, il critiqua Descartes et
combattit sans relâche la pensée de Kant qu'il appelait « le grand
pervertisseur des idées du XIXe siècle ». Mais cette critique n'était
pas aveugle comme celle d'un Maritain.

« Ayons la persuasion, disait-il en 1900, que nous ne sommes

pas seuls en possession de la vérité et que la vérité que nous
possédons n'est pas la vérité entière. »



158 PIERRE JACCARD

C'est cette attitude qui a permis la restauration du thomisme
au début de notre siècle.

Mais un grave malentendu n'en reste pas moins à sa base.

Mgr Mercier a cru sincèrement pouvoir concilier la thomisme et
la science. Or l'impossibilité de cette entreprise est apparue de

plus en plus aux thomistes eux-mêmes. C'est cela qui explique
l'évolution de la néo-scolastique. Devant le choix qui devenait
inévitable entre saint Thomas et le monde moderne, les thomistes
ont pris parti pour leur Docteur contre le modernisme tout
entier. Ce conflit, aujourd'hui si aigu, on ne le prévoyait guère
dans l'Eglise, au temps du cardinal Mercier. Mais lorsqu'il s'est

imposé, l'attitude des néo-scolastiques a dû changer.

Les Dominicains conviennent déjà de cette illusion de Mgr Mercier.

Le R. P. de Munnynck, professeur de philosophie à

l'Université de Fribourg, fit récemment de graves réserves sur
l'authenticité du thomisme du Cardinal, dans un périodique
littéraire, dans lequel on n'aurait d'ailleurs pas attendu ces petits
coups de griffe, la Schweizerische Rundschau :

« Le grand mérite de Mercier, dit-il, se trouve sur le terrain
critériologique. Nous tenons d'autant plus à le signaler qu'en
cette matière nous sommes loin de partager toutes ses idées.
Sa notion de vérité nous paraît incomplète et même dangereuse.
Sa théorie sur la réalité des possibles — ou plutôt sur leur absence
de réalité — a un certain relent de positivisme qui ne manque
pas d'inquiéter. Comme nous l'écrivait un jour le vénérable comte
Dornet de Vorges, Mgr Mercier avait peut-être trop longtemps
fréquenté Kant pour se soustraire complètement à son influence.

Depuis lors on a mieux fait. » (1)
Ces réserves, à vrai dire, sont noyées sous un flot de louanges

si flatteuses même que le chanoine Noël en fit une copieuse citation

dans le numéro d'hommage de la Revue néo-scolastique de

Louvain. Mais il se garda de reproduire ces quelques lignes,
qui sous-entendent bien des choses. En particulier les six derniers
mots — in couda venenum — méritent d'être soulignés et médités.

Il est incontestable que, depuis vingt ans, on connaît mieux
saint Thomas. Des études historiques ont mis en lumière la genèse

(1) 1« mars 1926, p. 725.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 159

de sa pensée, les idées de ses contemporains et prédécesseurs,
les arguments de ses adversaires. Toutes ces recherches ont
d'abord démontré l'antagonisme des conceptions dominicaines,
jésuites et franciscaines du thomisme. Tandis qu'il y a trente
ans, chacun prétendait légitimer sa doctrine particulière en la
déclarant conforme à saint Thomas, aujourd'hui on se rend mieux

compte de l'hétérogénéité du thomisme, du honaventurisme, du
scotisme et du suarezisme.

Or cette discrimination minutieuse des philosophies médiévales

et cette définition nouvelle du thomisme authentique,
c'est-à-dire du thomisme dominicain, a exaspéré les rivalités
d'écoles et accentué l'intransigeance des Prêcheurs.

Saint Thomas fait maintenant place à ses commentateurs. L'esprit

de la basse scolastique réapparaît. Tout cela ne contribue guère
à rendre le néo-thomisme plus large et plus compréhensif.

D'autre part, l'opposition de la scolastique et de la pensée
moderne devient toujours plus absolue. On a, il est vrai, renoncé
à certaines comparaisons trop sommaires entre Kant et saint
Thomas. Mais « les deux mondes » apparaissent toujours moins
conciliables. Dans leur critique, les thomistes sont remontés de

Kant à Descartes, accentuant ainsi l'antagonisme entre le moyen
âge et l'ère moderne.

La guerre, survenant alors, a exaspéré ce conflit. Tout l'esprit
du néo-thomisme français s'est envenimé. Luther et Kant ont été
rendus ridiculement responsables de la catastrophe mondiale.
M. G. Goyau qualifie Kant de « vaincu de la guerre ». Le thomisme
s'est cru vainqueur de la guerre. On s'est perdu dans des généralisations

simplistes. Pour toute l'école de M. J. Maritain, le credo
s'est enrichi d'un certain nombre de formules absurdes, proposées
comme des vérités dogmatiques. Envoici deux qui sont essentielles :

1. Thomisme catholicisme esprit latin classicisme

ordre, etc.
2. Modernisme protestantisme barbarie « nordique »

romantisme révolution, etc.
Ce fut alors la guerre déclarée à l'hérésie réformée et au modernisme

tout entier. Puis la « mêlée thomiste »...

En tout cela le thomisme a-t-il dévié On serait tenté de le
croire. C'est, par exemple, ce que prétend Ernesto Buonaiuti



160 PIERRE JACCARD

dans son dernier livre, Le modernisme catholique (1). Il oppose
le pontificat clairvoyant de Léon XIII à la « brusque réaction »

de Pie X. Avec le second, aurait débuté un « régime de répression
féroce » qui aurait compromis tous les bienfaits du « régime de

liberté » inauguré par Léon XIII.
Mais ce dernier pontife est le restaurateur du thomisme et cette

entreprise ne saurait être qualifiée de tentative de rapprochement
vers la pensée moderne. M. Buonaiuti prévoit l'objection et
distingue « la croisade thomiste prêchée par Léon XIII des attitudes
mesquines et haineuses que prit, sous le pontificat de Pie X, le

thomisme dégénéré ».

« Le premier, explique-t-il, eut soin que la culture ecclésiastique

s'ouvrît prudemment aux directions nouvelles de l'exégèse
et de la critique documentaire. Tandis que le second, effrayé à

tort par quelques phrases paradoxales et quelques tendances

individuelles, trop différentes de la pensée orthodoxe, voulut
que la formation du jeune clergé fût strictement réduite à

l'assimilation littérale des manuels thomistes, étroits et arriérés. »

A plusieurs reprises, M. Buonaiuti oppose ainsi le thomisme
authentique que voulut restaurer Léon XIII à « la spéculation
anachronique du thomisme desséché » de Pie X et de ses successeurs.

« La véritable apologétique thomiste, dit-il, est bien moins
aride qu'on ne pourrait le croire d'après les textes squelettiques
et déformés de la production curiale d'aujourd'hui. »

Cela est parfaitement exact. Mais est-il légitime d'opposer de

cette façon l'inspiration de Léon XIII et celle de Pie X Nous

ne le croyons pas. C'est un procédé de polémique trop facile, dont
usent tous les insoumis de l'Eglise. En 1926 encore, le R. P.

Descoqs, S. J., cherchait à expliquer par des conflits de personnalités
romaines les dernières interventions du magistère ecclésiastique
en faveur du thomisme dominicain. De même, les catholiques
à'Action française en appellent d'un pape à un autre pape

Cette argumentation nous paraît injustifiée dans le cas du
néo-thomisme. La moisson actuelle de violence et de haine était
contenue dans la semence jetée par Léon XIII. C'est pour lutter
contre le modernisme que ce pontife a voulu restaurer saint

(1) 1 vol. in-16 de 205 pages, traduit de l'italien par R. Monnot. 1927.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS l'ÉGLISE 161

Thomas. Par prudence autant que par ignorance, les premiers
thomistes ont dissimulé l'absolu de leur doctrine et son caractère

agressif. Mais la logique du système les a conduits toujours
plus vers l'autoritarisme et l'étroitesse. Pie X n'a fait que jeter
le masque en 1907. Et le cardinal Mercier a été l'un des premiers à

exiger le serment anti-moderniste de tous les prêtres de son
diocèse.

Les circonstances troublées de notre temps ont favorisé l'essor
du néo-thomisme. Mais son succès actuel ne saurait durer
longtemps. Il s'en ira avec la mode qui le porte aujourd'hui. C'est
alors qu'apparaîtra l'impasse tragique dans laquelle l'Eglise
s'est jetée. Le conflit entre sa doctrine périmée et irréformable

par définition et la pensée moderne croîtra sans cesse et fera
sauter un jour le cadre rigide où elle s'est retranchée. Loin d'avoir
trouvé son salut dans la scolastique, le catholicisme a ajouté un
obstacle de plus sur son chemin.

Car l'Eglise ne peut désormais plus revenir en arrière, comme
le prétendent et l'espèrent quelques-uns. (1) Malgré ses ambiguïtés
voulues et sa prudence, elle s'est engagée définitivement dans une
voie sans issue. C'est pourquoi, non seulement l'Eglise n'a pas
« mieux fait » depuis cinquante ans, mais elle a compromis
irrémédiablement, depuis Léon XIII déjà, tout ce qu'il y a en elle
de chrétien au profit d'une doctrine philosophique dont les

origines païennes se trahissent toujours.
Pierre Jaccard.

(1) Dans une note sur L'avenir de sainl Thomas d'Aquin (Europe, 15 janvier
1927,pp. 130-133), M. Jean Prévost se demande par exemple «quelle
philosophie catholique va succéder au thomisme»


	Revue générale : La renaissance thomiste dans l'église : du cardinal Mercier à M. Jacques Maritain

