Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 63

Artikel: Revue générale : La renaissance thomiste dans I'église : du cardinal
Mercier a M. Jacques Maritain

Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'EGLISE

DU CARDINAL MERCIER A M. JACQUES MARITAIN

Lorsque I’Eglise célébrera, en 1929, le cinquantiéme anni-
versaire de la restauration du thomisme, ceux qui en furent les
premiers ouvriers ne seront plus nombreux. Une série ininter-
rompue de deuils vient en effet de frapper les survivants de la pre-
mitre génération des néo-scolastiques. Dés octobre 1924 sont
morts, coup sur coup, le professeur Cl. Baeumker, de Munich,
I'un des plus illustres médiévistes contemporains, les RR. PP.
Berthier, de Fribourg, et Suermondt, O. P., collaborateurs deés
1880 de I’édition léonine des ceuvres de saint Thomas d’Aquin,
le R. P. Mattiussi, S. J., & qui fut confiée, en 1914, la rédaction
des fameuses vingt-quatre ‘théses fondamentales de la méta-
physique thomiste.

Puis ce fut le tour de quatre hauts dignitaires de I’Eglise,
auteurs de nombreux ouvrages sur la doctrine Angélique: le
Rme P, Lepidi, O. P., maitre du Sacré Palais, Mgr Janssens,
0. S. B,, S. E. le cardinal Mercier et Mgr Farges, directeur au sé-
minaire Saint-Sulpice, 4 Paris. A cette liste funébre il faut
encore ajouter les noms de deux professeurs, un peu plus jeunes
pourtant, le R. P. Gény, S. J., de I’Université Grégorienne, i
Rome, et le R. P. Barges, O. P., de I’école du Saulchoir, fondateur
de la Revue des Jeunes.

Mais parmi tous ces maitres éminents, disparus en si peu de
temps, un seul jouissait d’une vraie notoriété, en dehors de



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'EGLISE 135

PEghse. C’est le "cardinal Mercier, archevéque de Malines,
décédé a Bruxelles, le 23 janvier 1926. Bien qu’il ait laissé &
d’autres, depuis vingt ans déj3, la direction effective de I’ceuvre
de restauration thomiste, qu’il avait entreprise, sur D'initiative
de Léon XIII, en 1882, il est resté par ses livres, traduits en plu-
sieurs langues et constamment réédités, le chef vénéré et le
représentant le plus illustre de la néo-scolastique.
D’innombrables articles nécrologiques lui furent consacrés,
non seulement dans les revues catholiques, mais encore dans la
grande presse universelle. Cet hommage allait en premier lieu
au pasteur et au patriote belge, qui montra tant de courage,
de fermeté et de dignité, pendant les années tragiques de la guerre.
Et c’est par son attitude et la grandeur de sa personnalité, plus
que par son ceuvre philosophique, qu’il mérita les éloges presque
excessifs de ses deux meilleurs disciples, le chanoine Noé&l et
M. de Wulf : « vénéré du monde entier », « deuil universel comme
on n’en vit jamais », «jamais la disparition d’un homme n’a
suscité des regrets plus universels et plus unanimes », ete. (1)
Cependant le prestige d’une personnalité se reporte toujours sur
son ceuvre. 5i la scolastique est aujourd’hui accueillie avec in-
térét dans le monde, ¢’est moins peut-&tre par sa valeur propre
que par le prestige de certains de ses défenseurs, du cardinal
Mercier en tout premier lieu. Quoiqu’il en soit, sa mort fut pour
beaucoup de journaux la premiére occasion de parler de saint
Thomas. Certains périodiques littéraires en profitérent pour
entretenir leurs lecteurs de ce néo-thomisme, aujourd’hui si
bien porté en France. Quant aux revues catholiques de philo-
sophie, elles mirent tout leur zéle & célébrer, au-dessus des ri-

(1) Les principaux articles récents sur.le cardinal Mercier sont signalés
dans le Bulletin thomiste, 1925, p. 321 et 1926, p. 216. Il faut ajouter & cette
bibliographie les ouvrages de G. Goyau (1918), G. Ramsackers (1926), J.
Ageorges {1926}, J. d’Ivray (1926), Mgr Laveille (1926), H. L. Dubly (1927)
ainsi que les articles suivants :

Léon Noir, Nouvelles littéraires, 30 janvier 1926 ; Bulletin thomiste,
mars 1926 ; Le Flambeau, Revue belge, avril 1926.

Mgr Alfred Bauprirrart, Larousse mensuel, juin 1926.

R. P. pe Munnynck, O. P., Schweizerische Rundschau, 1¢T mars 1926.

R. B. Cuerix, Nova et Vetera, avril-juin 1926,

Enfin, le Messager belge (octobre 1926), organe des protestants de Bel-

gique, fait les réserves qui s’imposent sur I’esprit de 1’ceuvre ecclésiastique de
Mgr Mercier.



136 PIERRE JACCARD

valités d’écoles, la mémoire de leur chef commun. En particulier,
le numéro de mai 1926 de la Revue néo-scolastique de Louvain
fut tout entier consacré «a la personnalité et 4 la philosophie du
cardinal Mercier », fondateur et premier directeur de cette im-
portante publication.

Aussi voulons-nous, & notre tour, tenter de rappeler les débuts
de cette renaissance thomiste, en indiquer les principales
étapes et en souligner enfin briévement les tendances générales
et sigmificatives pour l'avenir. Le moment nous en parait bien
choisi, car la mort du cardinal Mercier et de ses collaborateurs
de la premiére heure marque précisément la fin d’une de ces
étapes de I’histoire du néo-thomisme. En 1926 s’achéve la premiére
grande période, que nous appellerions volontiers la période
héroique du renouveau scolastique, s’il ne fallait pas réserver
cette qualification aux trente premiéres années, de 1879 & 1906,
pendant lesquelles le grand cardinal fut I’dme méme du néo-
thomisme.

Car la premiére période se subdivise en deux étapes. Dés 1906
un autre esprit, qui trouvera son expression dans 1’absolutisme
de M. Maritain, se mit 4 animer les entreprises des néo-thomistes.
1906 est un premier tournant : c¢’est & la fois la date de la retraite
de Désiré Mercier et celle de la conversion de Jacques Maritain.
La coincidence n’est pas sans signification. Bien que ce dernier
ait attendu plusieurs années pour publier ses premiéres études de
philosophie, son nom caractérise la seconde étape du néo-tho-
misme, comme celui du cardinal Mercier résume la période hé-
roique des origines.

Mais ces deux premiéres étapes, 1879-1906 et 1906-1926, se
confondent lorsqu’on les compare a ’ére nouvelle qui débute
maintenant et que nous caractérisions déja l’an passé. Jus-
qu’ici la renaissance scolastique s’est limitée 4 I’Eglise. Aujourd’hui
seulement, elle entre en conflit véritable avec le monde. Les années
1925-1926 sont un tournant plus décisif que celui de 1906. Mais
nous ne voulons pas revenir ici sur la « mélée thomiste ». Une chro-
nique spéciale étudiera prochainement la lutte du thomisme
avec le monde en 1926-1927. Aujourd’hui, il ne sera question que
de la renaissance scolastique dans I’ Eglise.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 437

I L’ initiative peE Ltow XIIL

Le 4 aott 1879, lorsque Léon XIII promulga la fameuse ency-
clique Aeterni Patris, — De Philosophia christiana ad mentem
S. Thomas Aquinatis, Doctorts Angelict, in scholis catholicis ins-
tauranda — la scolastique était presque aussi oubliée dans’Eglise
que dans le monde.

Cependant I’excés méme du discrédit ou le thomisme était
tombé laissait prévoir un renouveau. A Plaisance, a4 Rome
et a4 Naples, certains théologiens cherchaient depws long-
temps & réhabiliter la doctrine du philosophe d’Aquin. De nom-
breux travaux récents, publiés en particulier en 1924, & I'occasion
du centenaire de la mort de V. Buzetti, « le pére du néo-thomisme
italien », ont fait mieux connaitre les origines de cette renaissance
dont I'Italie fut vraiment Pinitiatrice.

Ces études nous reportent aux premiéres années méme du
XIXe sigcle. En France, par contre, il faut attendre jusqu’en
1850 pour trouver des témoignages positifs d’un renouveau d’in-
térét pour saint Thomas. Ainsi, en 1853, le Pére Gratry écrivait
dans sa Connaissance de Dieu :

« Il manque & saint Thomas d’étre compris. Il y a en lui des
hauteurs, des profondeurs, des précisions que l'intelligence con-
temporaine est loin de pouvoir soupconner et que ’on comprendra
peut-étre dans quelques générations, si la philosophie se reléve,
s1 la sagesse reparait parmi nous. » (1)

Mais ce n’est ]a qu'une voix isolée. En France comme ailleurs,
ce fut une stupéfaction générale, lorsque le pape tenta en 1879
d’imposer le thomisme aux écoles catholiques.

A Rome, cette décision « provoqua tout de suite un branle-
bas assez confus d’hésitations et d’obéissances. Elle finit par préva-
loir, car on savaitle pape tenace enses desseins » (2). Dans I’Eglise
par contre, loin du Maitre, on ne voulut d’abord voir dans cette
mitiative qu’'une fantaisie passagére et sans importance du nou-

(1) Paul Cuoisxarp, Saint Thomas d’ Aquin et Uinfluence des astres, p. 22,
1926.

(2) C. Bessk, Deux cenires du mouvement thomiste, Rome et Louvain.
Revue du clergé francais, 1902. (Cité par G. Govav, Le cardinal Mercier,
p. 29, 1918).



138 PIERRE JACCARD

veau pontife. Selon I'expression du cardinal Mercier lui-méme,
la requéte de Léon XIII n’obtint des catholiques « qu'un silence
4 peine respectueux ». |

On trouve des témoignages plaisants de cet état d’esprit dans
Iouvrage récent qu’Albert Houtin a publié sur Marcel Hébert.
Voic1 par exemple un extrait d’une lettre adressée en 1886 au
futur « prétre symboliste » par son ancien professeur de philoso-
phie du séminaire d’Issy :

«Je ne vois pas d’inconvénients a ce que vous absorbiez du
thomisme, mais de grice, ne devenez pas un thomiste absorbant.
Il y en a chez nous et c’est une de mes consolations, & Bordeaux,
de n’en point avoir sur mon horizon immédiat. » (1)

Cet ouvrage donne en outre de curieux détails sur les origines
de la Société de saint Thomas d’Aquin, fondée en 1878 déja, a
Paris, par un Jésuite napolitain, le P. Jovenne, professeur de phi-
losophie dogmatique & I’Institut catholique. On s’efforgait, dans
ce groupe, de concilier Kant et saint Thomas, sans s’écarter des
instructions pontificales ! Marcel Hébert en fit partie, de 1885 a
1890, & titre de « membre objectant » et il y souleva des discus-
sions mémorables.

Il faut lire ce récit pour comprendre tout le chemin qu’a par-
couru le thomisme pendant ces quarante derniéres années. La
réaction a été si forte et si universelle qu'on ne se souvient plus
déja de ce temps légendaire, ou la philosophie catholique se récla-
mait de Descartes, de Malebranche et des disciples de Kant !
Les historiens de la néo-scolastique, dans leur zéle thomiste,
oublient ces temps ingrats. Ainsi ’abbé Michelet, dans un livre
sur La vie catholique dans la France contemporaine, publié en
1918, fait un tableau riant de l’activité de la Société de saint
Thomas d’Aquin, 4 ses débuts :

« Du temps du P. Jovenne (} 1883), dit-il, son action sur le public
était déjd trés appréciable. Plus tard, sous l'impulsion de
Mgr d’Hulst, elle devint, sous une forme plus élargie, une société
d’études trés vivante, ou les principales théses caractéristiques
du thomisme étaient discutées, approfondies, défendues et con-
frontées avec les résultats scientifiques actuels. »

Albert Houtin, qui rapporte ce jugement, n’a pas de peine a4 en

(1) Albert Hourin, Un préire symboliste: Marcel Hébert (1851-1916),
Paris 1925, p. 18.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 139

montrer l'illusion. Les membres n’étaient qu’une dizaine, dont
la plupart ignoraient tout du Docteur Angélique. Vivante, cette
société ne le fut guére que depuis 1922, date ou elle fut réformée
par le R. P. Peillaube, doyen actuel de la Faculté de philosophie de
IInstitut catholique.

A Rome, cependant, le pape, « tenace en ses desseins », veillait
lui-méme & Dlexécution scrupuleuse de ses «ordres» Il fit aux
Dominicains un devoir d’honneur d’&tre les plus zélés disciples
de leur Docteur propre. En janvier 1880, il les chargea d’étabhr
une édition critique de toutes les ceuvres de 1’Aquinate. Une
commission spéciale, composée de Fréres Précheurs ‘et présidée
par le cardinal Zigliara, se mit tout de suite & I’ceuvre. En 1882
déja, parut le premier des trois volumes in-4° contenant les Com-
mentaires sur Aristote.

En cette méme année 1880, les professeurs du séminaire de
Plaisance, dont Buzetti avait jadis fait partie, publiérent la pre-
miére revue thomiste, Dicus Thomas. L’exemple fut bientét
suivi ailleurs. Les Beitrige zur Geschichte der Philosophie des
Mittelalters, fondés en 1891 par le professeur Baeumker grou-
pérent cette école de médiévistes allemands qui fut inégalée
jusqu’a la guerre.

Deux ans aprés, en 1893, les Péres Dominicains de Fribourg
inaugurérent la Revue thomiste et firent de leur école I'une des plus
réputées dans le monde scolastique.

Enfin, en 1894, Mgr Mercier lancait sa Revue néo-scolastique,
organe de I’Ecole de Louvain. L’importance de cette derniére
est telle qu’il nous faut en rappeler, avec quelques détails, les
origines.

Répandre les cuvres du Docteur Angélique et stimuler le
zéle des Précheurs ne pouvait suffice & restaurer le thomisme.
Léon XIII, «ce pape au coup d’eil audacieux et large, dont le
glorieux pontificat prépara le siécle ou nous sommes » — comme
le dit pompeusement le chanoine Noél — le comprit parfaitement.
Il fallait & cette renaissance un centre intellectuel, un foyer
vivant et ouvert & tous les mouvements d’idées contemporains
et d’otl la « saine doctrine » pit rayonner dans ’Eglise et dans le
monde. Ce foyer, Léon XIII le suscita & Louvain.



140 PIERRE JACCARD

Les écoles italiennes, qui avaient été les premiéres a réhabiliter
la mémoire de saint Thomas, auraient pu légitimement prétendre
a cet honneur. Mais leur esprit n’aurait pas mené la scolastique
bien loin.

« A Rome, en ce temps-la, dit M. Goyau d’aprés I’étude citée
de C. Besse, la pensée catholique visait moins & s’épanouir qu’a
se barricader. Le thomisme, tel que I’enseignait avec leur fraiche
bonne volonté ces premiers docteurs romains, aimait mieux
négliger les sciences récentes que se les assimiler. Il exhibait une
demi-arrogance qui masquait, peut-étre encore, une demi-timi-
dité. »

Les « demi » et les « peut-étre encore », de M. Goyau sont super-
flus. Le pape, qui était italien, savait que cette Italie arrogante,
docile et cléricale, était incapable de donner une impulsion ori-
ginale et ferme au renouveau thomiste. C’était au contraire
loin de Rome, la ou les préventions contre la scolastique étaient
les plus fortes, qu’il fallait jeter hardiment la semence nouvelle,
pour qu’elle fructifidt et se répandit par le monde.

Fribourg, & la frontiére de deux langues et de deux civilisations,
était un terrain propice pour une telle entreprise. Aussi a-t-on fait
de grands efforts pour y restaurer la scolastique. Mais un pro-
testantisme trop vivant en était peut-étre trop proche.

Louvain, par contre, avait un passé plus glorieux. Jadis elle
avait représenté le catholicisme en face de la Réforme. Son Uni-
versité, qui avait été la premiére a4 condammner Luther, était
en outre la seule Université catholique compléte, pourvue de
toutes ses Facultés. C’est pourquoi Léon XIII, qui avait appris
4 la connaitre lors de sa nonciature & Bruxelles, jeta sur elle son
dévolu,

Restaurée en 1834 par les évéques belges, I’'Université de Lou-
vain avait possédé, au milieu du siécle, une école de philosophie
florissante. Mais son traditionalisme borné avait paru dangereux
a Rome. En 1864, sa carriére fut brisée par une retentissante
condamnation. Depuis lors elle végétait en enseignant un
spiritualisme vague et craintif.

Le choix du pape avait donc de quoi surprendre. Mais cette
déchéance méme servait le plan de Léon XIII. Sur cette table
rase il était plus facile d’édifier la scolastique nouvelle. Aussi,
une année seulement aprés I’Encyclique Aeternt Patris, un bref,



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 144

daté du 25 décembre 1880, demandait-il aux évéques de Belgique
de créer & 1’Université de Louvain une chaire spéciale de philo-
sophie thomiste, accessible & tous les étudiants. Pour faciliter
la diffusion de la doctrine, permission spéciale fut donnée d’en-
seigner en francais.

Cette requéte mit les prélats belges dans un cruel embarras.
Ils craignaient de recommencer ’aventure du traditionalisme
condamné, & un moment ou il était urgent de lutter contre les
tentatives de laicisation scolaire. Aussi cherchérent-ils d’abord
4 temporiser. Mais, menacés de recevoir d’office un religieux
mitré d’Italie, grand clerc en thomisme, ils se hatérent d’obéir au
pape. En juillet 1832, ’abbé Mercier fut nommé par eux « pro-
fesseur de haute philosophie selon saint Thomas » & I’Université
de Louvain.

Dés lors, et pendant vingt-cing ans, I’histoire du renouveau
thomiste se confond avec la carriére du nouveau professeur.
Aussi devons-nous en indiquer les étapes principales.

IT. D&sirt MERcCIER ET 1L’tcoLE DE LoOuUvVaAIN.

Né a Braine-I’Alleud, bourgade du Brabant wallon, en 1851,
le futur cardinal passa toute sa vie dans le diocése de Malines.
Sa famille, d’origine francaise, s’était établie depuis deux siécles
dans ce pays qui avait donné jadis a la scolastique tant de
docteurs illustres.

Désiré Mercier suivit & Malines toute la filiére des études ecclé-
siastiques. Trés tot, il s’intéressa & la philosophie. Mais 1’en-
seignement qu’il re¢ut d’abord ne le laissa guére satisfait. Au
grand séminaire, il se mit A lire la Somme. Et déja il préférait
le thomisme, autour de lui bien décrié, & ce que M. Goyau appelle,
dans son style imagé, « ces batisses composites dans lesquelles cha-
que faiseur de systéme reconnait quelque pierre portant son estam-
pille, et qui, s’ouvrant alternativement & tous les courants d’air,
vacillent sous leur chaotique tourbillon » !

Ordonné prétre en 1874, il fut envoyé par ses supérieurs &
I'Université de Louvain. Saint Thomas n’y était guére pratiqué.
Cependant, cette année-la, le R. P. Lepidi, régent des étu-
des au Collége dominicain, y publiait le premier de ses ouvrages



142 PIERRE JACCARD

d’ontologie thomiste. Mais c’est un livre du Jésuite Kleutgen
qui guida les premiéres recherches de I’étudiant vers les solutions
scolastiques des problémes de la connaissance et de la certitude.

Quoiqu’il en soit, 1l était thomiste convaincu lorsqu’il fut nommé
en octobre 1877 «directevr des philosophes » au petit séminaire
de Malines. Répudiant I’enseignement de ses prédécesseurs, dont
il avait été lui-méme si peu satisfait, il ne craignit pas d’initier
ses jeunes éléves a la philosophie de saint Thomas. Aussi était-il
le plus quéliﬁé, lorsque le cardinal Deschamps fit de lui le titu-
laire de la nouvelle chaire de Louvain.

Tout de suite il prit sa tache & cceur. Pendant les vacances de
1882, il se rendit & Rome pour s’entendre avec le pape et les mai-
tres du thomisme italien. Il soumit alors & Léon XIII son pro-
gramme d’enseignement, qui fut entiérement approuvé.

Parfaire sa culture scientifique était son premier souci. On le
vit, a Paris, suivre les cliniques de Charcot et, & Louvain, fréquenter
les laboratoires de la Faculté des sciences. Cependant il n’attendit
pas pour inaugurer son cours de philosophie thomiste. Dés I'au-
tomne 1882, il convia les étudiants & s’initier & cette doctrine
oubliée.

On alla d’abord par curiosité & ces lecons publiques, malen-
contreusement placées & une heure matinale pour ne pas encom-
brer I’horaire officiel de I’Université. Mais le talent et le zéle du-
nouveau professeur lui valurent tout de suite la sympathie et
la fidélité des étudiants.

Sa tache était écrasante. Il dut construire de toutes piéces son
cours de philosophie, confrontant sans cesse les théories modernes
et les doctrines de saint Thomas. Ainsi il passa en revue la psy-
chologie, la logique, la critériologie, ’ontologie, la morale et méme
le droit naturel.

Mais & lui seul, il ne pouvait cependant pas suffire. Aprés lui
avoir donné, en 1886, une prélature romaine, Léon XIII voulut
lui adjoindre des collaborateurs. En 1838 et 1889 deux brefs
pontificaux demandaient & 1’Université de créer, autour de la
chaire principale de Mercier, un ensemble de cours convergents.
Ce fut lorigine de I’Institut supérieur de philosophie, consacré
en 1894 par un nouveau document romain qui en fut la charte
de fondation.

Quatre disciples de Mgr Mercier enseignérent dés lors auprés de



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L BEGLISE 143

lui dans un édifice nouveau. M. Nys se réserva la cosmologie,
M. de Wulf I'histoire de la scolastique, M. Thiéry la physique,
M. Deploige la sociologie. Un séminaire, portant le nom de
Léon XIII, accueillit les prétres désireux de suivre les cours de
cette école nouvelle. |

En 1894 également, sous les auspices de la Société philoso-
phique de Louvain, fut fondée la Revue néo-scolastique, que
Mgr Mercier dirigea jusqu’en 1906 et dont il fut 'un des princi-
paux collaborateurs. A cette époque il publia son grand Cours
de philosophie dont 1l avait donné déja des autographies. Les
volumes en furent réédités de sept & onze fois jusqu’a maintenant.
La plupart furent en outre traduits en italien, en espagnol, en por-
tugais, en polonais, en allemand et en anglais. Ce cours se compose
de quatre parties : Logique, Ontologie ou Meétaphysique générale,
Psychologie (2 vol.), Critériologie ou théorie générale de la certi-
tude. La cosmologie, la théodicée, la morale et le droit naturel
n’existérent qu’en autographies. A leur place ont été publiés,
en fin de série, une Cosmologie (4 vol.) de M. Nys et une Histoire
de la philosophie médiévale (2 vol.) de M. de Wulf. (1)

Les disciples de Mercier publiérent en méme temps de nom-
breux ouvrages. Citons les théses de Léon de Lantsheer, député
a la Chambre belge, sur Le bien au point de vue ontologique et
moral (1886) et de Léon Noél sur La conscience du libre arbiire
(1899). M. de Wulf inaugura en 1901 et dirigea une collection
réputée de textes et d’études sur Les philosophes belges, ou parut
le célebre ouvrage du R. P. Mandonnet, O.P., sur Siger de
Brabant.

Car D’histoire ne fut pas néghgée a Louvain, malgré le souci
primordial de cette école : 1’élaboration positive du néo-thomisme,
«repensé » pour notre temps. La philosophie kantienne y fut par-
ticulierement étudiée, dans un esprit assez large. En 1913, une
thése de M. Sentroul sur Kant et Aristote mérita d’étre couronnée
par la Kantgesellschaft. (2)

(1) On trouvera la bibliographie compléte des publications de Désiré
Mercier dans le n® d’hommage de la Revue néo-scolastique de philosophie,
mai 1926, pp. 154-162,

(2) La médaille d’or de la Faculté protestante de théologie d’Utrecht
fut décernée, en 1925, au R. P. Friethoff, O. P., pour son travail sur Les
doctrines comparées de Thomas d’Aquin et de Calvin sur la prédestination.



144 PIERRE JACCARD

Toute cette ceuvre de 1’école de Louvain lui valut trés tot une
juste considération dans les milieux philosophiques contem-
porains. Dans les Kantstudien de 1900, Fritz Medicus fit 1’éloge
de la Critériologie de Mgr Mercier.

« Le kantiste, dit-il, est habitué & voir insulter la philosophie
eritique dans les ouvrages thomistes, mais trés rarement il ren-
contre une étude sérieuse de ses problémes. Or nous avons 1c1 un
livre qui, dans toutes ses parties, s’occupe d’une discussion prin-
cipielle et réellement scientifique du kantisme. C’est pourquoi
un livre de ce genre est utile méme au lecteur qui ne peut adopter
les solutions qu’on lui propose... »

En 1901 encore, les Kanistudien analysent I’ceuvre de Louvain —
«das wissenschaftliche Zentrum des heutigen Thomismus»—comme
Pappelait le défunt Rudolf Eucken dans son article au titre fameux:
Thomas von Aquino und Kant, ein Kampf zweier Welten.

Cependant, dans I'Eglise, la jalousie des uns et la timidité
des autres entravaient gravement le développement de ’école
de Louvain. En 1896, Mgr Mercier dut aller & Rome se défendre
contre les intrigues de ses rivaux. On crut un moment qu’il serait
obligé de renoncer & son professorat, quitte & &tre pourvu d’un
poste honorifique et lointain. Mais son ceuvre plaidait pour lui.
Léon XIII, en 1898 et 1900, confondit les adversaires de Mercier
en approuvant pleinement les initiatives du chef de « son Institut ».

Cette crise passée, 'Ecole de Louvain, 4 qui le pape montrait
tant de bienveillance, continua de prospérer. Si bien que son fon-
dateur put se retirer en 1906 sans souci pour ’avenir de son ceuvre.
Nommé par Pie X cardinal-archevéque de I'immense diocése de
Malines, il ne fut plus pour son Ecole qu’un protecteur puissant.

Avec I'année 1906 s’achéve donc la période héroique du néo-
thomisme. On n’ose plus dés lors professer d’autre philosophie
que celle du Docteur Angélique. La scolastique, sinon le thomisme
intégral, a triomphé dans ’Eglise. Mais 'accord parfait était loin
d’étre réalisé sur l'interprétation de la doctrine officielle. Les
succés de Louvain avaient suscité bien des rivalités qui s’ajou-
térent & celles qui divisaient depuis des siécles les grands ordres
religieux, Dominicains, Jésuites et Franciscains. Mais toutes
ces divergences furent dissimulées. Devant le monde, la philo-
sophie catholique se présentera désormais avec une apparence
d’umté et de cohésion qui fera sa force et sa grandeur.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 145

ITL. Saint Taomas, DocTteur commun pE L’Egurisk.

Pendant la seconde période, 1906-1926, une émulation ardente
animera toutes les écoles catholiques, particuliérement celles
des Dominicains. On pourrait appeler cette période «la revanche
des Précheurs ». Petit & petit ils prirent la direction du mouve-
ment néo-thomiste.

Mais ils en profitérent pour abaisser leurs rivaux. A Rome,
des intrigues incessantes s’efforcérent d’imposer a4 I’Eglise non
seulement le thomisme, mais le thomisme dominicain, considéré
comme seul authentique et fécond. Léon XIII et Mgr Mercier
avaient réhabilité saint Thomas. Les Précheurs exhumérent
toute la lignée de ses commentateurs orthodoxes, tous les doc-
teurs illustres ou obscurs de I’Ecole. Un singuler esprit d’étroi-
tesse anima bient6t la philosophie catholique. Le thomisme devint
intransigeant et agressif. Au cardinal Mercier allait succéder bien-
tot le converti de 1906, M. Jacques Maritain. C’est cette seconde
période qu’il nous faut maintenant passer en revue.

Jusqu’en 1914, I’Institut de Louvain ne cessa de se développer.
Ses laboratoires s’enrichirent. Celui de psycho-physiologie —
hélas — devint célébre. Les publications de ses maitres se multi-
plierent. A la Revue néo-scolastique, dirigée dés lors par M. de Wulf,
fut joint un périodique annuel, les Annales de I’ Institut supérieur
de philosophie, dont trois tomes de sept cents pages environ
parurent en 1912, 1913 et 1914.

(C’est alors que survint la guerre. On sait combien Louvain en
souffrit. Le désastre avait été si grand que des années furent néces-
saires pour que 1’Ecole reprit le rang éminent que lui avaient
enlevé ses rivales épargnées par la guerre. En 1920 et 1924, les
Annales publiérent deux volumes. En méme temps apparurent
les Ephemerides theologicae Lovanienses. Présidé par Mgr Deploige,
devenu évéque et sénateur, et illustré par le chanoine Noél, suc-
cesseur de Mgr Mercier comme professeur de philosophie, le foyer
détruit a retrouvé aujourd’hui toute son activité d’antan.

Mais il n’est plus I'unique centre du renouveau thomiste. I’au-
tres Instituts, organisés sur son modéle, & Rome, &4 Paris, & Milan,
a Innsbriick et & Cologne, se sont développés remarquablement.



146 PIERRE JACCARD

Les écoles dominicaines et jésuites rivalisent de zéle. De nom-
breuses revues se sont fondées dans tous les pays catholiques.
Leur influence est si grande qu’une rapide énumération en est
indispensable,

Sous I'influence des successeurs de Léon XIII, Rome devint
un centre thomiste toujours plus important. Les meilleurs spé-
cialistes de I’Eglise furent appelés au College Angélique, 4 1’Uni-
versité Grégorienne et dans les nombreux instituts de la cité
pontificale. L’édition léonine des Opera omnia de saint Thomas
se poursuivit patiemment etavec toujours plus de soin. Aprés les
Commentaires sur Aristote, la Somme théologique en neuf volumes
fut achevée en 1906. On se mit alors & la Somme contre les Gentils,
dont le troisiéme volume, quinziéme de la série, parut en 1926.

C’est I’Académie romaine de saint Thomas qui organisa et
convoqua dans la Ville éternelle la premiére semaine thomiste
de 1923 et le premier congrés thomiste international de 1925. Ainsi
Rome devient aujourd’hui le vrai centre du thomisme, ou tou-
tes les écoles sont représentées. Cette concentration, qui n’exis-
tait guére avant 1906, apparait dans I’énorme publication en
trois volumes, intitulée Xenia Thomustica, éditée par le College
Angélique, & ’occasion du centenaire de 1923, et a laquelle ont
collaboré presque tous les thomistes notoires de la catholicité

A Plaisance, la vieille revue Divus Thomas a repris dés 1924
la publication, interrompue en 1905, de ses volumineux fasci-
cules. A Milan, I’'Institut de philosophie, rattaché & I’Université
catholique du Sacré-Ceeur, publie depuis 1909 une Rivista di
filosofia neo-scolastica.

Prés de Florence, & Quaracchi, enfin, sous la direction du R. P.
Ephrem Longpré, les Fréres Mineurs étudient les grands docteurs
franciscains du moyen age. Ils ont donné une édition critique des
cuvres de saint Bonaventure, universellement qualifiée de modéle
et que surpasse seulement le premier tome, paru récemment,
d’une édition des ceuvres d’Alexandre de Halés, & laquelle ils
mettent tous leurs soins. _

Ainsi I’Ttalie a pris un rang distingué dans I’étude de la sco-
lastique. Tandis qu’en 1874, seule la Scuola catiolica célébrait
par un numéro spécial le sixitme centenaire de la mort du Divin
Docteur, en 1923, lors du sixiéme centenaire de sa canonisation,



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'EGLISE 147

toutes les revues italiennes exaltérent «’eterna giovinezza del
Tomismo » et «l’excellenza dell’Angelica dottrina ». (1)

En Espagne nous trouvons la méme émulation. Les insti-
tutions umniversitaires et publiques récompensent les travaux
des thomistes par des prix importants. A Madrid parait la
Ciencia tomista et la Biblioteca de Tomuistas Espanoles. A Barce-
lone, Estudis franciscans, la belle revue des Capucins et Crite-
rion cherchent & renouer Dantique tradition des scolastiques
catalans,

L’école dominicaine de Fribourg en Suisse fut illustrée par des
thomistes éminents tels que les RR. PP. del Prado, Coconnier,
Weiss, Schwalm, Mandonnet, Gardeil, Sertillanges, etc. La Revue
thomiste émigra en France et fit place a4 une publication de langue
allemande, portant le méme nom que celle de Plaisance, Divus
Thomas.

Aujourd’hui encore, des étudiants étrangers y soutiennent i
I’Université de nombreuses théses sous la direction de professeurs
connus, tels que le R. P. Priimmer, directeur de la collection
Fontes Vitae S. Thomae, le R. P. Marin-Sola, auteur d’un livre
récent sur L’évolution homogéne du dogme catholique, etc.

En Allemagne, les principaux thomistes ont été des historiens,
Depuis la mort du professeur Baeumker, les plus connus sont le
cardinal Ehrle et Mgr Martin Grabmann. Ce dernier, professeur
a 'Université de Munich, a écrit de nombreux ouvrages de wvul-
garisation thomiste (2). Dés 1926, parait a4 Fribourg en Brisgau
une revue trimestrielle de théologie et de philosophie, Scholastik,
rédigée par les Jésuites de Valkenburg en Hollande.

Quant aux Beiirige zur Geschichie der Philosophie des Mouttel-
alters, ils ont donné, depuis 1891, plus d’une centaine de
. monographies, parfois trés étendues, sur la scolastique mé-
diévale.

En Hollande, en Pologne, en Autriche, en Angleterre, en Amé-

(1) Sur la néo-scolastique en Italie, voir I'article du R. P. A. Gemelli,
0. M., recteur de I’Université de -Milan, dans la Revue de philosophie
(Paris) 1920, pp. 263-284.

(2) Nous en citions un I’an passé, traduit en frangais. Voici les trois
derniers : Die Kulturphilosophie des hl. Thomas von Aquin (1925), Thomas
von Aquin, eine Einfiihrung in seine Personlichkeit und Gedankenswelt
(5e éd., 1926), Mittelalterliches Geistesleben (1926).



148 PIERRE JACCARD

rique, etc., de nombreux centres répandent la doctrine de I’Ecole.
On n’en finirait pas de les citer tous. Mentionnons seulement une
société thomiste fondée outre mer en 1926 sous le nom de The
American Catholic Philosophical Assoctation. Elle publiera une
revue trimestrielle, The New Scholasticism, et fera connaitre «ce
que la scolastique peut apporter & la pensée moderne ». Son se-
crétaire, le professeur J. H. Ryan, de I’Université catholique de
Washington, est le plus connu des thomistes américains. Cest
lui qui fut, avec le chanoine Noél, le défenseur principal de la sco-
lastique au congrés international de philosophie de Harvard, en
septembre 1926. (1)

Mais s’il est intéressant de voir le rayonnement universel du
thomisme dans I’Eglise, ce n’est guére que dans les pays latins
que le mouvement a pris une réelle importance. Rome mise &
part, on peut méme le limiter jusqu’ici aux pays de langue fran-
caise. Le francais est si bien la langue du néo-thomisme que cer-
taines revues italiennes et espagnoles lui font une large place,
de préférence au latin. Ce prestige s’explique par le role éminent
des écoles francaises et par I’abondance de leurs publications.
Aussi sommes-nous obligé de consacrer 4 la France un paragraphe
spécial, qui complétera I’exposé trop sommaire que nous faisions
I’an passé de l'activité des thomistes francais de 1906 & 1926.

IV. Lo wfo-scorLasTIQUE EN FRraNCE.

Malgré les efforts de Mgr d’Hulst et de la Société de saint
Thomas d’Aquin, les débuts de la néo-scolastique en France furent
difficiles. Cependant la «fille ainée de I’Eglise » accueillit bientét
le thomisme avec un certain inté1ét. Deés 1906, elle prit une part
toujours plus active A sa restauration. |

Comme ailleurs, les plus érudits et les plus zélés furent les
Péres Dominicains. Cinq d’entre eux ont acquis dans la néo-sco-
lastique une réputation trés grande. Ce sont les RR. PP. A.D. Ser-
tillanges, nommé pour ses travaux sur saint Thomas membre de
PAcadémie des Sciences morales, en 1918 ; A. Gardeil, longtemps
régent des études de la province de France; R. Garrigou-La-

(1) 1l sera question de ce congrés, de la Mediaeval Academy of America,
etc. dans notre prochaine’revue générale sur la scolastique hors de I’Eglise.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 149

grange, professeur a4 1’Angelicum de Rome; P. Mandonnet,
«celui qui, avec le cardinal Ehrle, connait le mieux le moyen age»,
au dire de Ch. V. Langlois, et enfin Th. Pégues, auteur du monu-
mental Commentaire de la Somme, régent des études & 1’école de
théologie de Saint-Maximin (Var).

(C’est dans cette derniére localité que parait, tous les deux mois,
la Revue thomiste, fondée jadis & Fribourg, et dont le sous-titre
paradoxal — « questions du temps présent » — s’accorde mal avec
le contenu. C’est 13, en effet, que refleurissent surtout les séculaires
controverses que Pascal avait, croyait-on, définitivement dis-
créditées !

Mais le principal centre dominicain est le couvent du Saulchoir,
4 Kain, en Belgique. Depuis 1921, un « Institut historique d’études
thomistes » y a été organisé, dont les maitres, les RR. PP. Man-
donnet, Théry, Chenu, Synave, etc., sont bien connus. Ils pu-
blient, tous les trois mois, la Revue des sciences philosophi-
ques et théologiques, actuellement dans sa seiziéme année, et une
collection réputée, la Bibliothéque thomuste.

Cette collection, qui a donné déja huit forts volumes, est pa-
tronnée par la Société thomiste de Paris, qui édite en outre, depuis
1924, un Bulletin thomiste, dirigé par les RR. PP. Mandonnet
et Destrez, O.P. Exclusivement bibliographique, ce bulletin
classe et analyse briévement, tous les deux mois, les principales
publications sur la scolastique et le thomisme. On trouvera aussi
ce répertoire modeéle annexé & la Repue thomiste.

Moins nombreux, les maitres Jésuites ont cependant consacré
d’importantes études & saint Thomas. En 1923, les direc-
teurs de ’Ecole philosophique de Vals-prés-le-Puy (Haute-Loire)
ont fondé les Archives de Philosophie qui paraissent sans pério-
dicité réguliére en volumineux cahiers, dont douze ont attiré
Pattention sur cette publication. Tous ne se rapportent pas direc-
tement au Docteur Angélique, mais le néo-thomisme en est pour-
tant la raison d’étre. Chaque année un cahier spécial est consacré
exclusivement & la bibliographie critique des ouvrages marquants
de I'année précédente. En outre une collection, dite Buibliothéque
des Archives de philosophie, a publié quatre études plus considé-
rables sur le thomisme. Depuis la mort du R. P. Rousselot et du
R. P. Gény, les thomistes les plus connus dela Compagnie de Jésus
sont les RR. PP. Joseph de Tonquédec, dont le cours & I'Institut

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., XV (N 63, 1927). 10



150 PIERRE JACCARD

catholique rallia naguére les auditeurs mondains de M. Bergson,
et P. Descoqs, professeur au scolasticat de Jersey.

Tout en protestant de leur attachement pour le Docteur Com-
mun de I’Eglise, les Jésuites interprétent sa doctrine avec une
liberté qui ne satisfait guére les Dominicains. Aussi leurs contro-
verses sont-elles parfois dépourvues d’aménité. On trouve 1’écho
de ces rivalités dans les revues précédemment citées, qui sont
toutes des organes d’écoles, scrupuleusement fidéles & leur tra-
dition propre.

Un seul périodique important accueille les polémiques et les
opinions opposées des différentes écoles. C’est la Revue de philo-
sophie, fondée en 1900 par les professeurs de 1’Institut catholique
de Paris. Cette revue qui parait tous les deux mois sous la direc-
tion du R. P. Peillaube, doyen de la Faculté de philosophie, donne
actuellement les conférences publiques de cette Ecole et s’intéresse
avec prédilection aux rapports entre le thomisme et les sciences
modernes.

Les deux collections qui complétent cette revue et que dirige
également le doyen Peillaube, la Bibliothéque de philosophie
experimentale (sic) et les Etudes philosophiques, font, depuis
‘quelques années, une place toujours plus grande & saint
Thomas. :

C’est encore le R. P. Peillaube qui préside, avec M11¢ Marie Clé-
ment, professeur & I'Institut catholique, le cercle thomiste fémi-
nin, qui publie depuis 1925 des Cahiers mensuels et qui groupe
les collaboratrices de I’ Initiation & la philosophie de saint Thomas

d’ Aquin, parue en 1926.

Honoré particuliérement dans toutes ces publications, théo-
logiques et philosophiques, le Docteur Angélique se trouve aussi
constamment invoqué dans les revues catholiques plus générales
— Etudes (S.J.), Revue apologétique (S.J.), Nouvelle resue théo-
logique (S.J., Louvain), Revue des jeunes (O. P.), etc. — ou spé-
cialisées dans des domaines tels que la mystique ou les sciences
religieuses — Revue d’ascétique et de mystique (S.J.), La vie spi-
rituelle, ascétique et mystique (0. P.), Revue des sciences religieuses
(Faculté de Strasbourg), Recherches de science religieuse (S.J.),
etc. Mais il serait fastidieux de mentionner ici leur contribution
au néo-thomisme.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 15

Par contre, ce qui est nécessaire, c’est de donner un rapide
apercu de 'immense labeur purement historique qui a été fait
en France depuis vingt ans dans le domaine des philosophies médié-
vales. C’est & ce travail que saint Thomas doit sa réhabilitation
dans les milieux philosophiques. Cependant nous ne pouvons le
faire ic1 que d’une maniére superficielle, car notre principe est de
ne citer que les ouvrages thomistes d’une portée actuelle, dont on
prétend nous imposer les doctrines comme une absolue et im-
muable vérité.

Nous avons déja fait une exception a cette régle en faveur
de la Bibliothéque thomiste du Saulchoir. Aussi devons-nous citer
encore les noms de Pierre Duhem et de M. Etienne Gilson.

Professeur de physique & Bordeaux, le premier s’effor¢a de
venger la science médiévale du discrédit ou elle était tombée.
Son ouvrage classique en plusieurs tomes sur Le systéme du monde
est aujourd’hui critiqué par les thomistes et pillé par M. Rou-
gier. Mais tous s’accordent a le reconnaitre comme un monument
original et une synthése de grande valeur.

Pierre Duhem était catholique déclaré. M. Gilson prétend n’étre
qu’un historien. Cependant le R. P, Rimaud le qualifie de « catho-
lique, mais sans lien avec aucune école ». Directeur de la Biblio-
théque d’historre de la philosophie, il a fondé une collection spé-
ciale, les Etudes de philosophie médiévale, dans lesquelles ont paru
* ses deux ouvrages les plus importants : Lethomisme (1) et La phi-
losophie de saint Bonaventure. Six autres volumes ont paru depuis,
dont trois, dus & M. I’abbé R. Carton, sur Roger Bacon.

Avec le R.P. G. Théry, O. P., M. Gilson vient en outre de lan-
cer une nouvelle publication, les Archives d’histoire docirinale et
littéraire du moyen dge, dont le premier fascicule (1926-1927) n’a
pas moins de 318 pages in-8°.

Enfin, le nouveau professeur de Sorbonne est le principal
collaborateur de la belle Revue d’histoire franciscaine, fondée en
1924, et qui est avec les Etudes franciscaines la plus importante
revue des Fréres Mineurs de France.

Mais nous nous éloignons de notre sujet. Revenons donc du
moyen 4ge A notre siécle, de ’augustinisme franciscain au néo-

(1) Cette Introduction au systéme de saint Thomas d’Aquin parait aujour-
d’hui en troisiéme édition, remaniée et considérablement augmentée.



152 PIERRE JACCARD

thomisme contemporain. Il nous reste & parler de son représentant
le plus connu actuellement, M. Maritain. Quelques indications
sur sa carriére ne seront pas inutiles.

V. M. Jacoues MARITAIN.

Pour beaucoup, M. Maritain incarne, 4 lui seul, la néo-scolastique.
Ainsi, dans une notice qu’il lui consacra récemment, M. Jean
Baruzi ne jugea pas «arbitraire » de limiter & son ceuvre une
enquéte sur la renaissance thomiste. C’est & peine s’il mentionne
en note, le nom du R. P. Garrigou-Lagrange. Celui du cardinal
Mercier n’est méme pas cité ! (1)
~ Voila qui est excessif. Cependant M. Maritain est bien le pre-
mier qui ait su intéresser a la néo-scolastique le public cul-
tivé. C’est lui, en outre, qui a déchainé la «mélée thomiste ».
Ces deux titres en font déja un personnage représentatif. Quant
4 son ceuvre, elle consiste plus en une démolition qu’en une cons-
truction. Mais sa violence et son caractére absolu lui donnent
une originalité, non dépourvue d’intérét.

C’est toutefois par la séduction et le prestige de sa personne
qu'il exerce une véritable influence dans certains -cercles litté-
raires et méme philosophiques. Aussi I’étude de sa biographie
est-elle nécessaire. Les différents milieux qu’il a fréquentés,
les doctrines qu’il a successivement professées, les exaltations
et les déceptions qu’il a connues expliquent son ceuvre passionnée,
agressive et tétue.

Dans cette vie si mouvementée, ses amis veulent voir une mani-
festation de la grice divine. « Il a fallu & Jacques Maritain, dit M.
Georges Bernanos, pour prendre la place qui lui est due, outre
le signe visible de la prédestination la plus haute, cette inlas-
sable patience, ce céleste entétement qui se léve dans ses yeux
comme le reflet d’un autre monde. » (2)

La longue étude biographique quilui a été consacrée par son
ami, le prince Wladimir Ghika, dans la Documentation catholique

(1) Jean Bawruzi, Philosophes et savanis francais du XX¢ siécle. Extraits
et notices. Tome I, chap. IX :J. Maritain et la renaissance thomiste, p.
196-204. 1926.

(2) Nouvelles littéraires, 17 avril 1926, p. 7.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L BGLISE 153

(27 octobre 1923, col. 643-660) est le type idéal de la « biogra-
phie surnaturelle ». Dans une prochaine étude sur ce nouveau
genre de narration historique, nous citerons quelques passages
curieux de cette étrange biographie. Ici nous n’en retiendrons
guére que des dates et des faits.

M. Jacques Maritain est né le 18 novembre 1882. Son pére, avocat
inserit alors au barreau de Paris, était catholique de naissance,
sinon de conviction. Sa mére, fille de Jules Favre, était de con-
fession réformée. Voici comment le prince Ghika qualifie la reli-
gion de Mme Maritain :

« C’est ainsi qu’il a été, par sa mére, rangé au moins nomi-
nalement dans ce protestantisme trés spécial qui fut la religion
officielle et secréte a la fois de la Troisiéme République. Ce pro-
testantisme ou il a été baptisé d’un baptéme douteux (plus tard
renouvelé sous condition) et ou il a été élevé, était de la nuance
dite libérale la plus accentuée. Vidé de presque tout contenu dog-
matique, il se réduisait & une morale d’immanentisme pieux,
avec un impératif auss1 catégorique que fugace, opérant a partir
d’une conscience presque mythologique : en somme une doctrine
suisse digne de trouver faveur en ce siécle suisse qu’a été le XIXe,
1ssu de Rousseau et de Mme de Staél ! »

Dés le college, le petit-fils de Jules Favre eut comme premier
et grand ami le petit-fils de Renan, Ernest Psichari. Le rappro-
chement de ces deux futurs convertis parait au prince Ghika
« une ceuvre surnaturelle préparée a leur insu par la Providence ».
La Grace les aurait voués 4 une « tiche de réparation : restaurer
ce & quoi leurs grands-péres avaient indiiment touché ».

Toute cette biographie est basée sur cette thése fondamentale.
L’auteur voit dans les événements les plus contradictoires la
preuve de cette vocation. Ainsi ’enseignement de Le Dantec,
maitre préféré de Jacques Maritain en Sorbonne, lui apparait « par
certains cOtés comme une préparation providentielle ».

Reconnaissons plutdt dans cet attachement de Maritain pour
Le Dantec la manifestation de ce besoin d’absolu, d’autorité et
de certitude qui le conduira vers la fo1 catholique. Il lui fallait
un systéme doctrinal, positif ou négatif, mais intransigeant et
fermé. Et a cet égard, il n’y a en effet pas loin de Le Dantec 2
saint Thomas d’Aquin.



154 PIERRE JACCARD

En attendant de renconirer le Docteur Angélique, Maritain
poursuit sa recherche passionnée de la certitude. Lors de la
«révolution bergsonienne », il est parmi les plus fervents diseci-
ples du nouveau Maitre. Mais tandis que son ami Charles Péguy
trouvait en Bergson avant tout un libérateur, Jacques Maritain ne
vit enlui qu’un nouveau révélateur d’absolu. Le prince Ghika insiste
avec raison sur la conception paradoxale qu’il se fit du bergso-
nisme. « Atteindre ’absolu» est son unique préoccupation. II
variera sur le mode de connaissance et passera de I'intuition 2
I'intelligence et & la foi. Mais la démarche de son esprit restera
la méme, donnant & sa vie intellectuelle une réelle unité, malgré
Le Dantec, Bergson et saint Thomas !

La seule chose que Maritain apprit de Bergson, c’est qu’il y a
des vérités métaphysiques. Aussi le bergsonisme ne fut-il pour lui
qu'une étape tandis que Péguy y trouva sa philosophie définitive.

Un livre récent des fréres Tharaud, Notre cher Péguy, fait
revivre admirablement I'état d’esprit des étudiants de Sor-
bonne au début de ce siécle et montre 'irréductible opposition
de caractére qui séparera toujours plus Péguy et Maritain. (1)
A la belle et riche personnalité du premier, le futur néo-thomiste
préférera 'orgueil et le dogmatisme borné de Léon Bloy. Clest
qu'une singuliére affinité de tempérament les unissait : méme
besoin d’absolu et de certitudes intellectuelles, méme violence
et méme étroitesse d’esprit; plus tard, méme 1déal monastique et
méme exaltation dans les pratiques de la piété ; enfin, méme absence
de charité chrétienne, chez ces deux hommes «aveuglés par
la lumiére » — selon 'image du docteur Ch. Gillouin.

C’est Léon Bloy quirévélal’Eglise & Jacques Maritain et 4 sa jeune
femme, née israélite. « La sainteté des saints et de I’Eghse fut
pour eux l'argument apologétique par excellence » dit leur bio-
graphe. Du Docteur Angélique il n’était pas encore question
et la conversion du petit-fils de Jules Favre ne fut aucunement
philosophique. Il abjura et regut le baptéme romain, le 11 juin
1906. Léon Bloy fut le parrain des nouveaux convertis, (2)

(1) 2 wvol.,, 1926. — Voir sur J. Maritain plus particuliérement les
pages 60-140 du deuxiéme volume.

(2) On trouvera dans I'Invendable, années 1904-1907 du journal de Léon
Bloy, des extraits de correspondance et le récit de l'abjuration (p. 186).
Voir aussi interview de J. Maritain dans la II® série des Une heure avec...

de F. Lerivre (1924), p. 43.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 155

Peu aprés, Maritain partit pour Heidelberg pourvu d’une bourse
d’études obtenue aprés son agrégation de philosophie en 1905.
Intéressé autant par les sciences que par les lettres — il était
hcencié des deux Facultés de la Sorbonne — il étudia surtout les
théories biologiques de Driesch, dont il tentera plus tard de mon-
trer 'accord avec les 1dées scolastiques.

En 1908, aprés deux ans d’absence, il rentre 4 Paris et publie
son premier article dans la Revue de philosophie sur Le néo-vita-
lisme en Allemagne et le darswinisme.

C’est alors qu’il apprit & connaitre saint Thomas, qui lui fut
révélé par son directeur de conscience, le R. P. Clérissac, O. P.
Cette lecture lui apporta, selon le prince Ghika, «’admiration,
la joie, le sentiment inoubliable de trouver I’équilibre naturel
et surnaturel de la pensée humaine ».

Avec une fougue de néophyte — « qui passera, mon ami, qui
. passera », comme le lui disait un ecclésiastique vénérable, mais
peu perspicace — 1l se mit aussitdta briler ce qu’il avait adoré.
Dans des conférences et articles divers, réunis dans son premier li-
vre, La philosophte bergsonienne (1914), il pressa les catholiques de
choisir entre I'intelligence et I'intuition, saint Thomas et Bergson.

Cet ouvrage fut bien accueilli & Rome, od ’on préparait la mise
a Pindex du philosophe de Dintuition. Maritain, professeur
de philosophie au Collége Stanislas dés 1912, fut promu en 1914,
a la veille de la guerre, 4 la chaire de philosophie moderne de
PInstitut catholique de Paris.

I se consacra dés lors tout entier 4 la critique de la pensée moderne
et, particuliérement, de la philosophie allemande « depuis Luther »,
qu’ll rend responsable de la guerre européenne. Sa réputation
croit sans cesse dans les milieux thomistes. En 1917 et 1918, il
est nommé docteur ad honorem par la S. Congrégation des Etudes
et membre de I’Académie romaine de saint Thomas.

Mais ce n’est que depuis la guerre que son influence devint pré-
pondérante. Il se met & collaborer réguliérement aux revues
catholiques de France: Revue wuniverselle, Revue des jeunes,
Les Leitres, etc. De ces articles, il fait des volumes tels que Ar¢
et scolastiqgue (1920), Théonas (1921), Antimoderne (1922), Saint
Thomas d’ Aquin, apédtre des temps modernes (1924), Réflexions sur
Uintelligence et sur sa vie propre (1924), et enfin Trots réformateurs
(1925).

Tous ces ouvrages ne sont guére qu’'une vulgarisation du tho-



156 PIERRE JACCARD

misme et une critique du modernisme. Cependant il fit ceuvre
plus systématique en entreprenant la publication d’un vaste
manuel de philosophie ad mentem S. Thomae, destiné aux candi-
dats au baccalauréat et qui ne comprendra pas moins de sept
tomes ! L’ Introduction générale et la Petite logique ont déja paru
en 1920 et 1924.

Directeur de la Bibliothéque francaise de philosophie, il s’occupe
activement aussi de la collection du Roseau d’Or. 1l donne de nom-
breuses préfaces aux ouvrages de ses maitres et amis. L’écrivain
Cocteau lui ayant écrit une lettre ouverte sur sa conversion, il
publie en 1926 une Réponse a Jean Cocteau.

Le thomisme de Jacques Maritain est «le plus strict et le plus
intransigeant », dit fort bien le prince Ghika. Il se rattache a la
tradition dominicaine, particuliérement 4 Jean de saint Thomas,
son commentateur préféré. Cependant 11 a subi fortement
Iinfluence des Bénédictins de Solesmes et d’Oosterhout, en
Hollande. Dans ce dernier couvent, il recut en 1912 I’oblature
bénédictine.

La violence de ses polémiques et son intolérance lui ont valu
dans I’Eglise méme beaucoup d’ennemis. Les Jésuites et les Fran-
ciscains ne lui pardonnent pas ses attaques virulentes contre
Duns Scot et Suarez. A Louvain, les directeurs de I'Institut de
philosophie semblent peu satisfaits de son attitude actuelle.

Cependant, quoiqu’en disent certains de ses adversaires, il
n’a pas a craindre un désaveu officiel. A Rome, son crédit parait
stir, malgré sa récente et maladroite intervention en faveur
de Maurras, dont 1l ne sut pas prévoir la condamnation
totale. (1) :

En tous cas, c’est une erreur d’opposer son thomisme a celui
de I'Eglise. Il y a une parfaite conformité entre son attitude et
celle de la curie romaine, bien que celle-ci use d’une prudence
dont il se soucie peu.

Par contre, du cardinal Mercier 4 Jacques Maritain, le tho-
misme a évolué vers un dogmatisme et un absolutisme tou-

(1) Une opinion sur Charles Maurras et le devoir des catholiques, 1926.
— En signe de reconnaissance, une nouvelle publication royaliste, les
Cahiers d’Occident, publiera prochainement un numéro d’Hommages d Jacques
Maritain, orné d’un portrait original,



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L’EGLISE 157

jours plus étroits et agressifs. Mgr Mercier, malgré tout, « aimait
son siécle » (L. Noél). On sait ce que pensent du leur M. Maritain
et ses disciples. Notre conclusion indiquera briévement la dif-
férence.

VI. ConcLusIiON.

Rappelant I’ceuvre de son maitre, M. de Wulf ne craignit pas
d’écrire récemment que «l'idée de Léon XIII serait demeurée
ineflicace s’il n’avait rencontré le seul homme de ce temps qui
fit & méme de la traduire en acte — D. Mercier ».

(C’était méconnaitre un peu l'ceuvre des écoles dominicaines.
On verra plus loin que les Précheurs en manifestérent quelque
impatience. Cependant la thése de M. de Wulf se justifie.

Toute ’autorité du pape et le zéle anonyme des thomistes de
I'Ecole n’auraient pas sufli & surmonter les préventions de ’'Eglise
vis-a-vis de la scolastique. Les 1dées ne se propagent guére d’elles-
mémes. Seule, en I'incarnant, une personnalité de premier plan
pouvait faire revivre cette doctrine oubliée. Sans la passion de
Mgr Mercier, linitiative de Léon XIII n’aurait eu peut-étre
qu'un sucees local et éphémére comme la tentative des Domini-
cains et des Jésuites espagnols et italiens du XVI€ siecle.

Ce qui a manqué & ces derniers, ¢’est un chef, étranger comme
Mgr Mercier aux rivalités des ordres religieux, passionné pour le
thomisme et surtout averti des 1dées et des doctrines de son temps.
(C’est la méconnaissance de la philosophie du monde qui a fait
échouer les thomistes du XVI® siecle dans leur essai de restau-
ration. Or cet écueil, seul D. Mercier eut la volonté et la force
de 1’éviter. On lui reproche aujourd’hui une confiance un peu
naive dans la science et particulierement dans la psychologie
expérimentale. Mais cet effort sincére qu’il fit pour «repenser »
le thomisme et I’enrichir des 1dées modernes les plus avérées fut
la grande raison de son succés. Certes, il critiqua Descartes et
combattit sans relache la pensée de Kant qu’il appelait «le grand
pervertisseur des idées du XIXe¢ siécle ». Mais cette critique n’était
pas aveugle comme celle d’un Maritain.

« Ayons la persuasion, disait-il en 1900, que nous ne sommes
pas seuls en possession de la vérité et que la vérité que nous pos-
sédons n’est pas la vérité entiére. »



458 PIERRE JACCARD

C’est cette attitude qui a permis la restauration du thomisme
au début de notre siécle.

Mais un grave malentendu n’en reste pas moins & sa base.
Mgr Mercier a cru sincérement pouvoir concilier la thomisme et
la science. Or 'impossibilité de cette entreprise est apparue de
plus en plus aux thomistes eux-mémes. C’est cela qui explique
I’évolution de la néo-scolastique. Devant le choix qui devenait
inévitable entre saint Thomas et le monde moderne, les thomistes
ont pris parti pour leur Docteur contre le modernisme tout en-
tier. Ce conflit, aujourd’hui si aigu, on ne le prévoyait guére
dans I’Eglise, au temps du cardinal Mercier. Mais lorsqu’il s’est
mmposé, P’attitude des néo-scolastiques a di changer.

Les Dominicains conviennent déja de cette illusion de Mgr Mer-
cier. Le R. P. de Munnynck, professeur de philosophie a I'Uni-
versité de Fribourg, fit récemment de graves réserves sur ’au-
thenticité du thomisme du Cardinal, dans un périodique litté-
raire, dans lequel on n’aurait d’ailleurs pas attendu ces petits
coups de griffe, la Schweizerische Rundschau :

« Le grand mérite de Mercier, dit-il, se trouve sur le terrain
critériologique. Nous tenons d’autant plus & le signaler qu’en
cette matiére nous sommes loin de partager toutes ses 1dées.
Sa notion de vérité nous parait incompléte et méme dangereuse.
Sa théorie sur la réalité des possibles — ou plutédt sur leur absence
de réalité — a un certain relent de positivisme qui ne mangue
pas d’inquiéter. Comme nous I’écrivait un jour le vénérable comte
Domet de Vorges, Mgr Mercier avait peut-étre trop longtemps
fréquenté Kant pour se soustraire complétement a son influence.
Depuis lors on & mieux fait. » (1)

Ces réserves, a vrai dire, sont noyées sous un flot de louanges
s1 flatteuses méme que le chanoine Noél en fit une copieuse cita-
tion dans le numéro d’hommage de la Revue néo-scolastique de
Louvain. Mais il se garda de reproduire ces quelques lignes,
qui sous-entendent bien des choses. En particulier les six derniers
mots — tn cauda venenum — méritent d’étre soulignés et médités.

Il est incontestable que, depuis vingt ans, on connait mieux
saint Thomas. Des études historiques ont mis en lumiére la genése

(1) 1T mars 1926, p. 725.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L'EGLISE 159

de sa pensée, les idées de ses contemporains et prédécesseurs,
les arguments de ses adversaires. Toutes ces recherches ont d’a-
bord démontré l'antagonisme des conceptions dominicaines,
jésuites et franciscaines du thomisme. Tandis qu’il y a trente
ans, chacun prétendait légitimer sa doctrine particuliére en la
déclarant conforme a saint Thomas, aujourd’hui on se rend mieux
compte de I’hétérogénéité du thomisme, du bonaventurisme, du
scotisme et du suarezisme.

Or cette discrimination minutieuse des philosophies médié-
vales et cette définition nouvelle du thomisme authentique,
c’est-d-dire du thomisme dominicain, a exaspéré les rivalités
d’écoles et accentué l’intransigéance des Précheurs.

Saint Thomas fait maintenant place & ses commentateurs. L’es-
prit de la basse scolastique réapparait. Tout cela ne contribue guére
a rendre le néo-thomisme plus large et plus compréhensif.

D’autre part, lopposition de la scolastique et de la pensée
moderne devient toujours plus absolue. On a, il est vrai, renoncé
a certaines comparaisons trop sommaires entre Kant et saint
Thomas. Mais «les deux mondes » apparaissent toujours moins
conciliables. Dans leur critique, les thomistes sont remontés de
Kant a Descartes, accentuant ainsi I’antagonisme entre le moyen
4ge et I’ére moderne.

La guerre, survenant alors, a exaspéré ce conflit. Tout 'esprit
du néo-thomisme francais s’est envenimé. Luther et Kant ont été
rendus ridiculement responsables de la catastrophe mondiale.
M. G. Goyau qualifie Kant de « vaincu de la guerre » Le thomisme
s’est cru vainqueur de la guerre. On s’est perdu dans des générali-
sations simplistes. Pour toute 1’école de M. J. Maritain, le credo
s’est enrichi d’un certain nombre de formules absurdes, proposées
comme des vérités dogmatiques. Envoici deux qui sont essentielles :

1. Thomisme = catholicisme = esprit latin = classicisme =
ordre, etc. !
2. Modernisme = protestantisme = barbarie « nordique» =

romantisme = révolution, etc. !
Ce fut alors la guerre déclarée a ’hérésie réformée et au moder-
nisme tout entier. Puis la « mélée thomiste »...

En tout cela le thomisme a-t-il dévié ? On serait tenté de le
croire. C’est, par exemple, ce que prétend Ernesto Buonaiuti



160 PIERRE JACCARD

dans son dernier livre, Le modernisme catholique (1). Il oppose
le pontificat clairvoyant de Léon XIII & la « brusque réaction »
de Pie X. Avec le second, aurait débuté un «régime de répression
féroce » qui aurait compromis tous les bienfaits du «régime de
liberté » inauguré par Léon XIII.

Mais ce dernier pontife est le restaurateur du thomisme et cette
entreprise ne saurait &tre qualifiée de tentative de rapprochement
vers la pensée moderne. M. Buonaiuti prévoit 'objection et dis-
tingue «la croisade thomiste préchée par Léon XIII des attitudes
mesquines et haineuses que prit, sous le pontificat de Pie X, le
thomisme dégénéré ».

« Le premier, explique-t-il, eut soin que la culture ecclésias-
tique s’ouvrit prudemment aux directions nouvelles de 'exégése
et de la critique documentaire. Tandis que le second, effrayé a
tort par quelques phrases paradoxales et quelques tendances
individuelles, trop différentes de la pensée orthodoxe, voulut
que la formation du jeune clergé fiit strictement réduite a I’assi-
milation littérale des manuels thomistes, étroits et arriérés. »

A plusieurs reprises, M. Buonaiuti oppose ainsi le thomisme
authentique que voulut restaurer Léon XIII & «la spéculation
anachronique du thomisme desséché » de Pie X et de ses succes-
seurs.

« La véritable apologétique thomiste, dit-il, est bien moins
aride qu’on ne pourrait le croire d’aprés les textes squelettiques
et déformés de la production curiale d’aujourd’hui. »

Cela est parfaitement exact. Mais est-il légitime d’opposer de
cette facon I'inspiration de Léon XIII et celle de Pie X ? Nous
ne le croyons pas. C’est un procédé de polémique trop facile, dont
usent tous les insoumis de I’Eglise. En 1926 encore, le R. P. Des-
coqs, S. J., cherchait 4 expliquer par des conflits de personnalités
romaines les derniéres interventions du magistére ecclésiastique
en faveur du thomisme dominicain. De méme, les catholiques
d’Action frangaise en appellent d’un pape 4 un autre pape !

Cette argumentation nous parait injustifiée dans le cas du
néo-thomisme. La moisson actuelle de violence et de haine était
contenue dans la semence jetée par Léon XIII. C’est pour lutter
contre le modernisme que ce pontife a voulu restaurer saint

(1) 1-vol. in-16 de 205 pages, traduit de I'italien par R. Monnot. 1927.



LA RENAISSANCE THOMISTE DANS L EGLISE 161

Thomas. Par prudence autant que par ignorance, les premiers
thomistes ont dissimulé I’absolu de leur doctrine et son carac-
tére agressif. Mais la logique du systéme les a conduits toujours
plus vers I'autoritarisme et 1’étroitesse. Pie X n’a fait que jeter
le masque en 1907. Et le cardinal Mercier a été 'un des premiers a
exiger le serment anti-moderniste de tous les prétres de son dio-
cése.

Les circonstances troublées de notre temps ont favorisé I’essor
du néo-thomisme. Mais son succés actuel ne saurait durer long-
temps. Il s’en ira avec la mode qui le porte aujourd’hui. Clest
alors qu’apparaitra I'impasse tragique dans laquelle I'Eglise
s’est jetée. Le conflit entre sa doctrine périmée et irréformable
par définition et la pensée moderne croitra sans cesse et fera
sauter un jour le cadre rigide oi elle s’est retranchée. Loin d’avoir
trouvé son salut dans la scolastique, le catholicisme a ajouté un
obstacle de plus sur son chemin.

Car ’Eglise ne peut désormais plus revenir en arriére, comme
le prétendent et I'espérent quelques-uns. (1) Malgré ses ambiguités
voulues et sa prudence, elle s’est engagée définitivement dans une
voie sans issue. C’est pourquoi, non seulement I’Eglise n’a pas
«mieux fait » depuis cinquante ans, mais elle a compromis irré-
médiablement, depuis Léon XIII déja, tout ce qu’il y a en elle
de chrétien au profit d’une doctrine philosophique dont les ori-
gines paiennes se trahissent toujours.

Pierre Jaccarbp.

(1) Dans une note sur L’avenir de saint Thomas d’ Aquin (Europe, 15 janvier
1927, pp. 130-133), M. Jean Prévost se demande par exemple ¢quelle philo-
sophie catholique va succéder au thomisme» !



	Revue générale : La renaissance thomiste dans l'église : du cardinal Mercier à M. Jacques Maritain

