Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1927)

Heft: 63

Artikel: Un moraliste romain : Sénéque
Autor: Favez, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN MORALISTE ROMAIN: SENEQUE

Sénéque est une des personnalités les plus remarquables de
Pantiquité romaine. Depuis I’époque ot 1l a vécu jusqu’a nos jours,
il n’a cessé de compter de nombreux admirateurs et tout autant
de détracteurs. Eloge et blame ont été prodigués a I’écrivain et
au moraliste, & 'homme privé et &4 I’homme public, au précep-
teur et au «ministre» de Néron. Rappeler cela, n’est-ce pas indi-
quer par la-méme 'intérét qu’offre ’étude de la vie, de 'ceuvre
et de la pensée de cet homme ? Cette étude ne saurait trouver
place dans les cadres d’un modeste article de revue, car elle devrait
étre, en méme temps, un exposé de la philosophie stoicienne et
une histoire de cette premiére moitié du premier siécle aprés
Jésus-Christ s1 captivante tant du point de vue des faits histo-
riques que de celul des 1dées morales.

Forcé de me borner, je ne parlerai ici que de Sénéque mora-
histe. (1) Peut-étre pourrai-je montrer, en méme temps, que ces
anciens que d’aucuns croient si loin de nous sont en réalité tout
prés de nous, qu’ils ont encore parfois quelque chose a nous appren-
dre et que ce n’est pas perdre tout a fait son temps que de les
étudier. Mais avant d’aborder mon sujet proprement dit, je
demande la permission de dire quelques mots de la vie de Sénéque,
afin de le mieux placer aux lieux et a ’époque ou il a vécu.

(1) On consultera avec intérét La morale de Sénéque et le néo-stoicisme
{1908), de M. Ch. Burnier, professeur & I'Université de Lausanne, & qui on
doit encore d’autres études sur le néo-stoicisme : Le réle des satires de Perse
dans le développement du néo-stoicisme (1909}, La pédagogie de Sénéque
(1914), et La valeur du témoignage d’ Epiciéte {1925).



104 CHARLES FAVEZ

L. Annaeus Seneca est né, dans les derniéres années avant 1’ére
chrétienne, & Cordoue, dans cette Espagne qui a donné a la litté-
rature latine les poétes Lucain et Martial et le rhéteur Quintilien.
Ses parents étaient fort distingués. Son pére est auteur d’une
histoire de Rome, que nous avons perdue, et d’un ouvrage sur
Ienseignement de 1’éloquence, que nous avons conservé. Tres
attaché au passé, 1l avait la rigueur des principes des vieux
Romains et parfois méme leurs préjugés, ce qui ne I’empéchait pas
d’étre, sur certains points, original et en avance sur son siécle.
(C’était, de plus, suivant la formule consacrée, un bon époux
et un bon pére. La mére du philosophe, Helvie, était une femme
de cceur. Elevée au fond de sa province suivant les graves prin-
cipes des Romains d’autrefois, économe, dépourvue d’ambi-
tion et désintéressée, elle menait une vie simple et pure, con-
trastant singuliérement avec le luxe et les déréglements de tant
de grandes dames d’alors. Elle avait une culture philosophique

ssez rare chez les Romaines.

Mentionnons, 4 c6té de ses parents, une tante de Séneque,
sceur de sa mére, & laquelle 1l était trés attaché, et ses deux fré-
res M. Annaeus Novatus (1) et M. Annaeus Mela, pére de Lucain,
Tous les renseignements que nous a transmis 'antiquité sur
Sénéque et les siens, nous présentent I'image d’une famille heu-
reuse, ol régnait une rare union faite de tendresse et de dévoue-
ment.

Tout jeune, Sénéque vint & Rome dans les bras de sa tante ;
ses parents I’y avaient probablement précédé. 1l y suivit le triple
cycle des études romaines : il prit surtout beaucoup de plaisir a
I’école du rhéteur. Mais il était trop profond pour que l'ensei-
gnement de ’éloquence pit, a elle seule, le satisfaire. Il étudia
la philosophie, et la philosophie le prit tout entier. Il lui resta
fidele toute sa vie ; parfois il semblait s’en écarter et 'oublier ;
il y revenait toujours, et I'on sait que c’est en elle qu’il trouva
le courage de mourir avec sérénité.

L’ardeur qu’il apporta a cette étude et des pratiques d’ascé-

b

tisme auxquelles il se livra & cette époque de sa vie ébranlérent

(1) Adopté par un Gallion, il prit, suivant la coutume romaine, le nom de
son pére adoptif, ¢t c’est sous ce nom et en qualité de proconsul d’Achaie que
nous le trouvons a Corinthe, en 51-52, lorsque les Juifs trainérent saint Paul
a son tribunal, Cf. Actes des Apdtres, xvim, 12-17.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 105

sa santé, Il dut se soigner : 1l alla & Pompé: et probablement en
Egypte, dont les médecins vantaient le climat. Il n’en resta pas
moins maladif toute sa vie.

Rentré 2 Rome vers I’an 31, il remporte au barreau des succés
grandissants, qui lui attirent la jalousie de I’empereur Cahgula.
Par prudence, Sénéque cesse de plaider et se remet aux lettres
et a la philosophie. En méme temps, 1l fréquente le grand monde ;
son ceuvre, pleine de fines remarques psychologiques, prouve
qu’il le connait admirablement. Il lui arrive méme parfois, dans
des ouvrages fort sérieux, d’appuyer, avec une certaine complai-
sance, sur I'immoralité de son siécle, car il sait bien que rien ne plait
tant aux gens du monde que des récits scabreux faits avec esprit.
« Disciple de 'antique sagesse, a-t-on dit de lui, 1] était en méme
temps ’éléve de la société corrompue de son siécle. » (1)

Cette fréquentation du monde, de méme qu’elle ne détournait
pas son esprit des études sérieuses, ne fermait pas non plus son
cceur aux affections du foyer. Il se maria et eut un enfant, qum
mourut en bas Age.

A part ce deuil, Sénéque était en somme heureux. Riche, il
jouissait de la faveur de ces cercles mondains ou se font les répu-
tations ; son renom d’écrivain s’affermissait ; avenmir lui sou-
riait. Tout & coup, un affreux malheur fondit sur lui, qui faillit
briser sa carriére et consumer son génie : il fut impliqué par Mes-
saline dans une affaire d’adultére avec Julhia Livilla, sceur de Cali-
gula et d’Agrippine. L’accusation était-elle fondée ou non ? il
est difficile de le dire. Il semble bien cependant qu’elle était
avant tout un prétexte, et que le but inavoué de Messaline était
de se débarrasser d’'un homme que son prestige et son autorité
semblaient désigner d’avance comme le chef de 'opposition, (2)
Quoi qu’il en soit, il fut jugé par le Sénat et exilé en Corse. C’était
en4l.

Cet exil dura huit ans. Sénéque en fut rappelé en 49 par Agrip-
pine qui, aprés la mort de Messaline, venait d’épouser I’empereur

Claude.
Agrippine lui confia aussitot ’éducation de son fils Domitius

(1) R. Wavrrz, Vie de Sénéque, p. 70.

(2) On me permettra peut-étre de renvoyer les lecteurs que cette question
pourrait intéresser a I’étude que j’ai consacrée a I'exil de Sénéque dans I’Intro-
duction de mon édition de la Consolation a Helvie.



106 CHARLES FAVEZ

Ahenobarbus, qui devait devenir tristement célébre sous le nom
de Néron. Ici commence 1'époque la plus critique de la vie de
Sénéque, qui, il faut bien ’avouer, est loin d’étre exempte de
faiblesses, de compromis, de lachetés méme. Son excuse, c’est la
situation exceptionnellement compliquée dans laquelle 1l se trouve
dés lors placé, et les difficultés qu’il rencontre dans sa charge de
précepteur. :

Les difficultés vinrent d’abord d’Agrippine. Sénéque pensait
que le seul moyen de bien élever Domitius était de cultiver par la
philosophie son 4me et sa conscience. Agrippine s’y opposa : elle
se méfiait de la philosophie et peut-étre méme la méprisait.

Les difficultés vinrent aussi de 1’éléve lui-méme. Cette espéce
d’artiste manqué, qui resta jusqu’a sa mort un cabotin grandilo-
quent et vaniteux, n’était attiré que par les dehors brillants et
factices des choses et éprouvait une invincible répugnance pour
les études abstraites et la méditation.

Enfermé dans les étroites limites d’un enseignement superficiel,
Séneque ne pouvait exercer aucune influence profonde et durable
sur ’aAme mauvaise du « monstre naissant», que d’ailleurs de
redoutables hérédités poussaient au crime. Aussi, quand les
passions indomptables de Néron commencérent de se démasquer,
Sénéque, ainsi que son collégue Burrus, se virent-ils obligés au
triste expédient des demi-mesures. Faire trop sentir le mors a ce
coursier vicieux, c’elit été, leur semblait-il, risquer de se faire
désarconner et exposer Rome 2 la férocité du monstre enfin
débridé. Les concessions de Sénéque et de Burrus s’expliquent
done. Pas toutes cependant : par exemple, lorsqu’ils fermeérent les
yeux sur le meurtre de Britannicus et d’Agrippine, il me semble
qu’ils s’avilissaient moralement et qu’ils perdaient une occasion
d’agir sur Néron. .

Quoi qu’il en soit, la mort de Britannicus, en portant un coup
sensible & la puissance d’Agrippine, augmenta celle de Sénéque,
qui devint ce que nous appellerions, de nos jours, le premier
ministre de Néron. Son ministére dura six ans, de 55-61. Ce furent
des années de prospérité et de paix pour ’empire : anneau d’or
dans la chaine noire de hontes et de servile abaissement qu’avaient
forgée les régnes précédents et que Néron ne tardera pas & repren-
dre. Sénéque réprima, autant qu’il le put, la vénalité, les exac-
tions des publicains, le commerce honteux et criminel des déla-



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 107

teurs ; il accorda aux esclaves le droit de se plaindre en justice de
leurs maitres ; il réduisit le nombre des guerres.

Mais ce bonheur public ne dura pas. Néron contracte d’ignobles
amitiés. Sous l'influence de sa maitresse Poppée, 1l congoit et
exécute ’horrible dessein de tuer sa meére. A cette influence
s’ajoute celle de I'infame Tigellin. Burrus meurt en 62. Tigellin le
remplace. Le Sénat perd sa puissance, s’avilit. Les hontes et les
infamies des régnes de Tibére et de Caligula reviennent. Sénéque
se sent seul : la mort de Burrus a porté un coup terrible 4 son auto-
rité. Il demande & ’empereur 'autorisation de quitter la cour.
L’empereur refuse hypocritement. Sénéque se crée alors une sorte
de demi-retraite, ou 1l travaille et médite ; son intelligence et son
ceeur, éclairés par les expériences variées et douloureuses de sa vie
sl agitée, lul dictent son ceuvre la plus profonde et la plus originale :
les Lettres a Lucilius.

Mais Néron, désireux de se débarrasser de son ancien précep-
teur, en qui il voit un juge de ses cruautés et de ses débauches
monstrueuses, croit lul trouver une complicité dans la conspira-
tion de Pison, en 65, et lui envoie I’ordre de se tuer. Cette mort, si
ferme et si courageuse, a été racontée par Tacite dans une des
plus belles pages de ses Annales. (1)

*

Séneéque, on le sait, est stoicien. Le fondateur du stoicisme est
Zénon, philosophe grec du IVe siécle avant J.-C. Pour Zénon et
ses disciples, I’étre se compose de deux principes : la matiére ou
principe passif, et la qualité ou principe actif, ces deux principes
étant considérés comme corporels et inséparables I'un de 1’autre.
I’univers est le principe passif ; Dieu est le principe actif. Congu
comme un souffle igné, Dieu irradie de son centre primordial situé
quelque part dans I’éther et pénétre I'univers, auquel il s’unit inti-
mement pour le constituer. Dans I’homme, le souffle divin,
I’émanation divine est I’me qui, elle aussi, rayonne de son siége
principal et pénétre tout le corps. Le souffle divin est répandu
plus largement et plus profondément dans les astres et en fait
comme des divinités inférieures. Telle est, en quelques mots,
I'idée que les stoiciens se font de Dieu, du monde et de I’homme.

(1} Tacite, Ann., xv, 60-64&,



108 CHARLES FAVEZ

De cette conception panthéiste résulte 'universelle parenté des
étres et des choses, qui est un des dogmes essentiels du stoicisme.
De plus, I’Ame, étant une émanation divine, tend nécessairement
vers le bien, vers la vertu. Seul, le bien moral est le bien ; seul le mal
moral est le mal ; les autres choses, telles que la maladie, la pau-
vreté, la richesse, etc., ne sont ni des maux ni des biens : ce sont
des choses indifférentes, indifferentia.

Apres Zénon, le stoicisme évolua, et, & ’époque de Séneque, il
avait, pour ainsi dire, abandonné dans son enseignement la méta-
physique et la logique pour ne plus s’occuper que de la morale.
Encore cette morale est-elle avant tout pratique ; elle s’embarrasse
fort peu de théorie ; le but qu’elle se propose est la science de la
vie, et les moyens qu’elle emploie sont la prédication et la direc-
tion. La philosophie ainsi comprise est presque une religion. Le
stoicisme du temps de Sénéque, que I'on appelle le néo-stoicisme,
est bien, en effet, une religion, et, avant que le christianisme
fat venu proclamer & Rome le message de foi, d’espérance
et de charité, c’est le néo-stoicisme surtout qui soutenait les ames
et leur donnait courage et dignité dans un siécle d’effroyable abais-
sement moral. Dédain des honneurs, défiance de soi1, examen de
conscience, élan de I’Ame vers le bien, joies de la conversion et de
Papostolat, ne sont-ce pas la quelques-unes des manifestations les
plus caractéristiques du sentiment religieux en général ? Or, nous les
trouvons précisément dans le néo-stoicisme et aussi, 11 faut
I’ajouter, dans la plupart des autres doctrines philosophiques de
Pépoque.

Mais mon but n’est point de traiter du stoicisme en général, m
méme du stoicisme de Sénéque en particulier. Mon but, je 1’ai dit
au commencement, est d’étudier le moraliste chez Sénéque. Apres
ces indications générales, qui m’ont semblé nécessaires, }’en viens
donc au moraliste, que je laisserai le plus souvent parler lui-méme.
Je dois avouer que je choisirai délibérément les passages ou sont
mis en lumiére les plus beaux principes de sa morale ; la place
me manque pour en exposer les 1mperfections ou les défauts. Je
désire surtout, comme je I’ai déja dit, montrer ce qu’elle a d’admi-
rable encore de nos jours. Je parlerai d’abord de la morale indivi-
duelle, puis de la morale sociale de Sénéque ; ensuite, de son
attitude devant la mort et devant Dieu.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 109

* ¥

Nous I'avons vu, la grande chose pour Sénéque, c’est la vertu,
c’est de travailler & cultiver I’ame ou la raison, ce qui revient au
méme, la raison étant, aux yeux des stoiciens, expression la plus
sublime de I’Ame. Sénéque ne cache pas le mépris ou 1l tient le
corps. Créant entre le corps et I'4me un dualisme qu’ignorait

A

Zénon, 1l les oppose constamment 'un & 'autre : le corps est une
« prison », une « demeure passagere », une «enveloppe», un «poids»;
il Pappelle méme, comme les chrétiens, la « chair »,

Le corps est un supplice pour ’dme et un poids qui la retient atta-
chée, si la philosophie ne la vient soulager en lui découvrant les secrets
de la nature et en la faisant passer de la terre au ciel... Le sage et celu
qui aspire 4 la sagesse, quoiqu’ils soient attachés 4 leurs corps, ne
laissent pas de s’en échapper quelquefois par la meilleure partie et
d’élever en haut toutes leurs pensées... Ils s’accommodent aux choses
de la terre, sachant bien qu’on leur en réserve de meilleures autre part.
Je suis trop grand et destiné & des choses trop grandes pour me rendre
esclave de mon corps ; je ne le regarde que comme une prison dont je

suis environné. (Ep., 65,-16-21). (1)

Il faut done négliger son corps et travailler au perfectionnement
de sa raison : '

Le bonheur supréme de I’homme consiste dans la perfection de sa
raison : elle seule n’avilit pas I’homme, elle seule se tient ferme contre
la fortune. Dans quelque état que I’homme se trouve, s’il la conserve,
elle lui sert de sauvegarde... Celul qui posséde une 4me vertueuse est
égal aux dieux : il tend vers les cieux d’ou il se souvient d’étre descendu,
Ce grand tout dans lequel nous sommes contenus, ne fait qu'un avec
Dieu dont nous sommes les compagnons et les membres. Notre dme est
assez vaste pour le contenir ; son essor pourrait I’élever au ciel, si les
vices ne la ramenaient vers la terre. La nature, en donnant a ’homme
une position droite, une téte levée vers les cieux, lui a donné une dme
capable de s’étendre autant qu’elle veut, de vouloir les mémes choses
que la divinité... Si ¢’était par une vertu étrangére qu’elle s’élevat en
haut, ce serait un travail pénible d’aller au ciel ; mais elle ne fait qu’y
retourner : cette route une fois trouvée, elle y marche avec assurance,
elle méprise tout ce qu’elle rencontre sur la route, elle ne jette pas
méme un coup d’ceil sur I'or et 'argent, ces métaux dignes des ténébres
ol la nature les avait plongés ; elle ne les apprécie pas d’aprés ce vain
éclat qui frappe les yeux des ignorants ; elle sait qu’on les a trouvés

(1) Ep. = Epltres a Lucilius.



110 CHARLES FAVEZ

dans la fange, ot notre cupidité les a démélés pour les déterrer ; elle
sait que les richesses sont placées ailleurs que dans I’endroit ol on les
dépose, que c’est 'dme qui doit étre remplie et non le coffre. (Ep., 92,

2, 30-31.)

Ce travail de perfectionnement moral ne se fait pas sans diffi-

3

culté. Il y a des luttes a4 soutenir contre les vices auxquels nous
sommes tous sujets, quoique nous ayons |’étincelle divine en nous.
Pour que cette lutte soit utile et efficace, il faut avoir une exacte
connaissance de I’ennemi que 1’on a & combattre.

La connaissance de ses fautes est le commencement de la guérison.
(Ep., 28, 9.) La plus grande puissance est de commander & soi-méme.

(Ep., 113, 30.)

Un des meilleurs moyens de se guérir, ¢’est de se retirer dans la
solitude et de se livrer & la méditation :

Le but que vous devez vous proposer en vous retirant loin des
hommes, ce n’est pas de les faire parler de vous ; c’est de vous entre-
tenir avec vous-méme. Et Sénéque ajoute : Que fais-je dans la soli-
tude? Je soigne mon ulcére. (Ep., 68, 6 et 8.)

Ce travail d’introspection, il faut s’y livrer constamment.
Sénéque propose méme un examen de conscience quotidien. Il
éenit :

(’était la pratique de Sextius (1) : ala fin de la journée, retiré dans sa
chembre & coucher, il faiseit subir & son 4me un interrogatoire: «De
quel défaut, disait-il, t’es-tu guérie aujourd’hui? Quelle passion as-tu
combattue? en quoi vaux-tu mieux? » Est-il rien de plus louable, con-
tinue Sénéque, que cette coutume de repasser ainsi sa journée? Quel
sommeil que celui qui succéde & cet examen ! J'exerce de méme sur
moi cette fonction, et je plaide tous les jours & mon propre tribunal.
Quand la lumiére est emportée, quand ma femme, instruite de ma pra-
tique, garde le silence, je passe en revue ma journée ; je reviens sur
toutes mes paroles et mes actions ; je ne me cache rien ; je ne me par-
donne rien. Eh ! pourquoi craindrais-je d’avouer mes fautes, lorsque je
puis me dire : Prends garde de recommencer, je te le passe pour cette
fois. Tu as montré trop d’opinidtreté dans cette dispute. Ne te mesure
plus désormais avec des ignorants ; on ne veut point apprendre, quand
on n’a jamais appris. Tu as repris tel homme avec plus de liberté que

(1) Philosophe romain de I'époque d’Auguste. Voy., sur Sextius et son
école, ANDRE OvLTRAMARE, Les origines de la diatribe romaine, 1926,
p- 153-189.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 114

tu ne devais: tu I’as choqué, au lieu de le corriger. Songe a4 Pavenir
moins si ce que tu dis est vrai, que si celui & qui tu parles est capable
d’entendre la vérité. (De la colére, 111, 36).

Cette lutte que préconise Sénéque contre le mal est pénible sans
doute ; elle est rude. Mais elle a sa récompense : la vertu donne &
I’ame des joies autrement profondes que celles que procurent les
passions :

Les plaisirs mauvais trainent aprés eux le repentir. Ils ne sont pas
durables ; ils ne nous restent point fidéles : méme s’ils ne nous nuisent
pas, 1ls sont fugaces. Seule, la vertu nous donne une joie constante,
sans mélange... Les autres joies ne remplissent point le ceeur ; elles ne
font que dérider le front. (Ep., 27, 2-3, et 23, 3.)

*
* ®

L’homme ne vit pas pour lui-méme. C’est une idée chére aux
stoiciens, et par conséquent a Sénéque, que tous les hommes for-
ment entre eux une grande famille. Cest déja, si I'on veut, I'inter-
nationalisme, mais l'internationalisme fondé sur ’amour :

Nous sommes les membres d’un vaste corps. La Nature, en nous
formant des mémes principes et pour la méme destination, nous a fait
naitre fréres; c’est elle qui nous a inspiré une affection mutuelle et
qui nous a rendus sociables. Ayons donc toujours dans le cceur et dans

la bouche ce vers [de Térence] : Je suis homme ; rien de ce qui touche
I’homme ne m’est indifférent. (Ep., 95, 52-53.)

Ailleurs 1l dit encore :

Ce n’est pas pour un coin de terre que je suis né ; le monde entier,
voild ma patrie. (Ep., 28, 4.)

Séneque semble lui-méme étre pénétré de cette 1dée, quoiqu’on
ait pu parfois lui reprocher d’avoir une morale aristocratique et de
penser surtout & une élite. Il y a un apotre chez Sénéque :

Si je suis heureux d’apprendre, c’est pour instruire les autres. Et
aucune chose ne me procurera de joie, quelque excellente et salutaire
qu’elle soit, si je dois é&tre seul & la savoir. S1’on me donnait la sagesse
sous la condition de la tenir cachée, je refuserais. Il n’y a aucun bien
dont la possession soit agréable, quand on n’a personne avec qui la
partager. (Ep., 6, 4.)

11 dit encore :

Le droit chemin que je n’ai connu que tard et fatigué de mes courses
errantes, je le montre aux autres. Je leur crie : Evitez tout ce qui plait
4 la foule, tout ce que donne la fortune. Vous y voyez des présents ? Ce

sont des piéges. (Ep., 8, 3.)



112 CHARLES FAVEZ

Parler ainsi, ¢’est affirmer la nécessité de ’amour entre les hom-
mes. Sénéque y insiste :

Si vous voulez étre aimé, commencez par aimer. (Ep., 9, 6.) S1 vous
n’avez pas d’autres raisons de faire des progrés dans le chemin de la
sagesse, faites-en du moins pour apprendre & aimer. (Ep., 35, 1.)

Sur I’amitié, en particulier, Sénéque a de belles et profondes
pensées :

Cette amitié vraie, que ne rompt ni ’espérance, ni la crainte, ni le
souci des avantages personnels, cette amitié avec laquelle on meurt,
pour laquelle on meurt. (Ep., 6, 2.)

Pourquoi désirer un ami ?

Pour avoir quelqu’un au chevet duquel, quand 1l est malade, on aille
s’asseoir, quelqu’un qu’on puisse délivrer quand il est environné d’enne-
mis. Celul qui n’a en vue que lui-méme et qui ne recherche Pamitié que
dans cette intention, a des pensées mauvaises. Il finira comme 1l a com-
mencé ; 1l s’est procuré un ami qui puisse lul porter secours contre les
fers : dés que les chaines seront brisées, il disparaitra... Etes-vous pros-
péres? une foule d’amis vous entoure ; étes-vous précipités du faite ou
vous étiez? c’est la solitude... Pourquoi rechercher un ami? afin d’avoir

quelqu’un pour qui mourir. (Ep., 9, 8-10.)

Sénéque va plus loin encore. Il prend la défense d’une classe
d’hommes, que ’on méprisait dans 'antiquité et qu'on ne consi-
dérait trop souvent que comme des bétes de somme : les esclaves.
Il a écrit sur eux une page d’un souffle élevé et d’une généreuse
inspiration, qui est justement célébre, et ou 1l s’adresse & son
ami Lucilius :

J’a1 été heureux d’apprendre par ceux qui viennent d’auprés de toi,
que tu vis familiérement avec tes esclaves : cela est digne d’'un homme
sage et savant comme tu I’es. On dira : Quoi? ce sont des esclaves !
Non, ce sont des hommes! Ce sont des esclaves. Non, plutdt des cama-
rades (1) ! Des esclaves. Non, mais plutét d’humbles amis. Des esclaves !
Non, mais plutot des compagnons d’esclavage, si vous considérez que
nous sommes également sujets au pouvoir de la Fortune. (C’est pour-
quoi je me ris de ceux qui tiennent qu’il est déshonorant de manger a
la mé&me table que son esclave... On se sert d’un proverbe qui conduit
a une pareille arrogance : « Autant de valets, autant d’ennemis.» Ils ne
sont pas nos ennemis, mais nous faisons qu’ils le deviennent. Je ne parle
pomnt de 'inhumanité dont nous usons a leur égard, les traitant comme

(1) Le mot latin (contubernales) signifie exactement « soldats logeant sous
la méme tente »,



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 113

des bétes et non comme des hommes. Je dirai seulement que, quand
nous sommes a table, 'un essuie les crachats, 'autre, tout courbé,
ramasse ce que des gens pleins de vin ont laissé tomber & terre ; 'autre
coupe le gibier et le met en piéces, trouvant adroitement la jointure des
ailes et des cuisses... Ne songez-vous pas que celul que vous appelez
votre esclave tire son origine d’une semblable semence, qu’il jouit
du méme ciel, qu’il respire le méme air, qu’il vit et meurt de méme que
vous. Je ne veux point me jeter dans un champ qui serait trop vaste et
traiter de I'usage que ’on doit faire des esclaves, envers lesquels cer-
tainement nous nous montrons trop arrogants, injurieux et cruels. Je
dirai pourtant mon avis en deux mots : vivez avec votre inférieur,
comme vous voudriez que votre supérieur véclit avec vous.

(Ep., 47, 1-11.)

Il est impossible d’épuiser ici toute la morale sociale de Sénéque.
Ce sujet vaudrait la peine, comme ceux dont il a été question
jusqu’ici, d’étre traité a fond et pour lui-méme. Je continue done
a faire un choix. Voyons, par exemple, quelle doit étre, dans la
pensée du moraliste romain, 'attitude de la société vis-a-vis de
ceux qui lui nuisent. Faut-il punir les criminels ou, d’une fagon
générale, ceux qui font le mal ? Oui, sans doute. Mais dans quel
esprit ? C’est ici, en particulier, que lopinion de Sénéque est
intéressante et vaut la peine d’étre étudiée. Il écrit : W

La loi, en punissant les injures, s’est proposé trois buts, auxquels
le souverain doit tendre pareillement : ¢’est ou de corriger le coupable,
ou de rendre les autres meilleurs par I'exemple de son chitiment, ou de
rendre la sécurité aux citoyens, en retranchant les méchants de la société.
Vous corrigerez plus facilement les coupables par un chitiment plus
doux : on observe mieux sa conduite, quand on y trouve encore quelque
chose d’intact ; on n’épargne plus son honneur, lorsqu’il est totalement
perdu... Quant aux mceurs publiques, la modération dans les chatiments
est plus propre & les corriger. La multitude des coupables accoutume a
e devenir ; la létrissure est moins sensible, quand elle est plus com-
mure : la sévérité méme perd son principal avantage ; sa continuité la
rend moins imposante. La clémence du souverain rend les fautes plus
honteuses ; et la punition parait bien plus grave, quand elle est infligée
par un juge porté a la douceur. (De la clémence 1, 22, 1-3.) (1)

Sénéque revient encore ailleurs sur cette idée que la punition
doit servir & guérir le coupable :

Il vaut mieux remettre dans sa route un homme qui s’égare, que
de le chasser avec brutalité. Il faut donc corriger celul qui péche, soit

(1) 11 peut étre intéressant de remarquer que le traité De la clémence, d’ou
est tiré ce passage, est dédié & Néron.



114 CHARLES FAVEZ

par les remontrances, soit par la force, soit avec douceur, soit avec
gévérité ; il faut le rendre meilleur tant pour lui-méme que pour les
autres, je ne dis pas sans chitiments mais sans colére. Quel médecin,
en effet, se met en colére contre son malade? (Dela colére, 1,14,3 a15,1.)

Les chAtiments ne sont & mes yeux que des remédes. ({bid., I, 16, 1.)

Aussi ne s’étonnera-t-on pas que Sénéque n’envisage la peine de
mort que quand le mal est invétéré chez un homme, que son unique
motif de faire le mal est le plaisir de le faire ; et que la corruption
est tellement enracinée en lui qu’elle ne peut disparaitre qu’avec
lui.

Il est une autre question encore sur laquelle Sénéque a exprimé
une opinion singuliérement juste et profonde, qui n’a rien perdu,
hélas ! de son actualité : je veux dire la guerre. On sait qu’il s’est
élevé, lui Romain, contre les jeux de gladiateurs. A plus forte
raison, la guerre lui répugne-t-elle. Les grands conquérants, les
« verseurs » de sang, il les compare & des bétes fauves. Il a composé
tout un traité sur la clémence, qu’il a dédié & Néron, comme nous
Pavons vu plus haut. Le prince suivant son cceur est celur qui est
clément et ne verse pas le sang. Dans une de ses tragédies, il fait
dire & un de ses personnages :

Quiconque exerce paisiblement le pouvoir et, maitre de la vie
d’autrui, conserve des mains innocentes et ne souille pas de rang 'em-
pire qu’il gouverne, va au ciel aprés une longue vie heureuse, ou descend,
heureux, dans I’Elysée ou régne la joie pour y exercer les fonctions de
juges. O vous, qui que vous soyez, qui régnez, abstenez-vous de répandre
le sang humain : vos crimes sont jugés plus sévérement que ceux des
autres hommes. (Hercule furieuz, 739 sqq.)

Pour bien apprécier les jugements de Sénéque sur la guerre, 1l
convient de se rappeler qu’il est Romain, c¢’est-a-dire d’une des
nations les plus militaires, les plus militaristes, les plus impéria-
listes de 'antiquité. On n’en admirera que davantage I’énergique
hardiesse du passage suivant, écrit vers la fin de sa vie :

La démence ne régne pas chez les seuls particuliers ; elle s’est empa-
rée de nations entiéres. Nous punissons les homicides et les meurtres
particulier : mais les guerres, mais les crimes commis contre des nations
sont glorieux ! Des crimes sont autorisés par des décrets du Sénat et la
volonté du peuple ; on commande a la nation ce qu'on défend aux
citoyens. Des actions punies de la peine capitale quand elles se com-
mettent en secret, obtiennent la louange quand ceux qui les font sont
revétus de I'uniforme de général. Des hommes, les plus doux des étres



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 115

se plaisent a s’entr’égorger, a se faire des guerres, a les transmettre par
héritage a leurs enfants, tandis que la paix régne entre les bétes sau-
vages privées du don de la parole. (Ep., 95, 30-31.)

*
* x

Telle est I'attitude de Sénéque devant quelques-uns des pro-
blémes que posent la vie et la société humaines. Voyons mainte-
nant quelle est son attitude devant le probléme angoissant de la
mort. Il s’en est toujours occupé et préoccupé. Gaston Boissier a
dit avec raison que «la philosophie de Sénéque n’est en grande
partie qu'une préparatton & la mort». Dans presque tous ses
ouvrages, il lutte contre la crainte de la mort, ce qui contribue a
leur donner un accent de gravité profonde. Cette préoccupation
s’accroit encore chez lui des mnécessités tragiques d’un siécle
comme celui de Caligula et Néron, ou le caprice d’un prince, qui
n’est trop souvent qu’un monstre d’arbitraire et de cruauté, peut
brusquement précipiter n’importe qui dans la mort. La crainte de
la mort, remarque Sénéque, empoisonne la vie ; 1l faut s’y préparer
par la méditation philosophique ; ¢’est 'affaire de toute la vie :

Toute la vie, il faut apprendre 4 mourir. (De la bridveté de la vie,
7, 4.) C’est une chose importante, et qu’il faut du temps pour apprendre,
que de s’en aller avec résignation quand arrive I'heure inévitable.
(Ep., 30, 4.)

Mais comment apprendre & mourir ? D’aprés Sénéque 1l faut
s’habituer 4 voir la mort telle qu’elle est :

Elle n’est point une punition, mais comme une loi de la nature (1).
(Consolation a Helote, 13, 3.)

S’adressant & la mort elle-méme, 1l lui dit :

Enléve tout cet appareil sous lequel tu te caches et terrifies les
insensés : tu es la mort, cette mort que derniérement a méprisée mon
esclave. (Ep., 24, 14.) '

D’ailleurs, ne mourons-nous pas tous les jours ?

Ce n’est pas la mort, mais la pensée de la mort que nous craignons.
(Ep., 30, 17). Disons-nous souvent: Il faut mourir. (Questivns naturelles,

V1, 32, 12.)

(1) Nous avons ici, pour le dire en passant, un des nombreux exemples de
cette flagrante opposition qui existe entre la doctrine de Sénéque et le dogme
chrétien, opposition qui ruine complétement la légende, si longtemps popu-
laire, d’un Sénéque chrétien. Cf. saint Paul, Epitre aux Romains, vi, 23.



116 , CHARLES FAVEZ

Ainsi nous arriverons & ne pas craindre la mort :

C’est une bien petite chose que la vie de ’homme, mais ¢’est une
grande chose que le mépris de cette vie. (Ibid., VI, 32, 4.)

Sénéque a joint 'action i la parole ; il s’est efforcé de se préparer
4 la mort :

Je dis & part moi : « Tout ce que nous avons témoigné jusqu’ici par
nos paroles ou nos actions n’est encore rien ; ce ne sont que des talents
d’esprit légers et trompeurs. C’est & la mort que je verrai le profit que
Jaurai fait ; c’est pourquoli je me prépare sérieusement i ce jour-la,
auquel je pourrai juger, sans nulle obscurité, si j’a1 eu la vertu sur les
lévres ou dans le cceur, et si tant de paroles hardies que j’ai prononcées
contre la Fortune n’étaient point des productions de la vanité et de la
dissimulation... Examine toute ta vie, et tu trouveras qu’il n’y a que
la mort seule qui puisse juger de ce que tu es. Oui, je le dis, les discus-
sions, les doctes conversations et les préceptes des sages ne sont pas
une preuve de la force de I’dme ; les plus timdes parlent quelquefois
hardiment ; on connaitra par quel ressort tu auras agi lorsque tu
rendras Desprit : J'accepte volontiers cette condition, ]e n’appréhende
point ce jugement (Ep., 26, 5-6.) (1).

Ces belles et fermes pensées, cette attitude courageuse provien-
nent-elles de la croyance

3

a 'immortalité ? On serait tenté de le
croire. Sénéque ne dit-1l pas quelque part :

Lorsque arrivera le jour qui doit séparer ce mélange de divinité et
d’humanité, je laisserai ce corps ou je I’ai trouvé et je me rendrai chez
les dieux... Cette vie mortelle n’est que le prélude d’une vie plus longue
et plus fortunée. Tout I’espace qui s’écoule depuis 'enfance jusqu’a la
vieillesse n’est qu’une préparation pour un autre enfantement de la
nature. Une autre origine, un autre ordre de choses nous attend ; nous
ne sommes encore en état de soutenir que de loin la splendeur du ciel...
Ce que vous redoutez comme le dernier de vos jours est celui de votre
naissance a la vie éternelle. (Ep., 102, 22-26).

(C’est bien la, semble-t-il, affirmation de I'immortalité. Mais,
en réalité, Sénéque n’est pas toujours aussi affirmatif. A coté de
pages comme celle que je viens de citer, d’une inspiration presque
chrétienne, i1l y en a d’autres ot il exprime son incertitude, d’autres
méme ou il présente la mort comme la fin de tout. Ne nous éton-
nons pas de ces contradictions : elles sont assez fréquentes chez

(1) Nous avons vu plus haut que Sénéque a tenu parole et qu’il est mort
avec courage et sérénité.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 117

Sénéque. D’ailleurs, on chercherait vainement chez lui, comme chez
les autres philosophes grecs et romains, cette sereine certitude avec
laquelle les apotres de Jésus-Christ parlent des espérances éter-
nelles, et quand Sénéque traite de 'immortalité, c’est, suivant sa
propre expression, comme d’un « joli réve » propre a le consoler.

J'arrive maintenant 4 la derniére partie de cette étude : quelle
1dée Sénéque se fait-il de Dieu et des devoirs de I’homme envers
Dieu ? (1) Sénéque — c’est du moins 'impression qui, pour moi,
se dégage de la lecture de ses ceuvres — a une 4me religieuse. Il a,
4 un haut degré, le sens de I'infini, du mystére, du divin. Il y a de
lui, sur la nature et la grandeur et les lois mystérieuses de la nature,
de bien belles pages empreintes d’émotion et de poésie, par exem-
ple celle-c1 :

L’univers, lorsque pendant la nuit 1l répand tous ses feux, lorsqu’on
voit briller cette multitude d’étoiles de tous cotés, ne fixe-t-il pas tous
les regards? Voyez comment tous ces astres roulent au-dessus de votre
téte, comment leur mouvement rapide se déguise sous I’apparence de
Pinaction et de I'tmmobilité ! combien d’effets produits par cette nuit
qui ne nous sert qu'a compter et a distinguer les jours ! quelle foule
d’événements s’y développent en silence ! quelle immense suite de des-
tinées fait éclore un terme marqué! Tous ces corps de feu, qui ne
paraissent a vos yeux qu’une belle décoration, sont tous en action. Car
ne croyez pas qu’il n’y en ait que sept en mouvement et que les autres
solent attachés a la voite céleste j; nous n’apercevons les révolutions
que d’un petit nombre d’entre eux, mais il y a d’autres divinités (2)
innombrables qui vont et viennent sans cesse 4 des distances infinies
de notre vue ; et, méme parmi celles qui nous permettent de les voir,
la plupart ont une marche inconnue et nous cachent leurs révolutions.

(Des bienfats, IV, 23, 2-4.)

Ne sent-on pas, méme & travers 'imperfection de la traduction,
ce qu’il y a de vraie poésie, ce qu’il y a de sens du mystére des
mondes dans un morceau comme celui qu’on vient de lire P

(1) Ou les dicux, car, tout en croyant & un Dieu, créateur et monarque de
l'univers, les stoiciens admettaient, comme une concession aux croyances
populaires, les dieux du polythéisme, qu'ils considéraient, ainsi que les astres,
comme des sortes de divinités inférieures.

(2) Les astres. Voyez la note précédente sur les dieux.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xv (N° 63, 1927). 8



118 CHARLES FAVEZ

On le voit, Sénéque a certainement le sens du grand et du mys-
tére. On ne s’étonnera pas qu’il ait beaucoup parlé de Dieu. Sans
doute, pour lui comme pour tous les stoiciens, la divinité se
confond, ainsi que j’ai tenté de le montrer plus haut, avec 'univers
auquel elle s’incorpore pour le constituer ; sans doute, dans sa
pensée, Dieu c’est tout & la fois le Créateur, la Providence, le
Destin, la Nature ; sans doute, en un mot, sa conception stoicienne
de Dieu est celle d’'un Dieu impersonnel. Mais son sens religieux est
tel qu’il ne peut se contenter, pour ainsi dire, du vague de cette
impersonnalité, que son cceur, sinon son intelligence, sent souvent
le besoin de quelque chose qui ne soit pas une froide conception
de 'esprit, et qu’il en arrive parfois a4 parler de Dieu comme d’un
étre personnel, vivant, infiniment bon, agissant en dehors de
nous et en nous, ayant pour les hommes, ses enfants, un amour de
pére, si bien qu’involontairement certaines de ses paroles nous font
penser & 'Evangile. Quelques citations le prouveront.

Nous n’avons, estime Sénéque, qu’une connaissance imparfaite
de la nature ; nous ne pénétrons que dans le vestibule du temple ;
Dieu seul en connait le sanctuaire.

Dieu n’est pas seulement I’omniscience. Il nous suit dans notre
vie quotidienne ; 1l est le témoin de nos actes :

Vis avec les hommes comme si Dieu te voyait (Ep., 10, 5.) (1).

Mais 1l fait plus, 11 nous soutient et nous fortifie :

Dieu est prés de toi, 1l est avec toi, il est en toi. Oui, un souffle
sacré (2) est en nous, observateur de ce que nous pensons et faisons, soit
bien soit mal. Homme de bien, nul ne peut I’étre sans Dieu. C’est lui
qui nous inspire les pensées magnifiques et sublimes. Il y a certainement
un Dieu dans tout homme de bien ; mais quel est ce Dieu? nul ne peut
le dire. Si vous passez dans une forét peuplée de vieux arbres d’une
hauteur extraordinaire, dont les branches, étendues les unes sur les
autres, vous dérobent la vue du ciel, la hauteur de ces arbres, le silence
du lieu, et cette ombre s1 vaste et si épaisse au milieu de la plaine, vous
font connaitre qu’il y a un Dieu... S1 vous remarquez un homme intré-
pide dans les dangers, invincible aux plaisirs, heureux dans I’adversité,
tranquille au milieu de la tempéte et qui voit les hommes au-dessous
de lui et les dieux & ses cotés, n’aurez-vous point quelque vénération

(1) Cette phrase pourrait peut-&tre signifier aussi: « Vis avec les hommes
dans la pensée que Dieu te voit. »

(2) Allusion a I’Ame qui, nous ’avons vu plus haut, est une émanation du
feu divin.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 119

pour lui? Ne direz-vous pas : cela est trop grand et trop relevé pour que
rien de semblable se puisse trouver dans un si petit corps? Une force
divine lui est venue d’en haut. Une chose si grande ne saurait sub-
sister sans l’assistance de quelque divinité. (Ep., 41, 2 sqq.)

Dieu ne se contente pas de nous fortifier, 1l nous protége :

L’on est str de la protection des dieux, quand on est en paix avec
sor-méme. (Ep., 110, 1.)

Et la-dessus Sénéque cite, en paraissant la faire sienne, ’opi-
nion de certains philosophes qui assignent & chaque homme un
dieu pour surveillant, nous dirions de nos jours un ange gardien.

Il est un caractére de la Divinité sur lequel Sénéque insiste
beaucoup : celui de la providence. Il a méme écrit sur ce sujet un
de ses traités philosophiques intitulé : De la Providence ou Dot
viennent les malheurs aux gens de bien s’tl y a une Providence ?
Dans son traité Des bienfaiis, d’une composition malheureusement
si indigeste mais qui contient des beautés de premier ordre, il dit
entre autres :

Lors du premier établissement des choses, quand les dieux dispo-
salent toutes les parties de I'univers, ils s’occupérent aussi de nous,
et 'homme ne fut point un objet indigne de leurs soins. Ne croyons
donc pas qu’ils ne parcourent les espaces que pour eux-mémes, ou pour
étaler leur ouvrage ; nous faisons nous-mémes partie de cet ouvrage...
L’ordre de I'univers prouve assez que le bonheur de ’homme n’a pas
été le dernier soin des dieux. (Des bienfatts, VI, 23.)

Mais, pour la question qui nous occupe, je ne saurais mieux faire
que d’emprunter quelques citations au traité De la Providence :

L’homme de bien ne diffétre de Dieu que par la durée ; il est son
disciple, son rival (1), son véritable fils : mais cet auguste pére, inflexible
sur la pratique des vertus, éléve rudement ses enfants ; ¢’est un pére
de famille sévére. Lors donc que vous verrez des hommes vertueux et
agréables a la divinité travailler, suer, se fatiguer, tandis que les mé-
chants nagent dans la joie et la volupté, songez que nous voulons de la
retenue dans nos enfants, tandis que nous permettons la licence & ceux
de nos esclaves. Ainsi Dieu n’éléve pas I’homme de bien dans la mol-
lesse ; il I’éprouve, il I’endurcit, il le prépare pour lui-méme. (De la
Providence, 1, 5-6.)

{1) Nous voyons encore ici un exemple de ces différences fonciéres qui,
malgré une ressemblance superficielle, séparent la doctrine de Sénéque de
celle du christianisme,



120 CHARLES FAVEZ

Dans un autre passage du traité De la Providence, Sénéque dit

encore :

Voyez quelle différence entre I’amour des péres et celui des méres
pour leurs enfants! Les premiers les arrachent impitoyablement au
sommeil pour les appliquer de bon matin & 1’étude ; ils ne les laissent
pas oisifs méme les jours de vacances ; ils aiment a les voir en sueur et
quelquefois a voir couler leurs larmes. La mére, au contraire, les réchauffe
dans son sein ; elle veut qu’ils se reposent a I’ombre, qu’ils ne pleurent
jamais, qu’on ne les chagrine pas, qu’on écarte d’eux la fatigue. Dieu a
pour ’homme de bien un cceur de pére, une affection male et vigou-
reuse. Qu’il s’exerce, dit-il, 4 la douleur et aux pertes ! C’est ainsi qu’il
acquerra la véritable force. Un bonheur soutenu ne résiste a4 aucune
attaque, mais I’habitude de lutter avec le malheur rend ’homme insen-
sible et invulnérable : tombe-t-il ? il combat & genoux. (De la Prooi-
dence, 2, 5-6.)

La bonté divine s’exerce méme & I’égard des méchants :

Semblables a de tendres péres, les dieux ne cessent de combler de
leurs bienfaits ceux-ld mémes qui en méconnaissent les auteurs ; ils
répartissent également leurs dons sur les nations et les peuples : dousés
de la seule puissance de faire le bien, ils versent & propos les pluies sur
la terre, ils indiquent le temps par le cours des astres, ils adoucissent
la rigueur des hivers et des étés par les haleines des zéphirs, ils suppor-
tent, paisibles et propices, les égarements des mortels infortunés.
(Des bienfaits, V11, 31, 4.)

Quelle devra é&tre I'attitude de 'homme envers une divinité qui
Ientoure de sa protection, qui lui prodigue les preuves de sa provi-
dence et de sa bonté ? Puisque Dieu aime ’homme, I’homme peut
donc lui adresser des requétes. Dans un passage de son traité Des
bienfaits, ou 1l s’éléve contre la conception épicurienne d’un Dieu
égoiste et indifférent au sort de ’humanité, Sénéque s’écrie :

Ceux qui raisonnent ainsi n’entendent donc pas les voix suppliantes
des mortels, ni cette multitude de voeux publics et particuliers adressés
aux dieux, de toutes parts, les mains étendues vers le ciel? Comment
les hommes se seraient-ils accordés dans ce délire universel d’invoquer
des divinités sourdes, des dieux impuissants, s’ils n’avaient éprouvé
de leur part des bienfaits? (Des bienfaits, IV, 4, 2.)

I’homme ne devra pas s’en tenir & des requétes. Puisque Dieu
est plein de bonté, ’homme devra lui marquer et sa reconnais-
sance et son adoration. Mais comment l'adorera-t-il ? ou plutét



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 124,

oti ’adorera-t-il ? Sera-ce dans des temples ? Non, répond Sénéque,
les temples ne sont point nécessaires :

Le monde entier, voila le temple des dieux immortels, le seul digne
de leur grandeur et de leur magnificence. (Des bienfaits, VIL, 7, 3.)

Il va méme plus loin. Ne croirait-on pas entendre la voix d’un
chrétien dans le fragment suivant d’une ceuvre perdue, fragment
que nous a conservé Lactance (Instttutions divines, VI, 25, 3)

Ce n’est point par des sacrifices et des flots de sang qu’il faut honorer
Dieu, mais par une Ame pure, par une volonté bonne et vertueuse. Ce
ne sont pas des temples qu’il faut lui élever en amassant pierres sur
pierres : C’est dans son propre ceceur que chacun doit lui batir un
temple.

Je viens d’écrire le mot : chrétien ; en effet, cette 1dée si élevée
de la religion ne fait-elle pas penser & saint Paul écrivant aux
chrétiens de Corinthe : « Ne savez-vous pas que vous étes le temple

de Dieu et que I’Esprit de Dieu habite en vous ? » (I Cor. 111, 16.)

Il est temps de terminer et de conclure. Je n’a1 présenté qu'un
des cotés de la personnahté de Sénéque, en parlant du moraliste,
et, méme en restreignant ainsi le sujet, je n’ai fait que Ieffleurer.
Mais cette étude, si superficielle qu’elle ait été forcément, et surtout
les citations que j’ai faites auront prouvé, je 'espére, que je n’avais
peut-é&tre pas tort de dire,en commencant, que les anciens ne sont pas
st loin de nous qu’on se plait parfois a le croire et qu’ils ont encore
quelque chose & nous apprendre. Cela est vrai en particulier de
Sénéque qui, si j’ose ainsi parler, est un des plus « modernes »
parmi les anciens. Voici, en effet, pour me résumer, ce que nous
ont appris les pages que nous venons de feuilleter, comme en cou-
rant, dans I’ceuvre considérable du grand moraliste romain.

Méprisant son corps et les vanités passagéres, ’homme doit
tendre avant tout 4 son perfectionnement moral en apprenant a
connaitre ses défauts et ses vices et & s’en corriger.

Membre d’un vaste corps, qui est le monde entier, I’homme ne
saurait vivre pour lui seul : il appartient & ’humanité ; ’amour
doit étre le lien qui unit les hommes entre eux.



122 CHARLES FAVEZ

Mortel, I’homme doit constamment penser & la mort et travailler,
toute sa vie, & vaincre la crainte de la mort.

Objet de la providence divine, I’homme doit marquer & la Divi-
nité une reconnaissance et une adoration qui s’expriment non par
des témoignages extérieurs, mais par les dispositions profondes de
son étre moral.

L’idéal, on le voit, est grand et élevé. Il mérite d’arréter 'atten-
tion dix-neuf siécles encore aprés la mort de Sénéque. Si belle que
soit cette morale, elle n’est évidemment pas parfaite. On peut
reprocher & Sénéque de fonder sa morale sur un principe qui, si on
Panalyse un peu profondément, se trouve é&tre ’orgueil ; on peut
lui reprocher d’étre souvent inconséquent, par exemple de procla-
mer parfois la nécessité du secours divin et d’affirmer le plus sou-
vent que ’homme peut se passer de ce secours ; on peut lui repro-
cher de méconnatire la faiblesse humaine et de proposer 4 I’homme
un idéal moral qu’il ne saurait atteindre par ses propres forces ;
on peut lui reprocher, enfin, quand il nous parle de Dieu, de rester
dans les généralités, dans le vague, et, malgré plusieurs belles
pages ou vibre un sentiment vraiment religieux, de nous présenter
un Dieu impersonnel, qui n’est guére qu'une abstraction philoso-
phique parlant & I'intelligence bien plus qu’au cceur.

Tous ces reproches sont vrais, certes, mais ils s’adressent autant
4 la doctrine stoicienne qu’a Sénéque lui-méme. Aussi bien,
n’insistons pas. Admirons ce qu’il y a de vraiment grand et de
vraiment beau dans cette morale, et n’oublions pas qu’elle a aidé
& vivre et & mourir, & une époque d’effroyable corruption, une élite
de nobles Ames.

Sénéque était un homme : ne lui demandons pas plus que
I’homme ne peut donner. Seul, un é&tre divin a pu montrer tout le
mal et apporter le reméde parfait, d’une part en projetant une
lumiére impitoyable dans les retraites ténébreuses du cceur hu-
main et de ’autre en révélant, sur une croix sanglante, I'ineffable
mystére d’une Rédemption divine.

Cuarres FavEez.



	Un moraliste romain : Sénèque

