
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 63

Artikel: Un moraliste romain : Sénèque

Autor: Favez, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE

Sénèque est une des personnalités les plus remarquables de

l'antiquité romaine. Depuis l'époque où il a vécu jusqu'à nos jours,
il n'a cessé de compter de nombreux admirateurs et tout autant
de détracteurs. Eloge et blâme ont été prodigués à l'écrivain et

au moraliste, à l'homme privé et à l'homme public, au précepteur

et au «ministre» de Néron. Rappeler cela, n'est-ce pas indiquer

par là-même l'intérêt qu'offre l'étude de la vie, de l'œuvre
et de la pensée de cet homme Cette étude ne saurait trouver
place dans les cadres d'un modeste article de revue, car elle devrait
être, en même temps, un exposé de la philosophie stoïcienne et
une histoire de cette première moitié du premier siècle après
Jésus-Christ si captivante tant du point de vue des faits
historiques que de celui des idées morales.

Forcé de me borner, je ne parlerai ici que de Sénèque moraliste.

(1) Peut-être pourrai-je montrer, en même temps, que ces

anciens que d'aucuns croient si loin de nous sont en réalité tout
près de nous, qu'ils ont encore parfois quelque chose à nous apprendre

et que ce n'est pas perdre tout à fait son temps que de les

étudier. Mais avant d'aborder mon sujet proprement dit, je
demande la permission de dire quelques mots de la vie de Sénèque,
afin de le mieux placer aux lieux et à l'époque où il a vécu.

(1) On consultera avec intérêt La morale de Sénèque et le néo-stoïcisme

(1908), de M. Ch. Burnier, professeur à l'Université de Lausanne, à qui on
doit encore d'autres études sur le néo-stoïcisme : Le rôle des satires de Perse
dans le développement du néo-stoïcisme (1909), La pédagogie de Sénèque
(1914), et La valeur du témoignage d'Epictète (1925).



104 CHARLES FAVEZ

L. Annaeus Seneca est né, dans les dernières années avant l'ère
chrétienne, à Cordoue, dans cette Espagne qui a donné à la
littérature latine les poètes Lucain et Martial et le rhéteur Quintilien.
Ses parents étaient fort distingués. Son père est l'auteur d'une
histoire de Rome, que nous avons perdue, et d'un ouvrage sur
l'enseignement de l'éloquence, que nous avons conservé. Très
attaché au passé, il avait la rigueur des principes des vieux
Romains et parfois même leurs préjugés, ce qui ne l'empêchait pas
d'être, sur certains points, original et en avance sur son siècle.

C'était, de plus, suivant la formule consacrée, un bon époux
et un bon père. La mère du philosophe, Helvie, était une femme
de cœur. Elevée au fond de sa province suivant les graves principes

des Romains d'autrefois, économe, dépourvue d'ambition

et désintéressée, elle menait une vie simple et pure,
contrastant singulièrement avec le luxe et les dérèglements de tant
de grandes dames d'alors. Elle avait une culture philosophique

ssez rare chez les Romaines.
Mentionnons, à côté de ses parents, une tante de Sénèque,

sœur de sa mère, à laquelle il était très attaché, et ses deux frères

M. Annaeus Novatus (1) et M. Annaeus Mela, père de Lucain.
Tous les renseignements que nous a transmis l'antiquité sur
Sénèque et les siens, nous présentent l'image d'une famille
heureuse, où régnait une rare union faite de tendresse et de dévouement.

Tout jeune, Sénèque vint à Rome dans les bras de sa tante ;

ses parents l'y avaient probablement précédé. Il y suivit le triple
cycle des études romaines : il prit surtout beaucoup de plaisir à

l'école du rhéteur. Mais il était trop profond pour que
l'enseignement de l'éloquence pût, à elle seule, le satisfaire. Il étudia
la philosophie, et la philosophie le prit tout entier. Il lui resta
fidèle toute sa vie ; parfois il semblait s'en écarter et l'oublier ;

il y revenait toujours, et l'on sait que c'est en elle qu'il trouva
le courage de mourir avec sérénité.

L'ardeur qu'il apporta à cette étude et des pratiques d'ascétisme

auxquelles il se livra à cette époque de sa vie ébranlèrent

(1) Adopté par un Gallion, il prit, suivant la coutume romaine, le nom de
son père adoptif, et c'est sous ce nom et en qualité de proconsul d'Achaïe que
nous le trouvons à Corinthe, en 51-52, lorsque les Juifs traînèrent saint Paul
à son tribunal. Cf. Actes des Apôtres, xvm, 12-17.



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE 105

sa santé. Il dut se soigner : il alla à Pompei et probablement en

Egypte, dont les médecins vantaient le climat. Il n'en resta pas
moins maladif toute sa vie.

Rentré à Rome vers l'an 31, il remporte au barreau des succès

grandissants, qui lui attirent la jalousie de l'empereur Caligula.
Par prudence, Sénèque cesse de plaider et se remet aux lettres
et à la philosophie. En même temps, il fréquente le grand monde ;

son œuvre, pleine de fines remarques psychologiques, prouve
qu'il le connaît admirablement. Il lui arrive même parfois, dans
des ouvrages fort sérieux, d'appuyer, avec une certaine complaisance,

sur l'immoralité de son siècle, car il sait bien que rien ne plaît
tant aux gens du monde que des récits scabreux faits avec esprit.
« Disciple de l'antique sagesse, a-t-on dit de lui, il était en même

temps l'élève de la société corrompue de son siècle. » (1)
Cette fréquentation du monde, de même qu'elle ne détournait

pas son esprit des études sérieuses, ne fermait pas non plus son

cœur aux affections du foyer. Il se maria et eut un enfant, qui
mourut en bas âge.

A part ce deuil, Sénèque était en somme heureux. Riche, il
jouissait de la faveur de ces cercles mondains où se font les
réputations ; son renom d'écrivain s'affermissait ; l'avenir lui
souriait. Tout à coup, un affreux malheur fondit sur lui, qui faillit
briser sa carrière et consumer son génie : il fut impliqué par
Messaline dans une affaire d'adultère avec Julia Livilla, sœur de Caligula

et d'Agrippine. L'accusation était-elle fondée ou non il
est difficile de le dire. Il semble bien cependant qu'elle était
avant tout un prétexte, et que le but inavoué de Messaline était
de se débarrasser d'un homme que son prestige et son autorité
semblaient désigner d'avance comme le chef de l'opposition. (2)

Quoi qu'il en soit, il fut jugé par le Sénat et exilé en Corse. C'était
en 4L

Cet exil dura huit ans. Sénèque en fut rappelé en 49 par Agrippine

qui, après la mort de Messaline, venait d'épouser l'empereur
Claude.

Agrippine lui confia aussitôt l'éducation de son fils Domitius

(1) R. Waltz, Vie de Sénèque, p. 70.
(2) On me permettra peut-être de renvoyer les lecteurs que cette question

pourrait intéresser à l'étude que j'ai consacrée à l'exil de Sénèque dans
l'Introduction de mon édition de la Consolation à Helvie.



106 CHARLES FAVEZ

Ahenobarbus, qui devait devenir tristement célèbre sous le nom
de Néron. Ici commence l'époque la plus critique de la vie de

Sénèque, qui, il faut bien l'avouer, est loin d'être exempte de

faiblesses, de compromis, de lâchetés même. Son excuse, c'est la
situation exceptionnellement compliquée dans laquelle il se trouve
dès lors placé, et les difficultés qu'il rencontre dans sa charge de

précepteur.
Les difficultés vinrent d'abord d'Agrippine. Sénèque pensait

que le seul moyen de bien élever Domitius était de cultiver par la

philosophie son âme et sa conscience. Agrippine s'y opposa : elle

se méfiait de la philosophie et peut-être même la méprisait.
Les difficultés vinrent aussi de l'élève lui-même. Cette espèce

d'artiste manqué, qui resta jusqu'à sa mort un cabotin grandiloquent

et vaniteux, n'était attiré que par les dehors brillants et
factices des choses et éprouvait une invincible répugnance pour
les études abstraites et la méditation.

Enfermé dans les étroites limites d'un enseignement superficiel,
Sénèque ne pouvait exercer aucune influence profonde et durable
sur l'âme mauvaise du « monstre naissant », que d'ailleurs de

redoutables hérédités poussaient au crime. Aussi, quand les

passions indomptables de Néron commencèrent de se démasquer,
Sénèque, ainsi que son collègue Burrus, se virent-ils obligés au
triste expédient des demi-mesures. Faire trop sentir le mors à ce

coursier vicieux, c'eût été, leur semblait-il, risquer de se faire
désarçonner et exposer Rome à la férocité du monstre enfin
débridé. Les concessions de Sénèque et de Burrus s'expliquent
donc. Pas toutes cependant : par exemple, lorsqu'ils fermèrent les

yeux sur le meurtre de Britannicus et d'Agrippine, il me semble

qu'ils s'avilissaient moralement et qu'ils perdaient une occasion

d'agir sur Néron.
Quoi qu'il en soit, la mort de Britannicus, en portant un coup

sensible à la puissance d'Agrippine, augmenta celle de Sénèque,

qui devint ce que nous appellerions, de nos jours, le premier
ministre de Néron. Son ministère dura six ans, de 55-61. Ce furent
des années de prospérité et de paix pour l'empire : anneau d'or
dans la chaîne noire de hontes et de servile abaissement qu'avaient
forgée les règnes précédents et que Néron ne tardera pas à reprendre.

Sénèque réprima, autant qu'il le put, la vénalité, les exactions

des publicains, le commerce honteux et criminel des delà-



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 107

teurs ; il accorda aux esclaves le droit de se plaindre en justice de

leurs maîtres ; il réduisit le nombre des guerres.
Mais ce bonheur public ne dura pas. Néron contracte d'ignobles

amitiés. Sous l'influence de sa maîtresse Poppée, il conçoit et
exécute l'horrible dessein de tuer sa mère. A cette influence

s'ajoute celle de l'infâme Tigellin. Burrus meurt en 62. Tigellin le

remplace. Le Sénat perd sa puissance, s'avilit. Les hontes et les

infamies des règnes de Tibère et de Caligula reviennent. Sénèque

se sent seul : la mort de Burrus a porté un coup terrible à son autorité.

Il demande à l'empereur l'autorisation de quitter la cour.
L'empereur refuse hypocritement. Sénèque se crée alors une sorte
de demi-retraite, où il travaille et médite ; son intelligence et son

cœur, éclairés par les expériences variées et douloureuses de sa vie
si agitée, lui dictent son œuvre la plus profonde et la plus originale :

les Lettres à Lucilius.
Mais Néron, désireux de se débarrasser de son ancien précepteur,

en qui il voit un juge de ses cruautés et de ses débauches

monstrueuses, croit lui trouver une complicité dans la conspiration

de Pison, en 65, et lui envoie l'ordre de se tuer. Cette mort, si
ferme et si courageuse, a été racontée par Tacite dans une des

plus belles pages de ses Annales. (1)

Sénèque, on le sait, est stoïcien. Le fondateur du stoïcisme est

Zenon, philosophe grec du IVe siècle avant J.-C. Pour Zenon et
ses disciples, l'être se compose de deux principes : la matière ou
principe passif, et la qualité ou principe actif, ces deux principes
étant considérés comme corporels et inséparables l'un de l'autre.
L'univers est le principe passif ; Dieu est le principe actif. Conçu

comme un souffle igné, Dieu irradie de son centre primordial situé
quelque part dans l'éther et pénètre l'univers, auquel il s'unit
intimement pour le constituer. Dans l'homme, le souffle divin,
l'émanation divine est l'âme qui, elle aussi, rayonne de son siège

principal et pénètre tout le corps. Le souffle divin est répandu
plus largement et plus profondément dans les astres et en fait
comme des divinités inférieures. Telle est, en quelques mots,
l'idée que les stoïciens se font de Dieu, du monde et de l'homme.

(1) Tacite, Ann., xv, 60-64.



108 CHARLES FAVEZ

De cette conception panthéiste résulte l'universelle parenté des

êtres et des choses, qui est un des dogmes essentiels du stoïcisme.
De plus, l'âme, étant une émanation divine, tend nécessairement

vers le bien, vers la vertu. Seul, le bien moral est le bien ; seul le mal
moral est le mal ; les autres choses, telles que la maladie, la
pauvreté, la richesse, etc., ne sont ni des maux ni des biens : ce sont
des choses indifférentes, indifferentia.

Après Zenon, le stoïcisme évolua, et, à l'époque de Sénèque, il
avait, pour ainsi dire, abandonné dans son enseignement la
métaphysique et la logique pour ne plus s'occuper que de la morale.
Encore cette morale est-elle avant tout pratique ; elle s'embarrasse

fort peu de théorie ; le but qu'elle se propose est la science de la

vie, et les moyens qu'elle emploie sont la prédication et la direction.

La philosophie ainsi comprise est presque une religion. Le
stoïcisme du temps de Sénèque, que l'on appelle le néo-stoïcisme,
est bien, en effet, une religion, et, avant que le christianisme
fût venu proclamer à Rome le message de foi, d'espérance
et de charité, c'est le néo-stoïcisme surtout qui soutenait les âmes

et leur donnait courage et dignité dans un siècle d'effroyable
abaissement moral. Dédain des honneurs, défiance de soi, examen de

conscience, élan de l'âme vers le bien, joies de la conversion et de

l'apostolat, ne sont-ce pas là quelques-unes des manifestations les

plus caractéristiques du sentiment religieux en général Or, nous les

trouvons précisément dans le néo-stoïcisme et aussi, il faut
l'ajouter, dans la plupart des autres doctrines philosophiques de

l'époque.
Mais mon but n'est point de traiter du stoïcisme en général, ni

même du stoïcisme de Sénèque en particulier. Mon but, je l'ai dit
au commencement, est d'étudier le moraliste chez Sénèque. Après
ces indications générales, qui m'ont semblé nécessaires, j'en viens
donc au moraliste, que je laisserai le plus souvent parler lui-même.
Je dois avouer que je choisirai délibérément les passages où sont
mis en lumière les plus beaux principes de sa morale ; la place
me manque pour en exposer les imperfections ou les défauts. Je
désire surtout, comme je l'ai déjà dit, montrer ce qu'elle a d'admirable

encore de nos jours. Je parlerai d'abord de la morale individuelle,

puis de la morale sociale de Sénèque ; ensuite, de son
attitude devant la mort et devant Dieu.



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 109

Nous l'avons vu, la grande chose pour Sénèque, c'est la vertu,
c'est de travailler à cultiver l'âme ou la raison, ce qui revient au

même, la raison étant, aux yeux des stoïciens, l'expression la plus
sublime de l'âme. Sénèque ne cache pas le mépris où il tient le

corps. Créant entre le corps et l'âme un dualisme qu'ignorait
Zenon, il les oppose constamment l'un à l'autre : le corps est une
« prison », une « demeure passagère », une «enveloppe», un «poids» ;

il l'appelle même, comme les chrétiens, la « chair ».

Le corps est un supplice pour l'âme et un poids qui la retient
attachée, si la philosophie ne la vient soulager en lui découvrant les secrets
de la nature et en la faisant passer de la terre au ciel... Le sage et celui
qui aspire à la sagesse, quoiqu'ils soient attachés à leurs corps, ne
laissent pas de s'en échapper quelquefois par la meilleure partie et
d'élever en haut toutes leurs pensées... Ils s'accommodent aux choses
de la terre, sachant bien qu'on leur en réserve de meilleures autre part.
Je suis trop grand et destiné à des choses trop grandes pour me rendre
esclave de mon corps ; je ne le regarde que comme une prison dont je
suis environné. (Ep., 65, 16-21). (1)

Il faut donc négliger son corps et travailler au perfectionnement
de sa raison :

Le bonheur suprême de l'homme consiste dans la perfection de sa
raison : elle seule n'avilit pas l'homme, elle seule se tient ferme contre
la fortune. Dans quelque état que l'homme se trouve, s'il la conserve,
elle lui sert de sauvegarde... Celui qui possède une âme vertueuse est
égal aux dieux : il tend vers les cieux d'où il se souvient d'être descendu.
Ce grand tout dans lequel nous sommes contenus, ne fait qu'un avec
Dieu dont nous sommes les compagnons et les membres. Notre âme est
assez vaste pour le contenir ; son essor pourrait l'élever au ciel, si les
vices ne la ramenaient vers la terre. La nature, en donnant à l'homme
une position droite, une tête levée vers les cieux, lui a donné une âme

capable de s'étendre autant qu'elle veut, de vouloir les mêmes choses

que la divinité... Si c'était par une vertu étrangère qu'elle s'élevât en
haut, ce serait un travail pénible d'aller au ciel ; mais elle ne fait qu'y
retourner : cette route une fois trouvée, elle y marche avec assurance,
elle méprise tout ce qu'elle rencontre sur la route, elle ne jette pas
même un coup d'œil sur l'or et l'argent, ces métaux dignes des ténèbres
où la nature les avait plongés ; elle ne les apprécie pas d'après ce vain
éclat qui frappe les yeux des ignorants ; elle sait qu'on les a trouvés

(1) Ep. Epîtres à Lucilius.



110 CHARLES FAVEZ

dans la fange, où notre cupidité les a démêlés pour les déterrer ; elle
sait que les richesses sont placées ailleurs que dans l'endroit où on les

dépose, que c'est l'âme qui doit être remplie et non le coffre. (Ep., 92,
2, 30-31.)

Ce travail de perfectionnement moral ne se fait pas sans
difficulté. Il y a des luttes à soutenir contre les vices auxquels nous
sommes tous sujets, quoique nous ayons l'étincelle divine en nous.
Pour que cette lutte soit utile et efficace, il faut avoir une exacte
connaissance de l'ennemi que l'on a à combattre.

La connaissance de ses fautes est le commencement de la guérison.
(Ep., 28, 9.) La plus grande puissance est de commander à soi-même.
(Ep., 113, 30.)

Un des meilleurs moyens de se guérir, c'est de se retirer dans la
solitude et de se livrer à la méditation :

Le but que vous devez vous proposer en vous retirant loin des

hommes, ce n'est pas de les faire parler de vous ; c'est de vous entretenir

avec vous-même. Et Sénèque ajoute : Que fais-je dans la
solitude? Je soigne mon ulcère. (Ep., 68, 6 et 8.)

Ce travail d'introspection, il faut s'y livrer constamment.
Sénèque propose même un examen de conscience quotidien. Il
écrit :

C'était la pratique de Sextius (1) : à la fin de la journée, retiré dans sa
chtmbre à coucher, il faispit subir à son âme un interrogatoire: «De

quel défaut, disait-il, t'es-tu guérie aujourd'hui? Quelle passion as-tu
combattue? en quoi vaux-tu mieux? » Est-il rien de plus louable,
continue Sénèque, que cette coutume de repasser ainsi sa journée? Quel
sommeil que celui qui succède à cet examen J'exerce de même sur
moi cette fonction, et je plaide tous les jours à mon propre tribunal.
Quand la lumière est emportée, quand ma femme, instruite de ma
pratique, garde le silence, je passe en revue ma journée ; je reviens sur
toutes mes paroles et mes actions ; je ne me cache rien ; je ne me
pardonne rien. Eh pourquoi craindrais-je d'avouer mes fautes, lorsque je
puis me dire : Prends garde de recommencer, je te le passe pour cette
fois. Tu as montré trop d'opiniâtreté dans cette dispute. Ne te mesure
plus désormais avec des ignorants ; on ne veut point apprendre, quand
on n'a jamais appris. Tu as repris tel homme avec plus de liberté que

(1) Philosophe romain de l'époque d'Auguste. Voy., sur Sextius et son
école, André Oltramare, Les origines de la diatribe romaine, 1926,
p. 153-189.



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE Hl
tu ne devais : tu l'as choqué, au lieu de le corriger. Songe à l'avenir
moins si ce que tu dis est vrai, que si celui à qui tu parles est capable
d'entendre la vérité. (De la colère, m, 36).

Cette lutte que préconise Sénèque contre le mal est pénible sans
doute ; elle est rude. Mais elle a sa récompense : la vertu donne à

l'âme des joies autrement profondes que celles que procurent les

passions :

Les plaisirs mauvais traînent après eux le repentir. Ils ne sont pas
durables ; ils ne nous restent point fidèles : même s'ils ne nous nuisent
pas, ils sont fugaces. Seule, la vertu nous donne une joie constante,
sans mélange... Les autres joies ne remplissent point le cœur ; elles ne
font que dérider le front. (Ep., 27, 2-3, et 23, 3.)

*

L'homme ne vit pas pour lui-même. C'est une idée chère aux
stoïciens, et par conséquent à Sénèque, que tous les hommes
forment entre eux une grande famille. C'est déjà, si l'on veut,
l'internationalisme, mais l'internationalisme fondé sur l'amour :

Nous sommes les membres d'un vaste corps. La Nature, en nous
formant des mêmes principes et pour la même destination, nous a fait
naître frères j c'est elle qui nous a inspiré une affection mutuelle et
qui nous a rendus sociables. Ayons donc toujours dans le cœur et dans
la bouche ce vers [de Terence] : Je suis homme ; rien de ce qui touche
l'homme ne m'est indifférent. (Ep., 95, 52-53.)

Ailleurs il dit encore :

Ce n'est pas pour un coin de terre que je suis né ; le monde entier,
voilà ma patrie. (Ep., 28, 4.)

Sénèque semble lui-même être pénétré de cette idée, quoiqu'on
ait pu parfois lui reprocher d'avoir une morale aristocratique et de

penser surtout à une élite. Il y a un apôtre chez Sénèque :

Si je suis heureux d'apprendre, c'est pour instruire les autres. Et
aucune chose ne me procurera de joie, quelque excellente et salutaire
qu'elle soit, si je dois être seul à la savoir. Si l'on me donnait la sagesse
sous la condition de la tenir cachée, je refuserais. Il n'y a aucun bien
dont la possession soit agréable, quand on n'a personne avec qui la
partager. (Ep., 6, 4.)

Il dit encore :

Le droit chemin que je n'ai connu que tard et fatigué de mes courses
errantes, je le montre aux autres. Je leur crie : Evitez tout ce qui plaît
à la foule, tout ce que donne la fortune. Vous y voyez des présents Ce

sont des pièges. (Ep., 8, 3.)



112 CHARLES FAVEZ

Parler ainsi, c'est affirmer la nécessité de l'amour entre les hommes.

Sénèque y insiste :

Si vous voulez être aimé, commencez par aimer. (Ep., 9, 6.) Si vous
n'avez pas d'autres raisons de faire des progrès dans le chemin de la

sagesse, faites-en du moins pour apprendre à aimer. (Ep., 35, 1.)

Sur l'amitié, en particulier, Sénèque a de belles et profondes
pensées :

Cette amitié vraie, que ne rompt ni l'espérance, ni la crainte, ni le
souci des avantages personnels, cette amitié avec laquelle on meurt,
pour laquelle on meurt. (Ep., 6, 2.)

Pourquoi désirer un ami

Pour avoir quelqu'un au chevet duquel, quand il est malade, on aille
s'asseoir, quelqu'un qu'on puisse délivrer quand il est environné d'ennemis.

Celui qui n'a en vue que lui-même et qui ne recherche l'amitié que
dans cette intention, a des pensées mauvaises. Il finira comme il a
commencé ; il s'est procuré un ami qui puisse lui porter secours contre les
fers : dès que les chaînes seront brisées, il disparaîtra... Etes-vous
prospères? une foule d'amis vous entoure ; êtes-vous précipités du faîte où
vous étiez? c'est la solitude... Pourquoi rechercher un ami? afin d'avoir
quelqu'un pour qui mourir. (Ep., 9, 8-10.)

Sénèque va plus loin encore. Il prend la défense d'une classe

d'hommes, que l'on méprisait dans l'antiquité et qu'on ne
considérait trop souvent que comme des bêtes de somme : les esclaves.

Il a écrit sur eux une page d'un souffle élevé et d'une généreuse
inspiration, qui est justement célèbre, et où il s'adresse à son
ami Lucilius :

J'ai été heureux d'apprendre par ceux qui viennent d'auprès de toi,
que tu vis familièrement avec tes esclaves : cela est digne d'un homme
sage et savant comme tu l'es. On dira : Quoi? ce sont des esclaves

Non, ce sont des hommes! Ce sont des esclaves. Non, plutôt des camarades

(1) Des esclaves. Non, mais plutôt d'humbles amis. Des esclaves

Non, mais plutôt des compagnons d'esclavage, si vous considérez que
nous sommes également sujets au pouvoir de la Fortune. C'est pourquoi

je me ris de ceux qui tiennent qu'il est déshonorant de manger à

la même table que son esclave... On se sert d'un proverbe qui conduit
à une pareille arrogance : «Autant de valets, autant d'ennemis.» Ils ne
sont pas nos ennemis, mais nous faisons qu'ils le deviennent. Je ne parle
point de l'inhumanité dont nous usons à leur égard, les traitant comme

(1) Le mot latin (contubernales) signifie exactement « soldats logeant sous
la même tente ».



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE H3

des bêtes et non comme des hommes. Je dirai seulement que, quand
nous sommes à table, l'un essuie les crachats, l'autre, tout courbé,
ramasse ce que des gens pleins de vin ont laissé tomber à terre ; l'autre
coupe le gibier et le met en pièces, trouvant adroitement la jointure des

ailes et des cuisses... Ne songez-vous pas que celui que vous appelez
votre esclave tire son origine d'une semblable semence, qu'il jouit
du même ciel, qu'il respire le même air, qu'il vit et meurt de même que
vous. Je ne veux point me jeter dans un champ qui serait trop vaste et
traiter de l'usage que l'on doit faire des esclaves, envers lesquels
certainement nous nous montrons trop arrogants, injurieux et cruels. Je

dirai pourtant mon avis en deux mots : vivez avec votre inférieur,
comme vous voudriez que votre supérieur vécût avec vous.
(EP., 47, 1-11.)

Il est impossible d'épuiser ici toute la morale sociale de Sénèque.
Ce sujet vaudrait la peine, comme ceux dont il a été question
jusqu'ici, d'être traité à fond et pour lui-même. Je continue donc
à faire un choix. Voyons, par exemple, quelle doit être, dans la
pensée du moraliste romain, l'attitude de la société vis-à-vis de

ceux qui lui nuisent. Faut-il punir les criminels ou, d'une façon
générale, ceux qui font le mal Oui, sans doute. Mais dans quel
esprit C'est ici, en particulier, que l'opinion de Sénèque est
intéressante et vaut la peine d'être étudiée. Il écrit :

La loi, en punissant les injures, s'est proposé trois buts, auxquels
le souverain doit tendre pareillement : c'est ou de corriger le coupable,
ou de rendre les autres meilleurs par l'exemple de son châtiment, ou de

rendre la sécurité aux citoyens, en retranchant les méchants de la société.
Vous corrigerez plus facilement les coupables par un châtiment plus
doux : on observe mieux sa conduite, quand on y trouve encore quelque
chose d'intact ; on n'épargne plus son honneur, lorsqu'il est totalement
perdu... Quant aux mœurs publiques, la modération dans les châtiments
est plus propre à les corriger. La multitude des coupables accoutume à

le devenir ; la flétrissure est moins sensible, quand elle est plus
commune : la sévérité même perd son principal avantage ; sa continuité la
rend moins imposante. La clémence du souverain rend les fautes plus
honteuses ; et la punition paraît bien plus grave, quand elle est infligée

par un juge porté à la douceur. (De la clémence I, 22, 1-3.) (1)

Sénèque revient encore ailleurs sur cette idée que la punition
doit servir à guérir le coupable :

Il vaut mieux remettre dans sa route un homme qui s'égare, que
de le chasser avec brutalité. Il faut donc corriger celui qui pèche, soit

(1) Il peut être intéressant de remarquer que le traité De la clémence, d'où
est tiré ce passage, est dédié à Néron.



114 CHARLES FAVEZ

par les remontrances, soit par la force, soit avec douceur, soit avec
sévérité ; il faut le rendre meilleur tant pour lui-même que pour les

autres, je ne dis pas sans châtiments mais sans colère. Quel médecin,
en effet, se met en colère contre son malade? (De la colère, 1,14, 3 à 15. 1.)

Les châtiments ne sont à mes yeux que des remèdes. (Ibid., I, 16, 1.)

Aussi ne s'étonnera-t-on pas que Sénèque n'envisage la peine de

mort que quand le mal est invétéré chez un homme, que son unique
motif de faire le mal est le plaisir de le faire ; et que la corruption
est tellement enracinée en lui qu'elle ne peut disparaître qu'avec
lui.

Il est une autre question encore sur laquelle Sénèque a exprimé
une opinion singulièrement juste et profonde, qui n'a rien perdu,
hélas de son actualité : je veux dire la guerre. On sait qu'il s'est

élevé, lui Romain, contre les jeux de gladiateurs. A plus forte
raison, la guerre lui répugne-t-elle. Les grands conquérants, les

« verseurs » de sang, il les compare à des bêtes fauves. U a composé
tout un traité sur la clémence, qu'il a dédié à Néron, comme nous
l'avons vu plus haut. Le prince suivant son cœur est celui qui est
clément et ne verse pas le sang. Dans une de ses tragédies, il fait
dire à un de ses personnages :

Quiconque exerce paisiblement le pouvoir et, maître de la vie
d'autrui, conserve des mains innocentes et ne souille pas de ?ang l'empire

qu'il gouverne, va au ciel après une longue vie heureuse, ou descend,
heureux, dans l'Elysée où règne la joie pour y exercer les fonctions de

juges. O vous, qui que vous soyez, qui régnez, abstenez-vous de répandre
le sang humain : vos crimes sont jugés plus sévèrement que ceux des

autres hommes. (Hercule furieux, 739 sqq.)

Pour bien apprécier les jugements de Sénèque sur la guerre, il
convient de se rappeler qu'il est Romain, c'est-à-dire d'une des

nations les plus militaires, les plus militaristes, les plus impérialistes

de l'antiquité. On n'en admirera que davantage l'énergique
hardiesse du passage suivant, écrit vers la fin de sa vie :

La démence ne règne pas chez les seuls particuliers ; elle s'est emparée
de nations entières. Nous punissons les homicides et les meurtres

particulier : mais les guerres, mais les crimes commis contre des nations
sont glorieux Des crimes sont autorisés par des décrets du Sénat et la
volonté du peuple ; on commande à la nation ce qu'on défend aux
citoyens. Des actions punies de la peine capitale quand elles se
commettent en secret, obtiennent la louange quand ceux qui les font sont
revêtus de l'uniforme de général. Des hommes, les plus doux des êtres



UN MORALISTE ROMAIN : SENEQUE 115

se plaisent à s'entr'égorger, à se faire des guerres, à les transmettre par
héritage à leurs enfants, tandis que la paix règne entre les bêtes

sauvages privées du don de la parole. (Ep., 95, 30-31.)

Telle est l'attitude de Sénèque devant quelques-uns des

problèmes que posent la vie et la société humaines. Voyons maintenant

quelle est son attitude devant le problème angoissant de la
mort. Il s'en est toujours occupé et préoccupé. Gaston Boissier a

dit avec raison que « la philosophie de Sénèque n'est en grande
partie qu'une préparation à la mort ». Dans presque tous ses

ouvrages, il lutte contre la crainte de la mort, ce qui contribue à

leur donner un accent de gravité profonde. Cette préoccupation
s'accroît encore chez lui des nécessités tragiques d'un siècle

comme celui de Caligula et Néron, où le caprice d'un prince, qui
n'est trop souvent qu'un monstre d'arbitraire et de cruauté, peut
brusquement précipiter n'importe qui dans la mort. La crainte de

la mort, remarque Sénèque, empoisonne la vie ; il faut s'y préparer
par la méditation philosophique ; c'est l'affaire de toute la vie :

Toute la vie, il faut apprendre à mourir. (De la brièveté de la vie,
7, 4.) C'est une chose importante, et qu'il faut du temps pour apprendre,
que de s'en aller avec résignation quand arrive l'heure inévitable.
(Ep., 30, 4.)

Mais comment apprendre à mourir D'après Sénèque il faut
s'habituer à voir la mort telle qu'elle est :

Elle n'est point une punition, mais comme une loi de la nature (1).
(Consolation à Helvie, 13, 3.)

S'adressant à la mort elle-même, il lui dit :

Enlève tout cet appareil sous lequel tu te caches et terrifies les
insensés : tu es la mort, cette mort que dernièrement a méprisée mon
esclave. (Ep., 24, 14.)

D'ailleurs, ne mourons-nous pas tous les jours
Ce n'est pas la mort, mais la pensée de la mort que nous craignons.

(Ep., 30, 17). Disons-nous souvent: U faut mourir. (Questions naturelles,
VI, 32, 12.)

(1) Nous avons ici, pour le dire en passant, un des nombreux exemples de
cette flagrante opposition qui existe entre la doctrine de Sénèque et le dogme
chrétien, opposition qui ruine complètement la légende, si longtemps populaire,

d'un Sénèque chrétien. Cf. saint Paul, Epître aux Romains, vi, 23.



116 CHARLES FAVEZ

Ainsi nous arriverons à ne pas craindre la mort :

C'est une bien petite chose que la vie de l'homme, mais c'est une
grande chose que le mépris de cette vie. (Ibid., VI, 32, 4.)

Sénèque a joint l'action à la parole ; il s'est efforcé de se préparer
à la mort :

Je dis à part moi : « Tout ce que nous avons témoigné jusqu'ici par
nos paroles ou nos actions n'est encore rien ; ce ne sont que des talents
d'esprit légers et trompeurs. C'est à la mort que je verrai le profit que
j'aurai fait ; c'est pourquoi je me prépare sérieusement à ce jour-là,
auquel je pourrai juger, sans nulle obscurité, si j'ai eu la vertu sur les
lèvres ou dans le cœur, et si tant de paroles hardies que j'ai prononcées
contre la Fortune n'étaient point des productions de la vanité et de la
dissimulation... Examine toute ta vie, et tu trouveras qu'il n'y a que
la mort seule qui puisse juger de ce que tu es. Oui, je le dis, les discussions,

les doctes conversations et les préceptes des sages ne sont pas
une preuve de la force de l'âme ; les plus timides parlent quelquefois
hardiment ; on connaîtra par quel ressort tu auras agi, lorsque tu
rendras l'esprit : j'accepte volontiers cette condition, je n'appréhende
point ce jugement (Ep., 26, 5-6.) (1).

Ces belles et fermes pensées, cette attitude courageuse
proviennent-elles de la croyance à l'immortalité On serait tenté de le
croire. Sénèque ne dit-il pas quelque part :

Lorsque arrivera le jour qui doit séparer ce mélange de divinité et
d'humanité, je laisserai ce corps où je l'ai trouvé et je me rendrai chez
les dieux... Cette vie mortelle n'est que le prélude d'une vie plus longue
et plus fortunée. Tout l'espace qui s'écoule depuis l'enfance jusqu'à la
vieillesse n'est qu'une préparation pour un autre enfantement de la
nature. Une autre origine, un autre ordre de choses nous attend ; nous
ne sommes encore en état de soutenir que de loin la splendeur du ciel...
Ce que vous redoutez comme le dernier de vos jours est celui de votre
naissance à la vie éternelle. (Ep., 102, 22-26).

C'est bien là, semble-t-il, l'affirmation de l'immortalité. Mais,
en réalité, Sénèque n'est pas toujours aussi affirmatif. A côté de

pages comme celle que je viens de citer, d'une inspiration presque
chrétienne, il y en a d'autres où il exprime son incertitude, d'autres
même où il présente la mort comme la fin de tout. Ne nous étonnons

pas de ces contradictions : elles sont assez fréquentes chez

(1) Nous avons vu plus haut que Sénèque a tenu parole et qu'il est mort
avec courage et sérénité.



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE 117

Sénèque. D'ailleurs, on chercherait vainement chez lui, comme chez

les autres philosophes grecs et romains, cette sereine certitude avec
laquelle les apôtres de Jésus-Christ parlent des espérances
éternelles, et quand Sénèque traite de l'immortalité, c'est, suivant sa

propre expression, comme d'un « joli rêve » propre à le consoler.

J'arrive maintenant à la dernière partie de cette étude : quelle
idée Sénèque se fait-il de Dieu et des devoirs de l'homme envers
Dieu (1) Sénèque — c'est du moins l'impression qui, pour moi,
se dégage de la lecture de ses œuvres — a une âme religieuse. Il a,
à un haut degré, le sens de l'infini, du mystère, du divin. Il y a de

lui, sur la nature et la grandeur et les lois mystérieuses de la nature,
de bien belles pages empreintes d'émotion et de poésie, par exemple

celle-ci :

L'univers, lorsque pendant la nuit il répand tous ses feux, lorsqu'on
voit briller cette multitude d'étoiles de tous côtés, ne fixe-t-il pas tous
les regards? Voyez comment tous ces astres roulent au-dessus de votre
tête, comment leur mouvement rapide se déguise sous l'apparence de

l'inaction et de l'immobilité combien d'effets produits par cette nuit
qui ne nous sert qu'à compter et à distinguer les jours quelle foule
d'événements s'y développent en silence quelle immense suite de
destinées fait éclore un terme marqué Tous ces corps de feu, qui ne
paraissent à vos yeux qu'une belle décoration, sont tous en action. Car
ne croyez pas qu'il n'y en ait que sept en mouvement et que les autres
soient attachés à la voûte céleste j nous n'apercevons les révolutions
que d'un petit nombre d'entre eux, mais il y a d'autres divinités (2)
innombrables qui vont et viennent sans cesse à des distances infinies
de notre vue ; et, même parmi celles qui nous permettent de les voir,
la plupart ont une marche inconnue et nous cachent leurs révolutions.
(Des bienfaits, IV, 23, 2-4.)

Ne sent-on pas, même à travers l'imperfection de la traduction,
ce qu'il y a de vraie poésie, ce qu'il y a de sens du mystère des

mondes dans un morceau comme celui qu'on vient de lire

(1) Ou les dieux, car, tout en croyant à un Dieu, créateur et monarque de

l'univers, les stoïciens admettaient, comme une concession aux croyances
populaires, les dieux du polythéisme, qu'ils considéraient, ainsi que les astres,
comme des sortes de divinités inférieures.

(2) Les astres. Voyez la note précédente sur les dieux.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (N0 63, 1927). 8



118 CHARLES FAVEZ

On le voit, Sénèque a certainement le sens du grand et du mystère.

On ne s'étonnera pas qu'il ait beaucoup parlé de Dieu. Sans

doute, pour lui comme pour tous les stoïciens, la divinité se

confond, ainsi que j'ai tenté de le montrer plus haut, avec l'univers
auquel elle s'incorpore pour le constituer ; sans doute, dans sa

pensée, Dieu c'est tout à la fois le Créateur, la Providence, le

Destin, la Nature ; sans doute, en un mot, sa conception stoïcienne
de Dieu est celle d'un Dieu impersonnel. Mais son sens religieux est
tel qu'il ne peut se contenter, pour ainsi dire, du vague de cette
impersonnalité, que son cœur, sinon son intelligence, sent souvent
le besoin de quelque chose qui ne soit pas une froide conception
de l'esprit, et qu'il en arrive parfois à parler de Dieu comme d'un
être personnel, vivant, infiniment bon, agissant en dehors de

nous et en nous, ayant pour les hommes, ses enfants, un amour de

père, si bien qu'involontairement certaines de ses paroles nous font
penser à l'Evangile. Quelques citations le prouveront.

Nous n'avons, estime Sénèque, qu'une connaissance imparfaite
de la nature ; nous ne pénétrons que dans le vestibule du temple ;

Dieu seul en connaît le sanctuaire.
Dieu n'est pas seulement l'omniscience. Il nous suit dans notre

vie quotidienne ; il est le témoin de nos actes :

Vis avec les hommes comme si Dieu te voyait (Ep., 10, 5.) (1).

Mais il fait plus, il nous soutient et nous fortifie :

Dieu est près de toi, il est avec toi, il est en toi. Oui, un souffle
sacré (2) est en nous, observateur de ce que nous pensons et faisons, soit
bien soit mal. Homme de bien, nul ne peut l'être sans Dieu. C'est lui
qui nous inspire les pensées magnifiques et sublimes. Il y a certainement
un Dieu dans tout homme de bien ; mais quel est ce Dieu? nul ne peut
le dire. Si vous passez dans une forêt peuplée de vieux arbres d'une
hauteur extraordinaire, dont les branches, étendues les unes sur les

autres, vous dérobent la vue du ciel, la hauteur de ces arbres, le silence
du lieu, et cette ombre si vaste et si épaisse au milieu de la plaine, vous
font connaître qu'il y a un Dieu... Si vous remarquez un homme intrépide

dans les dangers, invincible aux plaisirs, heureux dans l'adversité,
tranquille au milieu de la tempête et qui voit les hommes au-dessous
de lui et les dieux à ses côtés, n'aurez-vous point quelque vénération

(1) Cette phrase pourrait peut-être signifier aussi : « Vis avec les hommes
dans la pensée que Dieu te voit. »

(2) Allusion à l'àme qui, nous l'avons vu plus haut, est une émanation du
feu divin.



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE 119

pour lui? Ne direz-vous pas : cela est trop grand et trop relevé pour que
rien de semblable se puisse trouver dans un si petit corps? Une force
divine lui est venue d'en haut. Une chose si grande ne saurait
subsister sans l'assistance de quelque divinité. (Ep., 41, 2 sqq.)

Dieu ne se contente pas de nous fortifier, il nous protège :

L'on est sûr de la protection des dieux, quand on est en paix avec
soi-même. (Ep., 110, 1.)

Et là-dessus Sénèque cite, en paraissant la faire sienne, l'opinion

de certains philosophes qui assignent à chaque homme un
dieu pour surveillant, nous dirions de nos jours un ange gardien.

Il est un caractère de la Divinité sur lequel Sénèque insiste
beaucoup : celui de la providence. Il a même écrit sur ce sujet un
de ses traités philosophiques intitulé : De la Providence ou D'où
viennent les malheurs aux gens de bien s'il y a une Providence
Dans son traité Des bienfaits, d'une composition malheureusement
si indigeste mais qui contient des beautés de premier ordre, il dit
entre autres :

Lors du premier établissement des choses, quand les dieux
disposaient toutes les parties de l'univers, ils s'occupèrent aussi de nous,
et l'homme ne fut point un objet indigne de leurs soins. Ne croyons
donc pas qu'ils ne parcourent les espaces que pour eux-mêmes, ou pour
étaler leur ouvrage ; nous faisons nous-mêmes partie de cet ouvrage...
L'ordre de l'univers prouve assez que le bonheur de l'homme n'a pas
été le dernier soin des dieux. (Des bienfaits, VI, 23.)

Mais, pour la question qui nous occupe, je ne saurais mieux faire

que d'emprunter quelques citations au traité De la Providence :

L'homme de bien ne diffère de Dieu que par la durée ; il est son
disciple, son rival (1), son véritable fils : mais cet auguste père, inflexible
sur la pratique des vertus, élève rudement ses enfants ; c'est un père
de famille sévère. Lors donc que vous verrez des hommes vertueux et
agréables à la divinité travailler, suer, se fatiguer, tandis que les
méchants nagent dans la joie et la volupté, songez que nous voulons de la
retenue dans nos enfants, tandis que nous permettons la licence à ceux
de nos esclaves. Ainsi Dieu n'élève pas l'homme de bien dans la
mollesse ; il l'éprouve, il l'endurcit, il le prépare pour lui-même. (De la
Providence, 1, 5-6.)

(1) Nous voyons encore ici un exemple de ces différences foncières qui,
malgré une ressemblance superficielle, séparent la doctrine de Sénèque de
celle du christianisme.



120 CHARLES FAVEZ

Dans un autre passage du traité De la Providence, Sénèque dit
encore :

Voyez quelle différence entre l'amour des pères et celui des mères

pour leurs enfants Les premiers les arrachent impitoyablement au
sommeil pour les appliquer de bon matin à l'étude ; ils ne les laissent
pas oisifs même les jours de vacances ; ils aiment à les voir en sueur et
quelquefois à voir couler leurs larmes. La mère, au contraire, les réchauffe
dans son sein ; elle veut qu'ils se reposent à l'ombre, qu'ils ne pleurent
jamais, qu'on ne les chagrine pas, qu'on écarte d'eux la fatigue. Dieu a

pour l'homme de bien un cœur de père, une affection mâle et vigoureuse.

Qu'il s'exerce, dit-il, à la douleur et aux pertes C'est ainsi qu'il
acquerra la véritable force. Un bonheur soutenu ne résiste à aucune
attaque, mais l'habitude de lutter avec le malheur rend l'homme insensible

et invulnérable : tombe-t-il il combat à genoux. (De la Providence,

2, 5-6.)

La bonté divine s'exerce même à l'égard des méchants :

Semblables à de tendres pères, les dieux ne cessent de combler de
leurs bienfaits ceux-là mêmes qui en méconnaissent les auteurs ; ils
répartissent également leurs dons sur les nations et les peuples : doués
de la seule puissance de faire le bien, ils versent à propos les pluies sur
la terre, ils indiquent le temps par le cours des astres, ils adoucissent
la rigueur des hivers et des étés par les haleines des zéphirs, ils supportent,

paisibles et propices, les égarements des mortels infortunés.
(Des bienfaits, VII, 31. 4.)

Quelle devra être l'attitude de l'homme envers une divinité qui
l'entoure de sa protection, qui lui prodigue les preuves de sa providence

et de sa bonté Puisque Dieu aime l'homme, l'homme peut
donc lui adresser des requêtes. Dans un passage de son traité Des

bienfaits, où il s'élève contre la conception épicurienne d'un Dieu
égoïste et indifférent au sort de l'humanité, Sénèque s'écrie :

Ceux qui raisonnent ainsi n'entendent donc pas les voix suppliantes
des mortels, ni cette multitude de vœux publics et particuliers adressés

aux dieux, de toutes parts, les mains étendues vers le ciel? Comment
les hommes se seraient-ils accordés dans ce délire universel d'invoquer
des divinités sourdes, des dieux impuissants, s'ils n'avaient éprouvé
de leur part des bienfaits? (Des bienfaits, IV, 4, 2.)

L'homme ne devra pas s'en tenir à des requêtes. Puisque Dieu
est plein de bonté, l'homme devra lui marquer et sa reconnaissance

et son adoration. Mais comment l'adorera-t-il ou plutôt



UN MORALISTE ROMAIN : SÉNÈQUE 121

où l'adorera-t-il Sera-ce dans des temples Non, répond Sénèque,
les temples ne sont point nécessaires :

Le monde entier, voilà le temple des dieux immortels, le seul digne
de leur grandeur et de leur magnificence. (Des bienfaits, VII, 7, 3.)

Il va même plus loin. Ne croirait-on pas entendre la voix d'un
chrétien dans le fragment suivant d'une œuvre perdue, fragment

que nous a conservé Lactance (Institutions divines, VI, 25, 3) :

Ce n'est point par des sacrifices et des flots de sang qu'il faut honorer
Dieu, mais par une âme pure, par une volonté bonne et vertueuse. Ce

ne sont pas des temples qu'il faut lui élever en amassant pierres sur
pierres : C'est dans son propre cœur que chacun doit lui bâtir un
temple.

Je viens d'écrire le mot : chrétien ; en effet, cette idée si élevée

de la religion ne fait-elle pas penser à saint Paul écrivant aux
chrétiens de Corinthe : « Ne savez-vous pas que vous êtes le temple
de Dieu et que l'Esprit de Dieu habite en vous » (I Cor. m, 16.)

Il est temps de terminer et de conclure. Je n'ai présenté qu'un
des côtés de la personnalité de Sénèque, en parlant du moraliste,
et, même en restreignant ainsi le sujet, je n'ai fait que l'effleurer.
Mais cette étude, si superficielle qu'elle ait été forcément, et surtout
les citations que j'ai faites auront prouvé, je l'espère, que je n'avais
peut-être pas tort de dire, en commençant, que les anciens ne sont pas
si loin de nous qu'on se plaît parfois à le croire et qu'ils ont encore
quelque chose à nous apprendre. Cela est vrai en particulier de

Sénèque qui, si j'ose ainsi parler, est un des plus « modernes »

parmi les anciens. Voici, en effet, pour me résumer, ce que nous
ont appris les pages que nous venons de feuilleter, comme en
courant, dans l'œuvre considérable du grand moraliste romain.

Méprisant son corps et les vanités passagères, l'homme doit
tendre avant tout à son perfectionnement moral en apprenant à

connaître ses défauts et ses vices et à s'en corriger.
Membre d'un vaste corps, qui est le monde entier, l'homme ne

saurait vivre pour lui seul : il appartient à l'humanité ; l'amour
doit être le lien qui unit les hommes entre eux.



122 CHARLES FAVEZ

Mortel, l'homme doit constamment penser à la mort et travailler,
toute sa vie, à vaincre la crainte de la mort.

Objet de la providence divine, l'homme doit marquer à la Divinité

une reconnaissance et une adoration qui s'expriment non par
des témoignages extérieurs, mais par les dispositions profondes de

son être moral.
L'idéal, on le voit, est grand et élevé. II mérite d'arrêter l'attention

dix-neuf siècles encore après la mort de Sénèque. Si belle que
soit cette morale, elle n'est évidemment pas parfaite. On peut
reprocher à Sénèque de fonder sa morale sur un principe qui, si on
l'analyse un peu profondément, se trouve être l'orgueil ; on peut
lui reprocher d'être souvent inconséquent, par exemple de proclamer

parfois la nécessité du secours divin et d'affirmer le plus
souvent que l'homme peut se passer de ce secours ; on peut lui reprocher

de méconnaître la faiblesse humaine et de proposer à l'homme
un idéal moral qu'il ne saurait atteindre par ses propres forces ;

on peut lui reprocher, enfin, quand il nous parle de Dieu, de rester
dans les généralités, dans le vague, et, malgré plusieurs belles

pages où vibre un sentiment vraiment religieux, de nous présenter
un Dieu impersonnel, qui n'est guère qu'une abstraction philosophique

parlant à l'intelligence bien plus qu'au cœur.
Tous ces reproches sont vrais, certes, mais ils s'adressent autant

à la doctrine stoïcienne qu'à Sénèque lui-même. Aussi bien,
n'insistons pas. Admirons ce qu'il y a de vraiment grand et de

vraiment beau dans cette morale, et n'oublions pas qu'elle a aidé
à vivre et à mourir, à une époque d'effroyable corruption, une élite
de nobles âmes.

Sénèque était un homme : ne lui demandons pas plus que
l'homme ne peut donner. Seul, un être divin a pu montrer tout le

mal et apporter le remède parfait, d'une part en projetant une
lumière impitoyable dans les retraites ténébreuses du cœur
humain et de l'autre en révélant, sur une croix sanglante, l'ineffable
mystère d'une Rédemption divine.

Charles Favez.


	Un moraliste romain : Sénèque

