
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1927)

Heft: 63

Artikel: Qu'est-ce que le quakerisme?

Autor: Nitobe, Inazo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME?*.

Commençons par une définition. Le mot de « quakerisme »

désigne les croyances religieuses, les préceptes moraux,
les usages sociaux d'une communauté de chrétiens qui
a pris naissance en Angleterre vers le milieu du XVIIe
siècle sous le nom de Société des Amis et aux membres
de laquelle on a donné par dérision le nom de Quakers,

c'est-à-dire de « trembleurs ».

Le quakerisme est si distinctement anglais, du moins
à son origine, que je ne puis pas me représenter qu'il
aurait pu naître ailleurs qu'en Angleterre. Sans doute des

communautés religieuses analogues ont surgi en d'autres

pays : tels les Mennonites en Frise, ou les Doukhobores
en Russie. Néanmoins on peut bien dire que le quake-

* Pendant les six ans qu'il a passés à Genève dans les hautes fonctions
de sous-secrétaire général de la Société des Nations, M. Inazo Nitobe a pris
à plusieurs de nos activités religieuses et pédagogiques un intérêt généreux
et discret. Il laisse en Suisse romande beaucoup d'amis. Nous sommes très
heureux de pouvoir donner le texte d'une conférence faite par lui à la veille
de son départ, en décembre 1926, à l'Aula de l'Université de Genève sous la
présidence du professeur Eugène Choisy, et qui fut comme son message
d'adieu. On en appréciera le charme et l'originalité, cette union si attirante
des valeurs de l'Orient et de l'Occident qui, depuis un quart de siècle, ont
fait connaître et aimer l'auteur de Bushido. (P. B.)

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (n° 63, 1927). 6



86 INAZO NITOBE

risme est un produit des agitations religieuses du XVIIe
siècle anglais en quête de convictions personnelles en
matière religieuse et politique, et que la vitalité en est
due à l'individualisme de l'esprit anglais. Son fondateur,
George Fox, ne pensait pas à fonder une secte nouvelle ;

mais lorsque, étant encore un jeune homme, il eut,
comme il disait, réalisé la puissance de l'Esprit, il partagea
cette expérience avec ceux qui comme lui étaient en
quête d'une conviction religieuse parce qu'ils n'étaient
aucunement satisfaits de l'enseignement formaliste du
clergé. Je suis porté à croire que c'est en partie aux
origines anglaises du quakerisme qu'est due cette absence
de prosélytisme qui en a circonscrit l'influence aux Iles

Britanniques et à la race anglo-saxonne en Amérique
et en Australie. C'est aussi le génie pratique de la race
anglaise qui a conservé au quakerisme sa vitalité en dépit
de bien des obstacles et des difficultés ; d'autres
communautés mystiques ou ont été anéanties par l'autorité

ou se sont graduellement dispersées et ce qui en
reste n'est plus qu'une pâle image de ce qu'elles furent.
Le quakerisme aussi a plus ou moins perdu du terrain ;

le nombre de ses adeptes a diminué, mais ce qui en est resté
s'est imposé à l'attention du monde dans ces dernières
années par son opposition à la guerre et par ses œuvres
de secours. Actuellement il y a à peu près 20 000 quakers
en Grande-Bretagne, 100 000 en Amérique, environ
300 au Japon et peut-être 150 en Allemagne, où naguère
ils ont été très nombreux, mais où ils ont été entièrement
supprimés par les forces du militarisme. Quant à la France,
une petite communauté a subsisté jusqu'il y a environ
trente ans aux environs de Nîmes, mais je ne crois pas
qu'il en reste rien.

Si le quakerisme est à ce point-là une institution
anglaise, comment se fait-il qu'un étranger, et quelqu'un



QU EST-CE QUE LE QUAKERISME 87

d'aussi étranger que l'est un Japonais, puisse prendre sur lui
d'expliquer ce qu'est le quakerisme à un auditoire suisse

C'est que Genève est une ville internationale ; elle le

devient de plus en plus, et ses citoyens prendront
certainement intérêt à entendre parler du quakerisme qui a

toujours représenté la bienveillance et la coopération
internationales. Pour moi, en ma qualité d'Asiatique
et de Japonais, j'ai trouvé bien des points de contact
entre le quakerisme et certains enseignements
traditionnels de l'Extrême-Orient. Je vais vous dire, et
je suis certain que vous me comprendrez même sans

que j'entre dans les détails, pourquoi le quakerisme est
si attrayant pour des esprits orientaux. Quand je parle
de l'Orient, c'est naturellement l'Extrême-Orient que j'ai
surtout présent à l'esprit ; mais même dans le Levant nous
trouvons des communautés comme les Soufis ou les Bahaïs

qui professent des principes très semblables à ceux des

Quakers.

Le point de départ de l'enseignement quaker est la

croyance à l'existence de la Lumière intérieure, cette
Lumière qui éclaire tout homme venant au monde. On
lui a donné divers noms : la Semence, la Voix, le Christ
et d'autres encore. Par tous ces termes on désigne la
présence en nous d'une puissance qui n'est pas la nôtre
propre, l'habitation en chacun de nous d'une personnalité
autre qu'humaine. Cette doctrine n'est aucunement
nouvelle. Elle est aussi vieille que les plus anciennes
formes de mysticisme. George Fox savait parfaitement
qu'il n'y avait là aucune découverte ou invention qu'il
aurait faite. C'est une idée commune à toutes les âmes

mystiques sous tous les cieux. Peut-être s'est-
elle développée surtout en Orient. Le démon de Socrate
a dû être quelque chose de très semblable à cela. Le
bouddhisme est plein d'allusions à cette expérience. Le



88 INAZO NITOBE

fameux mot de « nirvana », si souvent traduit par «

annihilation », n'est qu'une façon négative de désigner la
même chose. C'est le premier et le dernier mot du taoïsme.
La secte bouddhiste des Zen s'applique à le saisir. Wang
Yang Ming, un philosophe chinois relativement moderne
(il vivait au XVe siècle), en a fait la base de sa philosophie

morale.
Vous voyez maintenant pourquoi j'ai été particulièrement

attiré par le quakerisme. Quand dans mon enfance

je commençai à entendre des sermons chrétiens, à lire
des livres chrétiens et la Bible elle-même, je dois vous
avouer que je ne les trouvai pas convaincants du tout.
Ce n'est que dans le quakerisme que je suis parvenu à

réconcilier le christianisme avec la pensée orientale.

Mais loin de moi l'idée de faire du quakerisme une
mystique de l'Orient. Le quakerisme appartient à la
famille chrétienne. Il professe que son édifice est fondé

sur la personne de Jésus-Christ qu'il identifie avec la
lumière intérieure. Il ne nie ni son incarnation, ni son
historicité, mais il accepte l'action continuée de sa grâce
à travers toutes les générations successives. Bien plus il
croit que sa grâce est rétroactive, si bien que c'est lui
qui a éclairé tous les voyants du passé. Il habite encore
en chacun de nous — dans les derniers comme dans les

plus grands, même dans les sauvages et les illettrés. A la
différence des Orientaux, George Fox, un Anglais authentique,

et ses successeurs, ont conçu le Christ personnel
comme la Lumière, ou la Lumière comme une personne.
Mais en faisant de cette personne une personne éternelle

qui existait avant que le monde fût, le quakerisme est
arrivé à peu près à la même conclusion que les mysti-
cismes anciens. Six cents ans avant Jésus-Christ, Laotsé
a traité le même sujet en parlant inversement d'une

personne en termes impersonnels. Permettez-moi de



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 89

vous citer le fameux quatorzième chapitre du Tao Tei
King. Il écrit : « Vous le regardez, vous ne le voyez pas,
et vous le nommez sans couleur ; vous l'écoutez, vous
ne l'entendez pas, et vous dites qu'il n'a pas de son ;

vous étendez la main, vous ne parvenez pas à le saisir
et vous dites qu'il est sans corps. Ces trois aspects qui
surpassent votre pouvoir de définir doivent tous être
réunis en un seul. » Les mots «sans couleur», «sans son»,
«sans corps» dans l'original chinois se prononcent ji-hi-
wei. Laotsé avait-il jamais entendu nommer Yahveh ou
Jéhovah Peut-être. Ce n'est pas impossible. La Chine
et la Judée communiquaient en ces temps anciens. Si

c'était le cas, ne pourrions-nous pas dire qu'il a identifié

le Christ avec le Tao, la Voie, qui est le sujet de

sa philosophie toute entière, — la Voie, ce nom que les

chrétiens donnent à leur Maître, à leur Dieu
Je ne vous retiendrai pas plus longtemps sur ce sujet

particulier. Je n'ai cité qu'un exemple entre cent pour
faire voir les affinités de la pensée occidentale et de la pensée

orientale dans les siècles passés et leurs analogies
avec l'idée que développa au XVIIe siècle un cordonnier
anglais sans culture.

Sont-ce là des mystiques égarés qui ont bâti leur maison
sur le sable de leur imagination et qui se sont habillés de

vêtements tissés comme des toiles d'araignées par leurs

cerveaux enfiévrés

Il paraît y avoir dans l'évolution mentale un ordre
régulier. Un auteur avec lequel je ne suis pas toujours
en sympathie, un aliéniste Canadien, le Dr Bucke,
distingue quatre stades dans le développement de la
conscience. « Ces quatre degrés sont : d'abord l'esprit
perceptif — la conscience faite de perceptions et
d'impressions sensorielles ; en second lieu la conscience dans

laquelle à ces données des sens s'ajoutent des récepts,



90 INAZO NITOBE

l'esprit réceptif, en d'autres termes la conscience simple ;

— en troisième lieu nous avons la conscience constituée

par des percepts, des récepts et des concepts, appelé
parfois l'esprit conceptif, l'esprit conscient de lui-même ;

— enfin en quatrième lieu l'esprit intuitif, celui dont
l'élément le plus haut n'est ni un récept ni un concept
mais une intuition. C'est l'esprit dans lequel la sensation,
la conscience simple et la conscience de soi sont complétées
et comme couronnées par la conscience cosmique. »

Les psychologues modernes paraissent assez disposés
à admettre un tel développement de la conscience. On
connaît la distinction que M. Bergson établit entre
l'intelligence et l'intuition. Les animaux, les plantes aussi

peut-être, possèdent un certain degré de conscience,
mais l'homme seul peut se détacher de lui-même et
réfléchir sur sa conscience propre. Il y a là un stade de

développement qu'il ne nous est pas très difficile
d'atteindre, auquel s'élève en fait tout être humain normal.
Mais n'y a-t-il pas une étape plus haute encore, à

laquelle nous pouvons plonger dans le grand univers et
sentir les pulsations mêmes de la vie qui pénètre tout,
un stade de la conscience où le microcosme s'identifie
avec le macrocosme, où nous pouvons sentir immédiatement

que nous sommes un avec le grand Esprit qui
vit et se meut à travers le monde

La philosophie orientale aime à contempler dans ses

méditations l'identité de la vie individuelle et de la vie
du Tout. Sous différents noms — « libération », « splendeur

brahmanique », « nirvana », — cette conscience
cosmique est l'expérience commune d'un grand nombre
d'esprits de toutes les races. C'est une expérience par
laquelle l'homme se convainc à n'en pouvoir plus douter
un instant qu'il est Esprit et que son esprit est en étroite
communion avec l'esprit de l'univers. Il se trouve au
centre même du monde ; il en partage toutes les joies
et toutes les peines. Il respire avec chaque fleur et souffre



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 91

avec le moindre insecte éphémère. L'humanité entière
vit en lui et lui en elle. Il se sent un géant. Comme

l'amoureux dépeint par Emerson, il se sent doublement
homme et marche les bras croisés. Comme Dante, cet
autre amoureux, il s'entretient avec l'Esprit absolu dans
la langue qu'il parle avec Béatrice. Chose curieuse, ce

sens cosmique est décrit à peu près de la même façon

par chacun de ceux qui y sont parvenus, que ce soit
un prêtre bouddhiste, un dévot shintoïste, un saint
musulman, un mathématicien français, un fermier
américain ou un philosophe juif. Rien ne confirme mieux
l'unité de la race humaine que cette expansion d'une
même expérience spirituelle. Mais j'ai le regret d'ajouter
que je ne parle de ce sens sublime que comme un
observateur attentif de ceux qui y ont atteint, non comme
quelqu'un qui y est parvenu lui-même.

Pour vous faire un peu mieux comprendre ce que
j'entends par conscience cosmique et la façon dont on

y parvient, permettez-moi de vous citer l'exemple de

Biaise Pascal. Il a heureusement laissé un document de

ce que l'on peut appeler sa conversion religieuse, la
conquête du sens cosmique. Un de ses biographes, Condorcet
lui-même, a publié ce que l'on a appelé 1'« amulette
mystique » de Pascal, un document sur parchemin trouvé

sur lui à sa mort et décrivant une expérience faite
à l'âge de trente et un ans. (1)

Il est étrange de voir avec quelle soudaineté et quelle
exubérance ces splendeurs apparaissent. Jacob Boehme,
le théosophe allemand, mort l'année même de la
naissance de Fox, en 1624, un cordonnier comme lui, eut, à

l'âge de vingt-quatre ans, une illumination soudaine
dans son humble atelier. Il semble que l'expérience de

ce que nous avons nommé le sens cosmique se place à

(1) Nous ne reproduisons pas ici ce document célèbre. Le lecteur le trouvera,

en particulier, dans l'édition des Pensées publiée par M. Léon
Brunschwicg, p. 142.



92 INAZO NITOBE

un âge beaucoup plus tardif que la conversion
chrétienne, qui pour William James et d'autres psychologues
est surtout fréquente au moment de l'adolescence.
Que cette illumination spirituelle se fasse par un feu
visible comme dans le cas de Moïse et de Pascal, par
une voix entendue comme pour Socrate et Jeanne d'Arc,
le résultat est pareil. C'est un accroissement immense
d'énergie physique et spirituelle, la paix de l'esprit,
la joie du cœur ; on se sent prêt à quitter cette vie,
plein d'amour pour le genre humain tout entier.

La doctrine centrale des Quakers est la croyance en
ce sens cosmique, qu'ils appellent Lumière intérieure ;
les doctrines et les préceptes du quakerisme ne sont
tous que des corollaires de cette prémisse. Permettez-
moi, avant d'aller plus loin, d'attirer votre attention sur
un point qui me paraît très important : à savoir ce qui
distingue le christianisme des autres religions en ce qui
concerne cette puissance.

La conscience cosmique est l'illumination de l'esprit.
Elle est l'acquisition d'un nouveau pouvoir mental.
Elle est la purification du cœur, l'élévation de l'homme
terrestre à une sphère d'existence plus haute. C'est le

baptême de l'Esprit. La puissance qui effectue ces
transformations a été annoncée par le Christ. Cependant
s'il y a des chrétiens qui refusent de se laisser classer

avec les « païens » qui ont reçu cette puissance, — ou
si, parmi les non-chrétiens, il y en a qui ne soient pas
prêts à accueillir avec joie comme des amis les chrétiens

qui ont cette vision, — cela prouve seulement que ni
les uns ni les autres n'ont encore atteint la vérité ; car
quiconque y parvient n'abrite plus d'orgueil dans son cœur
et n'entretient plus d'inimitié pour les autres enfants de

la lumière.



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 93

Et je me demande de nouveau : N'y a-t-il donc aucune
supériorité quelconque dans la religion révélée, par où
l'on entend, je pense, la révélation de la divinité dans la

personne et la vie de Jésus-Christ Je crois que le
christianisme a cet avantage — pour ne pas dire cette
supériorité — de fournir à des hommes mortels, faibles,
ordinaires, un objet défini et concret sur lequel
concentrer leur esprit, leur facilitant ainsi la découverte de

l'Homme Parfait. Le connaître nous identifie à lui. Le
suivre nous affranchit d'un plan de vie inférieur. Le
contempler c'est voir Dieu lui-même et être sauvé.

Nous lisons Laotsé ; nous lisons les saints bouddhiques ;

nous étudions les mystiques orientaux ; cela nous amène
très près de l'idée de rédemption, d'expiation, de salut.
Nous sentirons peut-être la même assurance, la même joie,
la même puissance, le même amour pour les hommes ;

mais nous sentons que nous n'avons pas encore atteint
notre fin. Comme Goethe nous aspirons encore à plus
de lumière. Oui, nous voyons la lumière, mais non pas
la chose essentielle, une personne vivante et parfaite.
Il n'est pas impossible que bien des Orientaux aient

reçu une mesure plus abondante de lumière que bien
des saints chrétiens, mais dans cette lumière dans
laquelle ils ont vu mille et un objets, ils n'ont perçu que
quelque chose de brillant mais d'amorpbe qu'ils n'ont
pas identifié avec le Roi des rois. Ils ont vu des rochers
et des cailloux de toutes formes et de toutes dimensions ;

ils n'ont pas vu la pierre angulaire. Ils ont vu des plantes
de couleurs et de qualités diverses ; le Cep a échappé
à leur recherche.

De la doctrine de la Lumière intérieure procède tout
naturellement la forme particulière qu'a revêtue le culte
quaker, soit l'attente silencieuse de l'inspiration. Croyant
que Dieu est immanent en tous, les Quakers se réunissent



94 INAZO NITOBE

et préparent un milieu où II puisse se manifester. Lorsque
quelqu'un, — peu importe que ce soit un homme, une
femme ou un enfant, — s'y sent poussé dans son cœur,
il donne son témoignage sous forme d'une allocution,
d'un cantique ou d'une prière. Un écrivain anglais,
M. Waley, dans un petit livre où il compare les Quakers
à la secte japonaise des Zen, dit que « les Quakers
cherchent à entrer en communion avec l'étincelle divine par
la méditation collective et qu'ils exploitent ainsi
délibérément les puissances mystérieuses de la psychologie
des foules ». Ce jugement est en partie erroné puisque,
d'après les Quakers, la doctrine de l'immanence ne

s'applique pas seulement aux réunions, silencieuses ou

non, mais à la vie personnelle du croyant.
Même leurs réunions d'affaires se passent dans une

atmosphère de tranquillité. Si par hasard la discussion
s'anime, un des membres de l'assemblée propose généralement

que l'on se recueille devant le Seigneur pendant
quelques minutes ; quand on se remet aux affaires,
toute excitation a disparu. Je dois noter ici que, dans
ces réunions, les décisions ne se prennent pas au moyen
d'un vote, mais en pesant les opinions. En d'autres
termes, l'avis d'un homme au caractère inattaquable et
au jugement sûr comptera davantage que l'opinion de

dix hommes de valeur moindre. Cette façon de procéder
peut paraître anti-démocratique et contraire au principe
d'égalité revendiqué par les Amis, on pourrait leur
reprocher de faire acception de personnes ; mais si l'on
se rend compte de ce que le système majoritaire a de

mécanique et d'arbitraire, on admettra que la méthode
qui consiste à peser les opinions est la plus judicieuse.

Un autre trait caractéristique de la pratique
religieuse des Quakers est leur renonciation aux sacrements
généralement en usage dans l'Eglise chrétienne.



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 95

Le culte étant considéré par eux uniquement comme
une communion spirituelle, ils ne reconnaissent pas la
nécessité du baptême d'eau et de la sainte cène. Pour

eux, le vrai baptême est le baptême d'esprit, non le
baptême d'eau. Ils vont même plus loin. Ils admettent bien

que la Bible est inspirée de Dieu, mais ils ne la
considèrent pas comme l'unique révélation de la volonté
divine. Pour eux, elle n'est pas la Parole de Dieu ; pour
la comprendre et en faire son profit, il faut être éclairé
spirituellement. Il ne faut pas oublier que la Bible a

été traduite en anglais onze ans seulement avant la
naissance de George Fox ; de son temps elle était l'objet
d'études approfondies et le respect qu'on avait pour
elle avait quelque chose de superstitieux. Il n'est donc

pas étonnant que les Quakers, pour cette raison seule,
aient été considérés comme des hérétiques et des mécréants.

La façon dont les Quakers envisagent la Bible a eu
une autre conséquence. Pour eux, lé fait de connaître
ce livre ne suffit pas pour rendre un homme apte à

prêcher la vérité, car la vérité procède directement de

l'Esprit. Les études théologiques n'ont pas à leurs yeux
la même valeur que celle qui leur est attribuée dans les

autres Eglises.
De ce fait en découle un autre, la suppression de tout

clergé régulier. Si quelqu'un se distingue par sa
prédication, si celle-ci paraît conforme à la saine doctrine
et propre à l'édification, ce frère, qu'il soit ignorant ou
savant, est reconnu par la congrégation ; et puisque ce

don de prédication a été donné gratuitement, il ne lui
sera alloué aucun traitement.

La Lumière intérieure conçue comme universelle
est accordée à tous les hommes, sans distinction
de sexe, de race ou d'éducation. Cela étant, il n'y a



96 INAZO NITOBE

aucune raison d'exclure les femmes de quoi que ce

soit. C'est pourquoi, chez les Quakers, les femmes ont
toujours été considérées comme les égales des hommes.
Toutes les fonctions, y compris celle de la prédication,
sont confiées aux femmes aussi bien qu'aux hommes.
Dans tout ce qui concerne la direction des affaires
intérieures, les femmes ont toujours exercé les mêmes droits

que les hommes. Quant à l'égalité des races, les Amis
ont été conséquents avec leur doctrine dans la façon
de traiter les Indiens et les nègres. Lorsque, à l'époque
de la colonisation de l'Amérique, les Européens rivalisaient

les uns avec les autres pour donner la chasse aux
malheureux indigènes et s'approprier leurs terrains,
William Penn, un Anglais, fut le premier à se montrer
loyal et juste à leur égard, à signer avec eux un traité
sur un pied d'égalité, à les traiter en frères et à payer un
juste prix pour les terrains qu'il acquérait. On se rappelle
la remarque de Voltaire sur ce traité, unique dans
l'histoire, le seul qui ait été conclu sans serment et le seul

qui n'ait jamais été violé.
L'attitude des Quakers vis-à-vis des nègres d'Amérique

est trop connue pour qu'il soit nécessaire d'y insister.
Leur dénonciation de l'esclavage fut si énergique qu'ils
furent souvent en très dangereuse posture, soit avant,
soit pendant la guerre de sécession. Leur protestation
a trouvé une voix éloquente dans les strophes du poète
Whittier, et leur concours à l'œuvre d'émancipation a

été immortalisé par le livre fameux de Mme Beecher-
Stowe La case de l'oncle Tom.

Ainsi les doctrines de l'égalité et de la fraternité
ont été mises en pratique par eux bien longtemps avant
d'être proclamées comme un programme politique. Qu'en
est-il de la liberté M. Gooch, un des publicistes les

plus en vue à l'heure actuelle en Angleterre, a consacré
plusieurs pages de son livre La pensée politique en
Angleterre à l'influence du quakerisme sur le développe-



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 97

ment des libertés civiles. Il est évident que toute
coercition est incompatible avec la croyance à la Lumière
intérieure.

La doctrine de l'égalité, appliquée à la pratique
quotidienne, a eu quelques conséquences curieuses. A une
époque où les usages sociaux exigeaient que l'on se

servît de formes de langage différentes suivant que l'on
s'adressait à des représentants des diverses classes

sociales, de semblables distinctions parurent insupportables

à la conscience des Quakers et c'est en manière de

protestation qu'ils se mirent à dire « tu » et « toi » à tout
le monde. Maintenant que l'usage a changé et que le

pronom « vous » est usité pour tous, sans distinction de

classe, cette protestation n'a plus de raison d'être.
De même, l'habitude d'ôter son chapeau en signe

d'hommage fut introduite en Angleterre par Charles II
à son retour du continent. Il apportait avec lui les
manières polies de la cour de France et cela impliquait une
étiquette cérémonieuse et l'usage de se découvrir en
présence des grands de ce monde. Mais les Quakers
proclamaient que tous les hommes sont égaux et ils
refusaient de se découvrir devant certains êtres
privilégiés. On pouvait en conclure qu'ils tenaient à se montrer
impolis avec tout le monde Nous savons que George
Fox, introduit devant le Lord Protecteur Cromwell garda
son chapeau sur sa tête tandis qu'il s'entretenait longuement

avec lui. On m'a raconté aussi que, lorsque John
Bright était membre du gouvernement de Gladstone,
il avait souvent à se présenter devant la reine Victoria.
Il gardait toujours son chapeau sur sa tête ; mais, comme
il ne résistait pas à l'exercice de la force, un fonctionnaire

royal était placé à côté de la porte pour lui ôter son
chapeau au moment où il entrait en présence de Sa



98 INAZO NITOBE

Majesté ; ainsi étaient conciliées les exigences de sa
conscience et celles de l'étiquette de la cour.

La simplification des formes de politesse dans le

langage et dans les gestes n'a rien de proprement religieux ;

les Quakers lui attribuent la valeur d'un témoignage,
c'est-à-dire que les membres de la Société en observant
ces usages montrent à quelle dénomination ils
appartiennent. Il y a encore d'autres témoignages, par exemple,

le refus de prêter serment, de jurer, dans n'importe
quelle circonstance (pas même devant les tribunaux),
et la suppression de tout ornement inutile dans le

vêtement. Leur refus de prêter serment est fondé sur la
doctrine biblique. La simplicité de leur mise était une
protestation contre les vêtements voyants et luxueux
que la Restauration anglaise avait mis à la mode à

l'instar de la France.
George Fox était appelé par son ministère à voyager

continuellement. Comme il était cordonnier de son
métier, il s'était fait une paire de culottes de cuir, et un
habit en cuir également, anticipant ainsi la dernière mode
de nos automobilistes Aujourd'hui encore, bon nombre
d'Amis scrupuleux se refusent à porter une montre en
or ou une bague de diamant. Autrefois, ce scrupule allait
jusqu'à leur faire regarder toutes les couleurs vives avec
méfiance sinon avec horreur. On raconte d'un vieille
Quakeresse que, quand le vent jetait vers elle une feuille
d'érable rouge, elle avait soin de la retourner. Lorsque
la mode a changé à tel point que les chapeaux d'homme
à larges bords ou les bonnets quakers étaient rares et
difficiles à se procurer, ils sont devenus à leur tour des

articles de luxe et les Amis ont renoncé à s'en servir.
C'est parce que les Quakers voient en tous les hommes

des frères égaux entre eux qu'ils se sont attachés à

répandre largement l'éducation, particulièrement chez ceux
qui étaient le moins favorisés sous ce rapport. On ne
s'étonnera donc pas de trouver de nombreux noms



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 99

quakers dans l'histoire des écoles pour enfants pauvres
et pour adultes.

Les mêmes principes qui étaient à la base de l'éducation
donnée aux déshérités de ce monde, c'est-à-dire à ceux
qui sont mal partagés au point de vue mental, moral
ou économique, ont suggéré des méthodes nouvelles dans
le traitement à appliquer aux aliénés, les malades
mentaux, aux criminels, les malades moraux, aux indigents,
les parias de l'ordre économique. Tous ceux qui sont
quelque peu au courant de l'histoire de l'aliénisme savent

que les Amis ont été les premiers à traiter les fous avec
bonté et comme des êtres humains. Pour ce qui concerne
les criminels, l'œuvre d'Elizabeth Fry a inauguré, en
Angleterre tout au moins, une ère nouvelle dans
l'administration des prisons. Enfin, pour ce qui est des pauvres
on a souvent fait remarquer qu'il n'y avait pas de pauvres
chez les Quakers ; essayons de voir jusqu'à quel point
ce jugement est conforme aux faits.

L'absence apparente de pauvreté parmi les Quakers
est due à trois causes :

Et d'abord les souffrances endurées pendant la période
des persécutions ont développé chez les Amis un esprit
de corps qui a eu pour résultat une forte organisation
d'assistance mutuelle. Un comité spécial est chargé de

s'enquérir des frères qui souffrent ; quand cette souffrance
est due à la pauvreté, un remède y est apporté sans qu'il
soit fait mention du donateur ou de l'assisté ; ainsi,
selon toute apparence au moins, le paupérisme a été

supprimé.
Ensuite les membres de la Société sont constamment

exhortés à se conduire équitablement avec tous. Or,
l'expérience a prouvé que l'honnêteté est le plus sûr

moyen de réussir en affaires. M. Bertrand Russell, bien
connu comme écrivain et comme philosophe, parle en



too INAZO NITOBE

ces termes dans son petit livre Icaria, du principe du
prix fixe que les Quakers furent les premiers à mettre en
pratique : « Ils adoptèrent ce système parce qu'ils
considéraient comme un mensonge de demander plus qu'ils
ne comptaient obtenir. Mais les clients s'en trouvèrent
si bien qu'ils affluèrent dans leurs boutiques, et c'est ce

qui fit la richesse des Quakers. » M. Russell ajoute :

« Ce système aurait pu être adopté par habileté pure,
mais, en fait, personne n'a été assez malin pour s'en
aviser. »

La troisième raison est la plus importante, mais c'est
celle dont on se rend le moins compte. Nous avons dit
que la Société réclame de ses membres un mode de vie
extrêmement frugal. Le foyer type d'un Quaker est
relativement austère ; confortable et simplement meublé, sans
bibelots ni décorations. Le luxe, sous toutes ses formes,
est honni. Comme l'a dit un sage, la vanité coûte plus
cher que la faim ou le froid. S'il est vrai que les choses les

plus coûteuses sont celles qui ne servent à rien, nous
comprendrons sans peine que celui qui a la force d'âme
de renoncer à une vie d'apparat ne connaîtra pas la
pauvreté.

Etant ainsi favorisés du point de vue économique, les

Amis ont pu se montrer généreux et on les a parfois
considérés comme une société philanthropique ; mais
l'assistance n'a jamais été leur principal objectif. Pour
eux, l'argent n'est qu'un à-côté.

Quoique le soin des pauvres ne soit qu'une
conséquence du concept fondamental de la relation de l'homme
avec Dieu, il n'en constitue pas moins une tâche sociale
très importante : un apôtre a pu définir la religion
comme consistant « à visiter les orphelins et les veuves
dans leur affliction et à se préserver des souillures du
monde ». Que les Amis n'ont pas oublié les traditions
de leurs devanciers, c'est ce qu'ils ont amplement prouvé
pendant la guerre.



QU'EST-CE QUE LE QUAKERISME 101

Je n'ai plus qu'un point à traiter ici. C'est la grande
question de la paix du monde dont les Amis se sont
faits dès la fondation de leur Société les avocats et les

champions. Ils ont combattu pour cet idéal comme bien

peu l'ont fait, ils ont souffert pour obéir à leur conscience.
Nombre d'entre eux ont sacrifié sur l'autel de la paix
les plus nobles de leurs fils et de leurs filles. En Angleterre
et en Amérique, beaucoup de jeunes Quakers ont été

emprisonnés comme réfractaires ; un plus grand nombre
ont risqué leur vie pour porter secours aux combattants
de l'un et l'autre front, pendant que le combat faisait
rage. Un livre récent de Ruth Fry, The Quaker
Adventure, saisissant dans sa sobriété, montre ce que la paix
peut accomplir au milieu de la mêlée. Au temps où les
nationalismes étaient exaspérés sous l'influence de la
psychose de guerre, les Amis ont été méconnus et bafoués,
mais l'histoire leur rendra justice, j'en ai la confiance.

Maintenant que la tourmente a pris fin, la mission
pacifique des Amis prendra une autre forme. Si, dans la

guerre, ils ont tout risqué, seraient-ils plus timides
pendant la paix Spinoza l'a fait remarquer très justement,
l'absence de guerre n'implique pas nécessairement la

paix.

Les Amis, en tant que corps constitué, ont l'immense
satisfaction de voir réalisés plusieurs des idéals qu'ils
ont été les premiers à proclamer et à incarner. L'égalité de

la femme avec l'homme, l'abolition de l'esclavage, une
façon plus humaine de traiter les aliénés et les criminels,
la liberté de conscience, le droit d'exprimer librement
ses opinions, l'instruction largement répandue dans toutes
les classes de la société, une interprétation spirituelle de

la Bible, tout cela leur est dû en partie. Mais que sont

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XV (n° 63, 1927). 7



102 INAZO NITOBE

ces résultats comparés à tout ce qui reste à faire —
Une poignée de sable sur la plage de la souffrance humaine.

J'ai tâché de montrer quelques traits saillants des

Quakers et de les faire mieux connaître. J'espère n'avoir
pas exagéré leurs mérites. En parlant de la communauté
religieuse avec laquelle je me suis solidarisé depuis
quarante ans, j'ai eu constamment en mémoire l'histoire de

ce saint arabe qui, alors qu'il était enfant, reçut un soir
de son père l'ordre d'étudier le Coran avec son frère.
Voyant que celui-ci s'était endormi, le petit garçon dit
à son père : « Père, regarde, il dort pendant que j'ai les

yeux fixés sur le Saint Livre. » Mais le bon père le reprit
avec douceur : « Mon fils, j'aimerais mieux te voir endormi
que cédant à la tentation de l'orgueil spirituel. »

Inazo Nitobe.


	Qu'est-ce que le quakerisme?

