
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: La croyance au surnaturel et la pensée scientifique : quelques
remarques

Autor: Naville, Adrien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CROYANCE AU SURNATUREL

ET LA PENSÉE SCIENTIFIQUE

QUELQUES REMARQUES

La croyance au surnaturel a autorisé certaines
superstitions qui la discréditent. Mais tout ce qu'elle a pu autoriser

n'est pas impliqué dans son essence. Peut-être que,
ramenée à ses affirmations fondamentales, la croyance
au surnaturel est compatible avec la pensée scientifique
la plus exigeante.

Je voudrais dire comment la question me semble se

poser aujourd'hui. Je devrai pour cela faire bien des

distinctions et formuler bien des définitions.
Une première distinction, qui est de grande importance,

est celle du surnaturel et de la magie. M. Louis Wuarin,
dans le noble et instructif ouvrage qu'il vient de publier
(La religion et l'état social, 1925), ne la fait pas suffisamment.

Les théoriciens de la magie, ceux du moins que je
connais, ne présentent nullement les opérations magiques

comme des événements surnaturels. A l'époque où le

christianisme commença à se répandre dans le monde la
magie était admise même par les esprits les plus cultivés.
Plotin en a fait la théorie ; mais dans cette théorie l'idée
du surnaturel n'intervient pas. La possibilité d'agir,
même à distance, par certaines pratiques, sur les
personnes auxquelles on veut du bien ou du mal, résulte

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 59, 1926). 6



82 ADRIEN NAVILLE

selon lui de l'harmonie ou interaction universelle, de l'action

de tout sur tout. En vertu de cette harmonie, ce

que je fais chez moi exerce une influence sur la vie d'un
ennemi qui habite au loin. De pareilles idées font
naturellement penser aux arts très modernes de la télégraphie
et de la téléphonie sans fil, que l'on ne juge pas
surnaturels. Entre la magie moderne et la magie ancienne —
qui d'ailleurs n'est pas morte — la différence c'est que
la magie moderne se fonde sur des notions scientifiques
vraies, tandis que l'ancienne se fonde sur des notions fausses.

A l'époque de Plotin, dans les milieux païens, on
affirmait presque sans étude des lois de la nature dont
une étude attentive a montré l'irréalité. Avec la magie
va l'astrologie, car celle-ci n'est pas seulement un moyen
de prévoir l'avenir, elle est aussi un moyen de le faire :

en choisissant bien les moments de certaines situations
des astres on fait réussir des entreprises qui avortent si

on les commence quand la géographie du ciel est
défavorable. Plotin, qui croit à l'astrologie, fonde cette

croyance, comme la croyance à la magie proprement
dite, sur les prétendues lois de l'universelle harmonie.
Rien là de surnaturel.

L'Eglise chrétienne fut en somme hostile à la magie
dont le crédit diminua auprès du public cultivé. Mais
elle ne l'extirpa pourtant pas complètement, et l'influence
de la pensée arabe produisit une recrudescence de cette
superstition. Roger Bacon, au xine siècle, fonde sa croyance
à l'astrologie sur les mêmes raisons que Plotin. Il raconte,
par exemple, sans sourciller, qu'une femme du district
de Norwich a vécu vingt ans sans rien manger et que cela

ne l'empêcha pas d'être « pinguis et in bono statu ». Il
ajoute que ce ne fut pas un miracle, mais l'effet d' « aliqua
constellatio » ; donc un phénomène naturel. Roger Bacon
s'élève avec violence et se fâche contre les théologiens
qui ne veulent pas admettre la réalité des faits de ce

genre, qu'atteste pourtant l'expérience.



LA CROYANCE AU SURNATUREL 83

Une seconde confusion qu'il faut écarter est celle de

la croyance au surnaturel avec la croyance au contre-
naturel. On ne doit pas s'étonner de la trouver chez les

écrivains du monde ancien ; elle résulte chez eux d'une
autre confusion, celle des deux idées de loi et d'ordonnance.

Ils n'avaient pas l'idée moderne de loi naturelle ;

ce qu'ils appellent loi c'est l'ordonnance, la structure
de la réalité sensible ou la cause métaphysique de cette
structure. Les païens très superstitieux dont je parlais
tout à l'heure reprochaient avec insistance au christianisme

son affirmation du surnaturel, qui leur semblait
une affirmation du contre-naturel. Ecoutez d'abord le

païen que Minucius Felix fait parler dans le dialogue
Octavius : « Les chrétiens, dit-il, méditent la ruine du monde
en le menaçant, ainsi que ses astres, d'un embrasement
universel, comme si l'ordre éternel établi par les lois
de la nature pouvait jamais être troublé. » Ecoutez
ensuite Celse, que cite Origene : « La somme du mal, avait
écrit Celse, n'a jamais été et ne sera jamais moindre qu'elle
n'est dans le moment présent ; car la nature de l'univers
est unique et toujours la même et par conséquent la
production du mal toujours identique... Si l'on apportait
un changement, même le moindre, aux choses d'ici-bas,
tout serait bouleversé et détruit. » (Contre Celse, IV,
62 et 5.)

On croit sentir sous ces paroles une influence de l'idéalisme

platonicien et de sa doctrine des Idées. L'univers
sensible est une copie de types immuables, il est
nécessairement ce qu'il est en vertu de sa participation aux
Idées. Pour changer quoi que ce soit à son ordonnance,
à ses événements, il faudrait d'abord changer quelque
chose dans le monde des Idées ; mais cela est impossible
puisque les Idées sont immuables.

La confusion du surnaturel et du contre-naturel résultait

chez les premiers adversaires du christianisme de

leur ignorance de ce que c'est qu'une loi naturelle. Nous



84 ADRIEN NAVILLE

le savons beaucoup mieux aujourd'hui ; nous savons que
la loi est autre chose que l'ordonnance, et que seule elle

ne l'explique pas. Nous savons que la loi seule n'explique
ni aucune structure, ni aucun événement, que la loi
seule n'explique rien. La loi est un rapport entre un terme
antécédent et un terme conséquent ; selon que l'antécédent

est ceci ou est cela, le conséquent aussi sera ceci

ou cela ; pour modifier le terme conséquent aucune violation

de la loi n'est nécessaire, il suffit de modifier le terme
antécédent. On a donc le droit de s'étonner que les
modernes n'aient pas rompu plus nettement avec la confusion

du surnaturel et du contre-naturel. On la trouve
encore soit chez des adversaires soit chez des partisans de

la croyance au surnaturel.
Un adversaire, le pasteur Lang de Zurich, écrivait il

y a quelque cinquante ans cette phrase singulière : « La
conviction de la régularité absolue d'un ordre de la nature
dans lequel toutes choses sont comprises fait une
coupure profonde dans l'histoire des religions, et distingue les

hommes pieux d'aujourd'hui des hommes pieux de toutes
les religions et de tous les temps antérieurs. » (1) Ce

pasteur, qui croit penser d'une manière très moderne,
semble confondre encore, comme les polémistes païens
d'il y a dix-sept siècles, l'idée d'ordre et celle de loi. Il
semble ignorer que la science moderne nie
catégoriquement «la régularité absolue d'un ordre de la nature)',
puisqu'elle affirme le changement et même le désordre.

Cette confusion-là est devenue rare chez les écrivains
contemporains, mais sa disparition n'a pas fait disparaître

la confusion du surnaturel et du contre-naturel.
Soit les partisans soit les adversaires de la croyance au
surnaturel en parlent souvent comme d'une violation
des lois, que la science considère comme des rapports
nécessaires. Les uns et les autres s'en tiennent trop
facilement aux définitions que donnent les dictionnaires

(1) H. Lang, La religion dans le siècle de Darwin.



LA CROYANCE AU SURNATUREL 85

du langage usuel. Voici deux définitions du miracle :

Dictionnaire de l'Académie française: «Miracle, acte
de la puissance divine contraire aux lois connues de la
nature.» Dictionnaire de Littré: «Miracle, acte contraire
aux lois ordinaires de la nature.» — Ce qu'on appelle
généralement le miracle n'est pas tout le surnaturel, tant
s'en faut ; toutefois, même limitée à cette espèce-là de

surnaturel, l'affirmation que des lois naturelles sont violées

se heurte à des objections scientifiques bien graves.
Pour ma part, je ne puis pas l'admettre, et le but principal

que je vise dans les remarques qui vont suivre
c'est de convaincre les défenseurs du surnaturel qu'ils
doivent renoncer à de pareilles définitions et concevoir
le surnaturel comme quelque chose qui s'ajoute aux effets
de la loi, mais sans la contredire ou la violer. Le
surnaturel, pour moi, c'est la création continuée. Je ne

parle pas ici d'un monde surnaturel transcendant, au
sujet duquel je voudrais construire un système
métaphysique. Je parle d'événements surnaturels, de
surnaturel historique. Je me demande comment aujourd'hui

on doit concevoir et définir un événement
surnaturel, et je réponds que les événements surnaturels,
s'il y en a, sont de la création continuée.

Il faut préciser. Quelle différence y a-t-il entre un
événement naturel et un événement surnaturel

Un événement naturel, c'est celui qui naît du passé

par évolution selon les lois. La science moderne
n'explique plus la réalité expérimentale au moyen de types
transcendants dont cette réalité serait la copie, elle

explique par déroulement, par transformation, on dit
aujourd'hui par évolution. Evoluer c'est se dérouler,
expliquer c'est faire voir le déroulement. Quand le savant
a montré comment le moment présent était contenu
dans le moment passé et devait en naître en vertu des

lois, il a compris, il a expliqué. L'événement naturel,
c'est celui qui s'explique. L'événement surnaturel au



86 ADRIEN NAVILLE

contraire, — s'il y en a, — c'est celui qui ne résulte pas
simplement du passé, mais dans lequel il y a quelque
chose de vraiment nouveau qui s'est inséré dans
l'évolution. Ce quelque chose de nouveau ne s'explique pas,
au sens que la science moderne donne au mot expliquer.

De ces définitions supposées justes il résulte que toute
décision libre de la volonté, s'il y en a, est un événement
surnaturel. Si mes décisions ne naissent pas toutes
fatalement du passé qui m'a produit par évolution, si j'y
peux réellement quelque chose, cela est surnaturel. Le
domaine du surnaturel serait donc bien plus étendu
qu'on ne le pense généralement.

Je distingue trois espèces d'événements surnaturels
dont il me paraît qu'on peut admettre la réalité sans
contredire la science. Ce sont des décisions libres de

certaines créatures, des interventions de Dieu dans la
vie des âmes et des interventions de Dieu dans
l'évolution physique.

Mais des événements pareils sont-ils vraiment
possibles Non, répondait catégoriquement le déterminisme,

la science ne permet pas de les croire possibles.
La science veut expliquer, elle est l'explication de l'univers,

elle rejette comme impossible et inadmissible tout
ce qui, dans l'histoire de l'univers, serait décidément
inexplicable. Or une décision libre ne s'explique pas ;

croire à des événements libres c'est contredire la science.
Le fondement que l'on donne au déterminisme moderne

diffère beaucoup de celui que l'on donnait au
déterminisme ancien, dont j'ai parlé tout à l'heure. Le
déterminisme ancien était statique, il affirmait la constance
de l'ordre ; le déterminisme moderne est dynamique,
il affirme la constance de la force ou, comme on dit
volontiers, de l'énergie. Selon lui il y a dans l'univers
une quantité immuable d'énergie ; elle est toujours la
même, elle ne peut ni augmenter ni diminuer. Mais cette
affirmation n'est en aucune façon une vérité scientifique



LA CROYANCE AU SURNATUREL 87

établie, elle est une croyance, un dogme. Ce dogme sourit

à l'esprit scientifique, mais on se trompe tout à fait
quand on en parle comme d'une loi. La quantité d'énergie

est-elle immuable ou peut-elle augmenter La science
des lois ne fournit aucune réponse à cette question. Ce

qu'elle dit, c'est que, quand un conséquent résulte d'un
antécédent par transformation, par évolution, il n'y
a ni augmentation ni diminution d'énergie. Mais n'y
a-t-il dans l'univers que des transformations, n'y a-t-il
jamais ni nulle part de l'initiative La science des lois

n'oblige nullement le savant à le croire. C'est une question

historique. Ceux qui parlent du principe de la
conservation de l'énergie comme d'une loi oublient la
conditionnante des lois, telles que les comprend la science
moderne. Une loi est un rapport conditionnellement
nécessaire. Formule : Toujours et partout si A est posé,
et s'il est posé seul, B en résultera.

Les A sont souvent, très souvent, des produits de

l'évolution, qui très souvent aussi sont posés seuls.
Mais sont-ils toujours et partout posés seuls, ou la liberté
peut-elle insérer à côté d'eux dans certains cas une autre
donnée qui modifiera l'événement ultérieur que j'ai
appelé B La science des lois, encore une fois, ne fournit

aucune réponse à cette question qu'elle ignore même
absolument. C'est une question historique. On peut
aujourd'hui la poser sans trop étonner le public savant,
car le déterminisme rigoureux passe depuis quelques
dizaines d'années par une crise assez grave.

Si j'en parle ici, d'ailleurs, ce sera moins pour en tirer
parti en faveur de ma thèse que pour mettre les partisans

de la liberté et du surnaturel en garde contre
certaines confusions d'idées. Deux remarques seulement.

Les physiciens contemporains sont devenus défiants
à l'égard de formules que l'on considérait il y a cinquante
ans comme des vérités parfaites. Ils doutent que ce qu'on
appelle les lois naturelles s'appliquent à tous les êtres



ADRIEN NAVILLE

ou à tous les cas individuels. Ce seraient des lois
statistiques, des lois du grand nombre. Peut-être chacun des

éléments de la nature a-t-il son individualité qui diffère
de celle de tous les autres, et peut-être la formule n'est-
elle parfaitement vraie d'aucun d'entre eux. C'est
possible. Mais il serait bien dangereux d'en conclure, comme
le font certains philosophes, que pour la science contemporaine

il n'y a plus de lois nécessaires, et qu'elle considère

les lois comme contingentes, souples, élastiques.
Ne confondons pas les lois elles-mêmes, qui sont des

rapports objectifs, avec les formules par lesquelles
l'homme cherche à les énoncer ; ne confondons pas les
lois avec ce que je me permets d'appeler les théorèmes.
Le jour où il sera établi que nos théorèmes physiques
actuels sont de la statistique, parce que chacun des

innombrables électrons dont se compose l'univers matériel

a son individualité et diffère de tous les autres, la
science admettra que l'électron lui-même est
probablement un composé. Elle s'efforcera de trouver les lois
des éléments vrais, ou du moins les lois qui résultent
des caractères qu'ont en commun tous les éléments,
d'ailleurs peut-être différents. Dût cette recherche de lois
vraiment universelles n'aboutir jamais à des résultats
définitifs, la science la continuera toujours.

Une autre idée, qui joue un grand rôle dans la pensée
scientifique contemporaine, me semble avoir plus
d'importance que celle des lois statistiques pour l'objet de

notre étude. C'est l'idée de tendance. Cette idée se

présente comme une combinaison de la nécessité avec la
liberté, qui risquent d'être ainsi mises de côté et
remplacées. Et c'est pourquoi je la trouve dangereuse ; je
voudrais au contraire affirmer nettement la coexistence
de la nécessité des lois et de la liberté de certains actes.

M. Bergson, théoricien de l'élan vital, met des
tendances partout, même dans le monde inorganique, si
du moins je comprends bien sa pensée. Laissons cela,



LA CROYANCE AU SURNATUREL 89

ne parlons ni du granit ni de la lune, parlons du monde
végétal. Claude Bernard doit avoir écrit que dans le

développement des corps vivants il ne faut chercher que des

phénomènes physico-chimiques sous l'empire d'une idée.
Très belle formule ; seulement on doit se demander si

l'idée est immanente au végétal ou lui est transcendante.
Je pense qu'elle ne lui est pas immanente ; mais beaucoup

de biologistes contemporains pensent autrement.
Le néovitalisme affirme des tendances vitales. Le vita-
lisme, ancien ou nouveau, fait venir à l'esprit le souvenir
de l'animisme des peuples primitifs. Il y a d'énormes
différences, je le sais bien, et pourtant je ne suis pas bien
sûr que le vitalisme ne soit pas une mythologie.

Si les organismes ont des tendances, il n'y en a qu'une
qui soit irrésistible et dominatrice, c'est la tendance à

la mort. La mort, voilà le fait universel pour les
organismes ; elle les atteint tous ou plus tôt ou plus tard,
quelles que soient les conditions où ils se trouvent. Quant
au développement vital, il n'est qu'un fait relativement
rare et, j'ose dire, exceptionnel. Je prends naturellement
le mot organisme au sens large, une graine, un sperma-
tozoaire sont déjà des organismes. Sur la multitude presque

infinie de graines, de grains de pollen, de spermato-
zoaires, d'ovules, quelle est la proportion de ceux qui
se développent, quelle est la proportion de ceux qui ne
se développent pas Les organismes sont des ensembles
matériels constitués de telle sorte que, si certaines conditions

sont réalisées, ils ont un développement analogue
à celui de leurs ascendants ; mais que, si ces conditions ne

sont pas réalisées, ils meurent prématurément ; et
d'ailleurs, je le répète, quelles que soient les conditions
réalisées, ils finissent tous par mourir. Parlera-t-on
vraiment d'une tendance à la mort Comment y voir de

l'élan vital
Le développement du règne végétal par simple

évolution selon les lois physico-chimiques est sans doute



90 ADRIEN NAVILLE

en grande partie, aujourd'hui encore, inexpliqué. Mais
rien ne prouve qu'il soit inexplicable ; la science contemporaine

est encore bien courte. S'il était démontré que
certains phénomènes, par exemple les mutations brusques

de de Vries qui ont remplacé les mutations lentes
de Darwin, étaient décidément inexplicables par
l'évolution, j'y verrais de la création continuée ; mais il est
bien probable qu'une science plus avancée finira par en
découvrir les causes évolutives.

Au-dessus du règne végétal il y a le règne animal.
L'humanité en fait partie ; mais ne parlons pas d'elle

pour le moment, parlons de cette masse immense d'êtres
qu'on appelle couramment des animaux. Ici l'idée d'évolution

physico-chimique ne suffit décidément pas, puisque

les animaux sont, c'est le sens de leur nom, des êtres
animés, c'est-à-dire que leurs organismes matériels sont
en relation avec des âmes. A côté de l'évolution physique
il y a chez eux une évolution psychique. Elle se produit sans
doute aussi selon des lois. Notre ignorance encore bien
profonde au sujet de ces lois ne doit nullement nous engager à

nier leur réalité. L'historien naturaliste doit pousser aussi
loin qu'il le peut l'explication évolutive du monde animal
par les lois psychiques combinées avec les lois physiques.
N'y a-t-il en réalité que cela Ou bien les animaux, certains
animaux, ont-ils une part de liberté créatrice Ils sentent,
ils se représentent, ils veulent ; mais délibèrent-ils
discutent-ils avec eux-mêmes dans leur for intérieur
font-ils la distinction morale du bien d'avec le mal
Je l'ignore et je trouverais bien hardi celui qui croirait
pouvoir répondre catégoriquement à ces questions.

Quant aux hommes, nous savons qu'ils discutent avec
eux-mêmes, qu'ils délibèrent en se croyant libres de

choisir entre des décisions dont l'une sera moralement
bonne et l'autre moralement mauvaise. Cette croyance
a dans la vie des hommes un rôle si capital qu'il est
impossible de se représenter ce que, sans elle, aurait été le



LA CROYANCE AU SURNATUREL 91

passé de l'humanité et ce cjue, sans elle, serait son avenir.
Ici décidément la question de la liberté ne peut pas être
écartée. Mais, disaient les déterministes, la croyance à la
liberté est certainement une illusion, elle contredit la
science. La science veut comprendre, or une décision libre
et créatrice est inintelligible ; la science veut expliquer,
or ce qui ne résulterait pas de l'évolution serait
inexplicable ; la science veut bannir le mystère, or la liberté,
s'il y en avait, serait un mystère : la science l'exclut.
Faut-il rappeler une fois de plus aux déterministes que
leur culte pour la science les aveugle et qu'ils ne voient
plus le caractère tout relatif des explications scientifiques

La science explique toujours par l'inexpliqué ;

je parle de l'explication historique. Les événements
d'aujourd'hui résultent de ceux d'hier, les voilà expliqués.

Mais les événements d'hier ne s'expliquent pas
par eux-mêmes, ils s'expliquent par les événements
d'avant-hier, eux-mêmes provisoirement inexpliqués. Et,
si haut que l'on remonte dans le passé, le point de départ
de l'explication aurait besoin lui-même d'être expliqué.
Cette régression historique est-elle théoriquement indéfinie

L'univers doit-il être considéré comme éternel
C'est le mystère parfait. Ou bien la régression aurait-
elle théoriquement un point d'arrêt L'univers aurait-il
commencé Autre mystère, qui n'est pas plus inconciliable

avec la science que le mystère de l'éternité. Mystère

en tout cas la croyance à l'universelle intelligibilité

de l'histoire est une erreur manifeste. Ne pas voir
que l'explication scientifique a des limites infranchissables,

c'est ne pas comprendre la science. Et, puisque
la science doit admettre la réalité du mystère, pourquoi
n'admettrait-elle pas qu'il s'en produit dans le cours
de l'évolution, qu'il s'en produit aujourd'hui Je ne dis

pas avec M. Bergson que l'évolution est elle-même
créatrice, je dis que la création continuée peut se combiner
avec elle.



92 ADRIEN NAVILLE

Des décisions libres de l'homme, voilà donc une
première espèce d'événements surnaturels que la science
n'exclut pas. Elle n'interdit pas à l'homme qui agit bien
d'éprouver la joie de la bonne conscience, elle ne met pas
celui qui agit mal à l'abri du remords.

Qu'est-ce qu'agir bien qu'est-ce qu'une volition bonne
Qu'est-ce qu'agir mal qu'est-ce qu'une volition mauvaise

Une volition est toujours un fait individuel et
un fait du moment présent. Mais, par les buts qu'il donne
à ses volitions, l'individu doit dépasser le moment
présent et en quelque sorte se dépasser lui-même. Il doit vouloir

préparer l'avenir et contribuer au bien d'autrui.
Il ne doit ni viser seulement sa satisfaction immédiate,
ni se procurer à lui-même des satisfactions qui diminuent
le bien de l'ensemble au lieu de l'augmenter. Il doit être

impartial et bienveillant : « Aime ton prochain comme toi-
même ». Une volition bonne, c'est une volition large,
une volition mauvaise, c'est une volition étroite. Plus
l'individu s'affranchit de la passion immédiate et de

l'égoïsme pour vouloir être l'ouvrier utile d'une œuvre
générale, et plus il a le droit de croire collaborer librement

avec le principe universel. Mais l'idéal d'impartialité,
d'amour et de dévouement lui paraît souvent trop

haut pour sa faiblesse ; il manque de force. Il se sent
écrasé, il va tomber, il cherche un renouvellement de

son éneigie. Le recueillement, qui chez la plupart prend
la forme de la prière, lui en procure souvent. L'homme
faible, mais de volonté droite, a souvent alors l'impression

d'entrer en rapport avec une réalité supérieure qui
intervient dans la vie de son âme, qui le stimule et lui
communique de la force. Cette intervention de Dieu dans
l'évolution psychique serait une seconde espèce de
surnaturel. La science permet-elle de l'admettre De
nouveau je réponds oui, et pour les mêmes raisons qu'au sujet
des décisions libres de l'homme. Comme ces décisions
humaines, les interventions divines sont pour la science



LA CROYANCE AU SURNATUREL 93

historique des mystères, des limites de l'explication
par évolution. Mais cela n'autorise nullement la science
à en nier la réalité. Je reviendrai encore tout à l'heure
sur ce point quand j'aurai parlé de la troisième espèce
de surnaturel, c'est-à-dire de ce qu'on appelle ordinairement

le miracle.
Ici une distinction importante paraît s'imposer. Les

événements surnaturels, dont l'origine est toujours d'ordre

spirituel, déroulent pourtant aussi leurs effets dans
le monde physique. La civilisation matérielle, qui a modifié

sur bien des points la surface de notre planète, résulte
elle-même pour une part très grande de l'action d'hommes

consciencieux qui ont lutté contre leur égoïsme,
leurs passions, leur paresse, pour préparer l'avenir et
se rendre utiles à autrui. Mais, entre la décision libre
et le but extérieur qu'elle vise, il y a une foule
d'intermédiaires. La volonté humaine, fortifiée peut-être par un
pouvoir divin, n'agit directement que sur le système
nerveux de l'individu. Le changement qu'elle y a produit
appartient dès lors à l'évolution universelle ; ses effets
ultérieurs se succèdent selon les lois naturelles. Pour
atteindre le but qu'il veut l'homme doit, autant que
possible, prévoir un enchaînement souvent long et compliqué

de causes et d'effets ; s'il a mal prévu, le but est
manqué. Il ne suffit pas de vouloir énergiquement pour
guérir un malade ou arrêter la décomposition cadavérique,

pour fertiliser une région aride ou prévenir des

inondations. Il faut employer des moyens appropriés.
C'est d'une manière indirecte que le résultat est obtenu.

Il en serait autrement dans le miracle. Ici la puissance
divine agirait d'une manière immédiate sur l'univers
matériel, même sur le monde inorganique ; et le but
serait atteint directement, sans moyens intermédiaires.
La science permet-elle d'admettre que cela soit possible

Pour la troisième fois je réponds affirmativement.
Mais si je le fais, c'est, je le répète, parce que pour moi



9'i ADRIEN NAVILLE

un événement surnaturel n'est pas la violation d'une
loi. Les lois sont des rapports qui résultent de la nature
des choses, de la nature des éléments matériels par exemple.

Pour modifier les événements, Dieu n'a nullement
besoin de changer momentanément ces natures dont il
est lui-même l'auteur, il suffit qu'il introduise dans la
série des phénomènes un facteur nouveau, une force
qui n'est pas produite par l'évolution. Si nous pouvons
admettre que la volonté humaine change quelque chose
à ce qui se passe dans le cerveau, comment refuserions-
nous au Créateur la liberté de continuer à créer

En terminant, je voudrais définir d'une manière moins
incomplète l'attitude que l'esprit scientifique me paraît
devoir prendre vis-à-vis de la croyance au surnaturel.

Il ne faut pas demander au savant d'être crédule, et
d'accueillir facilement l'affirmation du caractère
surnaturel de certains événements ou la vérité de certains
récits. Le savant désire expliquer, c'est son goût, et c'est
aussi son devoir. Comprendre et faire comprendre
comment des événements s'engendrent les uns les autres
c'est un des rôles essentiels de la science. C'est par là
qu'elle fournit un fondement solide et large aux théories

des arts et par conséquent aux arts eux-mêmes.
Les progrès de l'explication sont éminemment utiles.
Mais elle n'est pas le seul rôle de la science ; le croire
est du fanatisme. La science a un autre rôle, qui est de

constater. Comprendre n'est pas tout, il faut aussi prendre.

Prendre sans comprendre, sans pouvoir expliquer,
au sens que la science historique donne à ce mot, c'est

pour le savant un sacrifice. Il a le droit et même le devoir
de n'y consentir que là où ce sacrifice s'impose à sa
raison. Mais il s'impose ; la science baigne dans le mystère,
c'est l'évidence même. Ne pas le voir c'est être aveugle.
Ce qu'on peut discuter seulement c'est, si j'ose parler
ainsi, la situation du mystère dans le temps. Le mystère



LA CROYANCE AU SURNATUREL 95

n'appartient-il qu'à un passé lointain, infiniment
lointain, ou y en a-t-il dans le cours de l'évolution, y en
a-t-il aujourd'hui Le savant n'a pas le droit de trancher

cette question par une négation catégorique.
Ce qui me semble décidément inacceptable pour la

raison humaine c'est la' croyance que la réalité totale,
la seule réalité, est un immense mécanisme qui se meut
fatalement sans aucun but ni aucune liberté.

Adrien Naville.


	La croyance au surnaturel et la pensée scientifique : quelques remarques

