
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Revue générale : la mêlée thomiste en France en 1925

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GÉNÉRALE

LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE EN 1925

La renaissance du thomisme dans notre monde moderne est
assurément un des paradoxes les plus singuliers de l'histoire de la
philosophie. D'autres grands systèmes ont connu comme lui l'oubli le plus
complet après le triomphe le plus éclatant. C'est une destinée banale.
Mais il y a peu d'exemples d'une doctrine pareillement réhabilitée
dans un monde cjui est la négation même de ses principes fondamentaux.

Véritable défi jeté par l'Eglise au modernisme triomphant. Ou

plutôt, tentative désespérée de Rome, dont l'intransigeance cachait
mal au début l'anxiété. Au concile du Vatican, rompant avec les

partis de la conciliation, le pape recourut à la force pour assurer son
autorité dans l'Eglise. Cette audacieuse attitude pouvait seule sauvegarder

l'autorité de l'Eglise dans le monde. Abandonnant donc son

antique prudence, la curie romaine adopta officiellement la philosophie
de saint Thomas. C'était choisir, au delà de la Réforme et de l'époque
moderne, la doctrine la plus absolue et la plus étrangère au libéralisme
contemporain. C'était un premier pas vers la condamnation positive
et totale du modernisme que prononcèrent Léon XIII et Pie X,
restaurateurs de la jihilosophie thomiste.

Les résultats de cette intervention sujirême ne furent pas longs à

se produire. Douloureusement frappée, l'Eglise jirit dans le sacrifice
de ses meilleurs éléments une force nouvelle. Rome ne cessait pas
d'affirmer son intransigeance. On comprit bientôt que la jiartie était
gagnée. Le catholicisme, par son attitude ferme rallia tous ceux que
l'anarchie intellectuelle, politique ou sociale rejetait vers les systèmes
d'autorité. C'est alors que survint la guerre. Elle fut un coup terrible
porté aux folles illusions du xixe siècle. Les espérances ardentes qui
avaient accueilli la démocratie, le libéralisme et la science se trouvèrent

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV JN° 58, 1926). 4



50 PIERRE JACCARD

déçues cruellement. Les doctrines extrémistes, communisme et
royalisme rallièrent les mécontents. Aujourd'hui, au moins dans les milieux
intellectuels, la réaction semble l'emporter sur la révolution. Le
catholicisme paraît sauvé.

Providence, hasard ou seulement géniale clairvoyance de la part de
Rome En tous cas le moment était bien choisi. L'Eglise, qui avait
su prévoir la réaction, en recueillit tous les fruits. Si bien que l'on
pourrait presque dire, en voyant la docilité de nos contemporains, que
l'Eglise a triomphé dans sa lutte gigantesque contre le modernisme
tout entier.

Un tel triomphe est-il définitif L'attitude adoptée par Rome est-elle
heureuse et légitime On verra dans cette étude ce qu'en ont pensé
quelques auteurs particulièrement rejirésentatifs des divers partis qui
se sont affrontés en 1925 dans cette mêlée pour ou contre le thomisme
qui passionne l'opinion publique en France.

Nous essaierons de montrer la gravité et l'intérêt de ce débat
philosophique en cette année 1925 où il entre, — nous le verrons, — dans

une nouvelle phase de son histoire. Nous ne craindrons pas de prendre
jiarti et de critiquer les idées, sans pour cela nous égarer dans des
discussions de doctrine qui ne pourraient trouver place ici. En analysant
leurs ouvrages les plus récents, nous présenterons successivement les

|iersonnalités des princijiaux adversaires. Cet essai de mise au point
jiourra peut-être servir d'introduction historique et critique, non pas
au thomisme lui-même — il y en a déjà trop, — mais à la question
posée par la renaissance thomiste à tout esprit soucieux de l'avenir de

notre civilisation : « Le retour à la scolastique est-il légitime, opportun
et même nécessaire »

Nous avons déjà répondu à cette question en définissant la vraie
figure du thomisme, voilée trop souvent jiar un masque de tolérance,
de largeur d'idées et de sympathie équivoque pour la science moderne.
Les historiens catholiques prétendent en effet que

« Rapprocher l'esjirit moderne et l'Eglise, tel semble bien avoir été
le programme d'ensemble du Pape au coup d'œil audacieux et large
dont le glorieux pontificat jirépara le siècle où nous sommes» (1).

Il est vrai que ce n'est point en lui-même que le thomisme a trouvé
les forces qui l'ont renouvelé. Sa résurrection, il la doit à l'intervention
de la papauté. Mais celle-ci s'en est servi comme d'une arme contre

(1) Chanoine L. Noël, successeur du cardinal Mercier à la chaire de

philosophie de l'Université de Louvain : Notes d'epistemologie thomiste, p. 7

(Bibl. Inst. sup. philos, de Louvain). Paris, 1925. — Recueil d'études
indiquant « comment on pourrait, en s'inspirant de la tradition thomiste
aborder le problème moderne de la connaissance ». Voir le premier chapitre
intitulé : « L'actualité du thomisme ».



LA MELEE THOMISTE EN FRANCE 51

«l'esprit moderne». Le titre du livre de M. Jacques Maritain:
Antimoderne doit être entendu à la lettre. C'est en effet à la réaction
antimoderne que le thomisme doit aujourd'hui sa faveur. Seul le désarroi de

notre époque explique sa prodigieuse vitalité dans les pays catholiques
latins. N'y a-t-il pas là déjà un indice et un avertissement

I. L'offensive thomiste.

Quoiqu'il en soit, le thomisme fait chaque année des progrès
considérables. Depuis un demi-siècle, les écoles dominicaines rivalisent de

zèle et d'apjilication. Le Collège angélique de Rome, l'Institut de

philosophie de Louvain etl'Institut catholique de Paris sont les foyers les plus
vivants de la renaissance thomiste. Plusieurs revues prospères sont
consacrées exclusivement à saint Thomas : Revue thomiste, Revue néo-

scolastique de philosophie, etc. Aujourd'hui les études sur le thomisme
et les commentaires de la Somme absorbent presque toute la production

de la pensée catholique (1). Des ouvrages monumentaux sont entrepris,

tel le Commentaire français littéral de la Somme théologique de saint
Thomas d'Aquin, du R. P. Th. Pègues, dont une quinzaine de volumes
ont déjà paru. Un groujie de spécialistes dominicains vient d'inaugurer
une traduction française nouvelle de la Somme théologique, destinée au
public cultivé et aux étudiants pour qui la monumentale édition dite
léonine ou la traduction du P. Pègues sont trop coûteuses, peu accessibles

et d'un maniement difficile. Deux volumes sur trente ont paru :

les traités De la prudence et De Dieu (2).
Toute une littérature de vulgarisation s'est formée pendant ces

dernières années. On ne compte plus les Introductions à la Somme et
les Initiations thomistes. Portée par la vague montante de l'inquiétude

contemjioraine, la pensée de saint Thomas est sortie des séminaires.
Elle atteint aujourd'hui les Universités laïques et même le grand public.

(1) Tout en faisant de fortes réserves sur l'interprétation dominicaine du
thomisme, les Jésuites, dociles aux instructions pontificales, cherchent à n'être
pas les derniers parmi les commentateurs de saint Thomas. Voir sur les

divergence entre les deux ordres : Louis Rougier, La scolastique et le thomisme,
p. xxxi-xxxii. — La thèse récente de Jean Rimaud S. J., Thomisme et

méthode, citée plus loin, est à cette égard très significative.
(2) Traducteurs : P. Noble et P. Sertillanges. On annonce le 3e volume :

Traité de l'état religieux, du P. Lemonnier. — Cette traduction est accompagnée

du texte original, de notes, d'appendices et d'une table analytique
des matières qui en facilitent la lecture. Le format (10 X 17 cm.) est
commode et la présentation impeccable. Les éditeurs promettent les vingt-
huit derniers volumes pour 1927. (Editions de la « Revue des Jeunes »,

Paris, 1925).



OZ PIERRE JACCARD

« Le temps n'est plus, dit l'abbé Gillet, où Victor Cousin se félicitait
d'avoir découvert sur les quais de la Seine, dans la boîte d'un bouquiniste,

les ouvrages d'un « certain Aquinate » qui, à son grand étonnement,

ne manquait pas d'originalité ni de profondeur» (1).
En Sorbonne et à l'Ecole des Hautes Etudes, M. Etienne Gilson

commente la Somme avec ses étudiants. Aux Hautes Etudes également, M.
Pierre Lasserre donne un cours sur le néo-thomisme contemporain.
Tandis qu'autrefois, le moyen âge était un peu négligé, aujourd'hui
on s'y intéresse de plus en plus. (2) Preuve en soit le grand nombre
de thèses déposées à la Sorbonne et jiortant sur la jihilosophie médiévale.

Un grand courant de symjiathie a accueilli en France la renaissance
thomiste. Avant M. Maritain, un laïque, un athée même, M. Gonzague
Truc préconisait le retour à la scolastique pour remédier à l'anarchie.
Les thomistes font de grands efforts pour répondre à cet intérêt
manifesté de toutes parts pour la doctrine de l'Ecole. L'Institut catholique

de Paris a inauguré cet hiver tout un cycle de conférences, réservées

aux hommes, surla « doctrine catholique d'après Thomas d'Aquin».
Les dames ne voulant pas être en retard ont fondé un « Cercle thomiste
féminin » très actif, qui jiublie même des Cahiers mensuels. Le Père
Peillaube est l'animateur de toutes ce? entreprises.

Aujourd'hui, dans un certain monde, la scolastique est à la mode. M.
Henri Massis, plus répandu dans les salons que J. Maritain, ouvre le
chemin aux idées de son maître. L'Almanack de Paris jiour 1926
consacre six pages à saint Thomas.

Ce snobisme naïf, cjui se concilie sans difficultés avec la faveur
dont jouissent successivement Freud, Einstein ou Pirandello est

un hommage rendu à saint Thomas que se gardent de mépriser les

disciples modernes du divin Docteur.

C'est jiour eux, au contraire, le prélude d'une renaissance catholique

universelle. Commentant la paradoxale ((fondation au Bengale
d'une, congrégation contemplative, dont les membres, religieux
mendiants à l'instar des sannyasis hindous, porteront par toute l'Inde un
exemple indien de la sainteté catholique, et, sans ignorer le védânta
appuieront leur vie intellectuelle sur la doctrine de Thomas d'Acjuin »,

M. Maritain dit ceci : « Je retiens cet hommage à la vertu du thomisme.
Don fait au monde entier par la Grèce et par le temps de saint Louis,

(1) Appendice au Traité de la prudence (trad. Noble) p. 299.
(2) Il ne faut toutefois rien exagérer. M. Journet écrit que « nos

universités romandes continuaient à professer que le moyen âge marquait
une longue interruption dans l'histoire de la pensée » Ch. Secrétan, E.
Dandiran, M. Millioud, pour ne citer qu'eux, n'ont pas attendu les livres
de M. Maritain pour s'apercevoir du contraire. D'ailleurs, — et c'est M.
Arnold Reymond qui le remarque, —¦ c'est le xixe siècle et le romantisme,
maudits par les néo-thomistes, qui ont découvert et ressuscité le moyen âge



LA MELEE THOMISTE EN* FRANCE 53

il n'est ni d'un continent, ni d'un siècle, universel comme l'Eglise et
la vérité » fl).

Ayant fortifié ses bases, défini sa doctrine et reçu la consécration
pontificale, le thomisme jiart aujourd'hui à la conquête du monde.
Le premier objectif est la conversion des protestants. C'est M. Mari-
tain qui donne ici le mot d'ordre. L'offensive a été déclarée en Angleterre,

en Allemagne, etc.
En Suisse romande, au printemps 1925, M. Charles Journet, vicaire à

l'église du Sacré-Cœur de Genève, a commencé jiar publier un ouvrage
intitulé L'esprit du protestantisme en Suisse. Après une étude sur Zwingli,
il analyse et critique les principes spirituels du protestantisme romand
en se basant sur les jiublications de nos philosophes et théologiens.

« Qu'on nous croie, dit-il, c'est moins contre des personnes pour cjui
nous prions (2), qui d'ailleurs meurent à cinquante ou soixante ans

que nous avons écrit, cjue contre leurs erreurs qui leur survivent et
qui jierdent des milliers d'âmes.» (3).

Il vient de fonder à Fribourg avec M. F. Charrière, une « Revue
catholicpie pour la Suisse romande », Nova et Vetera, qui « se propose
d'étudier à la lumière de l'enseignement catholique les doctrines et les

œuvres de notre pays » (4L
Le thomisme est naturellement au premier plan des préoccupations

des dirigeants de cette revue. Précisément, M. Journet inaugure dans

son premier numéro une « chronique thomiste » qui définit leur attitude
en philosophie.

L'auteur rappelle d'abord le rôle important de Fribourg dans la
renaissance thomiste. C'est là en effet que fut créée et rédigée la Revue
thomiste dans un temps d'universelle indifférence. Mais,

« l'honneur d'avoir imposé le thomisme à l'attention générale en Suisse,

romande revient, dit-il, aux livres de Jacques Maritain et aux conférences

qu'il fit à Genève, sous les auspices du Comité des conférences universé-
laires d'abord, puis du groupe des Etudiants catholiques del' Université.»

M. Journet résume alors à sa manière les destinées du thomisme
chez nous pendant ces dernières années. Il commente les ouvrages
récents de MM. Maritain, Lasserre, Gillouin, etc., et termine son
article en saluant l'aurore d'une ère nouvelle :

« Quelques-uns, dit-il, commencent à sentir qu'il est difficile de
faire sa part au thomisme et qu'il faudra peut-être entreprendre de

ruiner sa métaphysique, si l'on veut sans illogisme demeurer fidèle à

Descartes et au libertisme. »

(1) Grandeur et misère de la métaphysique : premier numéro des
Chroniques du Roseau d'Or, p. 177. Paris, 1925.

(2) Il existe en France une association de prières pour la conversion des

protestants. Elle a célébré sa fête patronale, dit le Figaro, le 11 février, à Paris.
(3) p. 11.—1 vol. in-8° écu. Ribliothèque française de philosophie. Paris, 1925.
(4) N° 1. Janvier-Mars 1926 : 116 pages. Fribourg.



54 PIERRE JACCARD

On voit cjue la question du thomisme ne manque pas pour nous
d'actualité, ni d'intérêt. M. Journet appelle de tous ses vœux la renaissance

scolastique en Suisse ;

ii II serait fâcheux, dit-il à propos d'un argument de ses adversaires,
que ce bloc marquât l'arrêt du thomisme en Suisse romande II) ».

Tel n'est pourtant pas l'avis de tout le monde. On le verra dans cet
article. Et cette année 1925 pourrait bien marquer sinon ]\< arrêt »

du moins le déclin du thomisme, en France comme en Suisse Nous
sommes en effet à un tournant de l'histoire de la néo-scolastique. Il nous
a paru intéressant d'en relever l'importance.

Jusqu'à maintenant le thomisme n'avait pas encore trouvé d'adversaires

sérieux. Aussi la réaction a-t-elle atteint son maximum de

développement, favorisée par les conditions spéciales, politiques et sociales
dans lesquelles la France a vécu au lendemain de la guerre. Le sixième
centenaire de la canonisation de saint Thomas, célébré partout à grand
fracas en 1924, marque l'apogée de son nouveau triomphe.

En 1925 par contre, — septième centenaire de la naissance de saint
Thomas, — pour la première fois une levée de boucliers s'est faite
contre cette nouvelle invasion des barbares qu'est la tumultueuse renaissance

thomiste. Ce n'est pas qu'on craigne troji jiour la civilisation
moderne. Le monde est grand, sous d'autres cieux, d'autres
problèmes se posent qui diminuent singulièrement l'imjiortance de cette
querelle philosophique. Mais il était temps de mettre un frein à

l'exaltation des thomistes. D'excellents esprits s'y sont employés, on
verra avec quelle vigueur

C'est alors qu'a débuté cette « mêlée thomiste » qui atteint aujourd'hui

son suprême degré de violence et que cherchent à provoquer
chez nous certains disciples décidés de M. Maritain. Après avoir résumé
et jugé les arguments des principaux adversaires, MM. Maritain, Rougier

et Gilson, nous en décrirons les péripéties.

II. La thèse de M. Maritain.

Le succès incontestable de leur apologie a exalté l'ardeur des modernes

disciples de saint Thomas. Tandis que les uns célèbrent avec Henri
Ghéon le triomphe de saint Thomas d'Aquin dans « un drame allégorique

et liturgique » les autres foudroient leurs contemporains et ana-
thématisent le monde moderne au nom du Docteur angélique.

Parmi ces derniers, le plus fougueux est M. Jacques Maritain,
professeur à l'Institut catholique de Paris, directeur de la Bibliothèque
française de. philosophie et chef incontesté de l'école néo-thomiste
française. Il ne dissimule guère ses convictions dans les titres de ses ouvrages:

Antimoderne, Saint Thomas d'Aquin apôtre des temps modernes, etc.



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 55

Dans son dernier livre, Trois Réformateurs (lì, il prêche la guerre
sainte contre Luther, Descartes et Rousseau. Il exalte ainsi la haine
contre les trois R fameux — Réforme, Révolution et Romantisme —
qui est le premier devoir des camelots du Roy et le premier article du
catéchisme de l'a Action française ». Il va même plus loin, puisqu'il
maudit tout le Rationalisme cartésien et même la Renaissance, ce qui
n'a pas laissé de surprendre de bons catholiques. Tandis que M. Léon
Daudet n'en voulait qu'au « stupide xixe siècle », M. Maritain condamne
toute l'œuvre et la pensée modernes. Ce ne sont pas seulement de graves
erreurs, ce sont des « péchés » qu'aucun enfer ne jiourra jamais faire
assez expier aux trois Réformateurs, suppôts de Satan et responsables
de la perdition de quatre siècles.

Il est vrai que M. Maritain se défend ailleurs de condamner en bloc
quatre siècles d'histoire. Il prétend distinguer dans la pensée moderne,
d'une part « les directives spirituelles », l'inspiration fondamentale, qui
sont sataniques, et d'autre part « tout un ensemble de découvertes,
d'affirmations partielles, de coujis de sonde dans le réel, plus ou moins
heureux», qu'il se propose d'intégrer au thomisme (2).

Mais qu'on ne se fasse pas trop illusion sur les concessions de M.
Maritain. Sa distinction est d'abord arbitraire. S'il condamne les

jirincipes du monde moderne, il ne saurait en admettre les

conséquences. Lui qui s'évertue à montrer que s l'arbre sort d'une semence,
la consécjuence du principe », lui qui compose un livre entier jiour établir
cjue toute l'œuvre caduque de l'ère moderne découle des erreurs de

trois réformateurs bornés et orgueilleux, lui qui juge l'arbre jiar ses fruits
sait bien que l'on ne saurait cueillir de bons fruits d'un mauvais arbre.

La distinction est en outre bien subtile. On nous parle de « causalité
formelle et spécificatrice >; à propos d'une banalité. Mais cela n'a-t-il
pas toujours été la méthode du catholicisme de, dissimuler ses
contradictions par des distinctions infinies et une terminologie compliquée

(3) Obligé par le bon sens de faire quelques concessions au
modernisme, M. Maritain les voile sous des artifices de vocabulaire
qui ne trompent personne.

(1) Jacques Maritain, Trois Réformateurs : Luther, Descartes, Rousseau.
284 p. petit in-8°. Paris, 1925. — Ce volume inaugure la collection du
«Roseau d'Or», qui a déjà publié six volumes de chroniques, d'essais et
d'œuvres originales. Prenant pour devise le texte de l'Apocalypse : « Et
celui qui me parlait tenait une mesure, un roseau d'or, pour mesurer la
Cité, ses portes et son mur », les dirigeants de cette publication cherchent
à réinstaurer 1'« ordre » catholique dans la pensée contemporaine.

(2) Conférence faite à Genève sur « le réalisme thomiste » et publiée
dans les Réflexions sur l'intelligence, p. 291. Paris, 1924.

(3) M. Ph. Moreau, dans sa chronique philosophique de la « Revue
apologétique » reconnaît que «cette étude si pleine de choses en est parfois obscure...»

(1« mars 1926 : p. 665).



56 PIERRE JACCARD

Enfin, sa distinction est bien illusoire. Ce qu'il accepte est insignifiant

à côté de ce qu'il rejette. En effet, que resterait-il de l'œuvre
originale de l'époque moderne si l'on extirpait la Réforme et sa libération
ecclésiastique et dogmatique, le Rationalisme et la science, la
Révolution et la démocratie, le Romantisme et son apologie de l'individu
Les Trois Réformateurs sont un éclatant démenti que M. Maritain s'est
donné à lui-même. Ils montrent clairement l'illusion de la distinction
formulée dans les Réflexions sur l'intelligence, et sont le meilleur
commentaire à Anlimoderne.

La science moderne est opposée à l'esprit thomiste. L'autorité de

la Bible et d'Aristote qui sont à la base de la synthèse thomiste, est la

négation même de la méthode scientifique. Certains thomistes l'ont
bien compris, qui ont entrepris la défense de la jihysique scolastique et
qui cherchent vainement à montrer qu'elle est légitime et vraie :i

indépendamment des fluctuations des sciences positives ». Ceux-ci sont
logiques. Mais leur entreprise est stérile.

M. Maritain se débat dans une impasse. Tantôt il dénigre la science

moderne, avec logique. Tantôt, avec bon sens, mais sans logique, il essaie

de concilier l'autoritarisme catholique avec la méthodologie moderne,
qui donne pleine indépendance à la science. Sont-ce là survivances de

son éducation protestante, au delà de sa conversion Elles n'ont en

tous cas rien d'orthodoxe. Impasse tragique dans laquelle toute l'Eglise
se débat également. Ce sont les encouragements à la recherche scientifique

des Papes eux-mêmes, qui s'achèvent dans de retentissantes
condamnations pour ceux qui y ont obéi. Pratiquement, un Pasteur a pu
vivre dans l'orthodoxie, grâce à un système de cloisons étanches.
Mais, devant la logique, devant la sincérité, devant la vérité, pareille
attitude est intenable. Il n'y a qu'une seule issue : condamner la science

avec toute la pensée moderne. M. Maritain, malgré ses dénégations, se

voit chaque année plus forcé jiar la logique de son système à répudier le

monde moderne, en dépit du bon sens.
Qu'on ne se fasse donc pas illusion. Le néo-thomisme, par lequel

on croit sauver le catholicisme traqué, ne peut pas plus que lui «

rapprocher l'esprit moderne et l'Eglise ». 11 ne peut que condamner en
bloc l'esprit moderne.

« Ce n'est pas à dire que six siècles de réflexion n'aient rien appris à

l'humanité, dit le chanoine L. Noël. N'auraient-ils fait que montrer,
par une expérience négative, la valeur unique du thomisme, le bénéfice

serait immense (1). »

Cette boutade est claire pour celui qui est habitué à ce style négatif
et contourné, rempli de portes secrètes, d'issues imprévues et d'escaliers

dérobés, qui est le triomphe de l'argumentation et de la diplo-

(1) Op. cit., p. 6.



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 57

matie catholiques. Que M. Journet ne répète pas trop dans Nova et

Vetera ses déclarations sur le libéralisme de M. Maritain (1).

L'arrogance et le fanatisme de cette école ont assuré à ces idées une

vogue extraordinaire. On peut s'étonner que jiersoime dans le monde

protestant n'ait songé à réfuter des opinions aussi intolérables que
ridicules. N'aurons-nous comme défenseurs que des philosophes
antireligieux comme M. Rougier ou indéjiendants comme M. Pierre
Lasserre, qui eut un mot généreux pour le protestantisme bafoué

Car le très bel article que M. René Gillouin consacra à M. J. Alari-
tain, philosophe et critique de l'ère moderne dans la Semaine littéraire
de Genève (12, 19 et 26 septembre 1925) manque décidément de
fermeté. M. Gillouin essaie de rapprocher catholiques et protestants français

pour le triomphe de la religion chrétienne. Noble dessein, mais
dont on pourra contester l'opportunité en ce temps de néo-thomisme.
Notre époque qui se glorifie de sa « sincérité », ne s'embarrasse plus
guère de compliments et de fadeurs. Quand on a une opinion, on la
défend. Nos adversaires ne se font pas faute d'user de cette violence
« à qui le ciel est jiromis ». Sans respect humain, sans charité chrétienne,
M. Maritain, ancien protestant converti, attaque et diffame le
protestantisme. Sous sa jilume le mot « réformateur » est déjà une ignominie.
Laissons les injures et les calomnies odieuses que dans sa haine, il
répand contre Luther, le moine « pourri >-. Son livre est émaillé de l'or-
mules comme celle-ci :

« On pourrait dire que l'immense désastre que la Réforme protestante
fut pour l'humanité n'est que l'effet d'une épreuve intérieure qui a

tourné mal chez un religieux sans humilité. » (p. 17).
On peut trouver étrange de voir alors M. Gillouin, cjui ne se défend

pas d'être protestant, jeter des fleurs sur cet ouvrage et balancer
l'encensoir sur la tête de son auteur, dans une revue littéraire jirotes-
tante. C'est manquer un peu de dignité. (2).

La presse jirotestante, sans insister trop sur cette venimeuse étude,
a montré plus de fermeté. On a dit très justement que « le talent
n'excusait aucune mauvaise action » (3).

Avant les Trois Réformateurs, où l'auteur a montré quels bas senti-

1) Nous reprendrons une autre fois en détail cette question dans un
article intitulé Thomisme et modernisme.

(2) MM. Journet et Maritain n'ont pas manqué de sourire de ces éloges
intempestifs : Nova et Vetera, p. 101.

(3) Voir par exemple : Arnold Reymond, Un jugement sur M. J. Maritain,
Cahiers de Jeunesse, 1925, p. 420-429 ; A. Wautier d'AYGALLiERs : Evangile

et liberté, 16 déc. 1925 ; Roger Bornand et Pierre Jaccard : Semeur
vaudois 23 janvier et 6 mars 1926, etc.



58 PIERRE JACCARD

ments de haine s'allient à son incontestable désintéressement et à sa

belle ardeur, les protestants ont accueilli avec intérêt l'œuvre vivante
de M. Maritain. Dans cette Revue en particulier, M. Arnold Reymond a

commenté avec beaucoup de symjiafhie, malgré d'inévitables réserves
de fond, l'ouvrage intitulé Antimoderne (1).

Mais il n'est pas possible de s'entendre avec l'auteur de Luther ou
l'avènement du moi. Lorsque la polémique emploie pareilles méthodes,
il n'y a pas de conciliation possible.

Au surplus, on comprend qu'il jiaraisse vain de discuter avec des

adversaires cjui se font gloire de leur parti-jiris. M. Gillouin en fit l'expérience.

Malgré tous ses compliments, il s'attira, non une « réponse »,

mais une « réplique » brève, ironique et péremjitoire. Le même sort
fut réservé à M. Pierre Lasserre, cjui écrivit contre M. Maritain une

Apologie pour le moderne aussi intelligente que courageuse (2). Mal lui
en prit, car il se vit bientôt foudroyé par la Revue universelle, organe
officiel du thomisme littéraire. Et cela dégénéra en jiolémiques
personnelles... Cette histoire fait comprendre l'attitude de ceux qui se

contentent de soulever les épaules devant cette furieuse campagne
antimoderne. On ne veut y voir qu'une réaction jiassagère, dont le

caractère exclusivement négatif et critique, nullement créateur, serait
la preuve de la stérilité.

III. L'antithèse de M. Rougìep..

Telle n'est pas l'opinion de M. Louis Rougier, philosophe bergsonien,
mais avant tout défenseur décidé de la culture et de la science modernes,
qu'il est un des rares à connaître jiarfaitement. On sait qu'il est l'auteur

de nombreux ouvrages sur la philosophie des sciences. Il s'est
alarmé devant l'essor du néo-thomisme et a entrepris la tâche ingrate
de réfuter cette doctrine de partisans. Il a publié le résultat de dix
années d'études dans un énorme volume de 850 pages, intitulé La
scolastique et le thomisme, qui est un lourd pavé dans les plates-bandes
fleuries du néo-thomisme (3).

« L'origine, l'organisation et l'échec de la scolastique » tel est le sous-
titre significatif de cet ouvrage magistral qui se présente d'abord comme
« une étude historique du problème dont la scolastique a discuté jiar

(1) Le protestantisme et la philosophie [catholique], Revue de théologie
et de philosophie, 1923, p. 113-122.

(2) Nouvelles littéraires, 27 juin 1925.
(3) Un vol. grd in-8° de xliii, 811 p. Paris, 1925.—M.Arnold Reymond a

déjà signalé les précédents travaux de M. Rougier dans cette Revue : 1920,

p. 308-312. Il reviendra plus tard sur La scolastique et le thomisme.



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 59

excellence, celui de l'accord de la raison et de la foi » et, en même

temps, comme « un examen critique de la solution qu'en a proposée
le thomisme ».

M. Rougier fait l'histoire du problème scolastique : les premières
tentatives de conciliation entre la philosophie grecque et le dogme
révélé, la synthèse que crut pouvoir en réaliser Thomas d'Aquin et
les objections que son système souleva de la part de ses adversaires
jusqu'à nos jours où le magistère ecclésiastique l'a solennellement
adopté comme philosophie officielle du catholicisme.

Mais le problème scolastique n'est cju'un « pseudo-jiroblème ». En
consacrant la solution qu'en a donnée le thomisme, l'Eglise s'est jetée
dans une impasse. L'accord de la raison et de la foi que Thomas d'Aquin
a cru établir repose en réalité sur une série de confusions et de

malentendus.

Le manque d'homogénéité de la synthèse thomiste en est déjà
l'indice. En effet, son ajiparente cohésion n'est qu'une illusion.

« La composition élaborée jiar Thomas d'Aquin, disait le catholique
Pierre Duhem, se montre à nous comme une marqueterie où se

juxtaposent, nettement reconnaissables et distinctes, une multitude de

pièces empruntées à toutes les philosophies de l'antiquité. »

SI. Rougier substitue «contradiction» à «juxtaposition»; il écrit:
« L'Ange de l'Ecole multiplie les contradictions dans son impossible

tentative de concilier l'inconciliable » (p. xxvnii.
Car le problème scolastique est mal posé. Le thomisme croit concilier

la raison et la foi en juxtaposant l'aristotélisme et le contenu de la
révélation biblique. Or, ni l'un ni l'autre ne sont l'expression unique
de la raison et de la foi.

L'aristotélisme n'est pas la seule philosophie de la raison humaine.
« Il est. dit M. Rougier, le produit logiquement élaboré d'une
certaine structure mentale, la mentalité réaliste. »

Cette mentalité, à la critique de laquelle l'auteur a consacré sa thèse

¦— Les paralogismes du rationalisme, — commet l'erreur de tenir pour
absolues les définitions qu'elle donne aux choses et d'identifier la réalité

aux notions imparfaites que l'esprit a forgées. Erreur fondamentale

qui se trouve déjà dans la philosophie grecque, qui a vicié la phi-
losojihie médiévale, et dont toute l'œuvre de la science moderne tend
à nous délivrer. L'aristotélisme est loin d'être la « perennis jihilosophia ».

D'autre part, la « révélation » n'a pas plus de valeur universelle que
la philosophie d'Aristote, dit M. Rougier. La Bible est une œuvre
humaine où se reflètent des caractères divers. Comment dès lors
concilier les idées des écrivains sacrés et des philosophes grecs, de
mentalité et de culture si différentes Malgré tout son génie, saint Thomas

ne pouvait y parvenir car son entreprise était irréalisable.
La scolastique devait aboutir à un échec. En effet, les erreurs logi-



60 PIERRE JACCARD

ques du thomisme ont été dénoncées déjà par les iiominalistes. Mais
ceux-ci se trouvèrent pris dans une autre impasse. Renonçant à justifier

rationnellement le dogme révélé, ils durent en proclamer le earac-
extra-rationnel, faisant ainsi entre la foi et la raison une différence
totale et arbitraire.

De ces controverses sur le {iroblème scolastique sont nés tous les
conflits et toutes les difficultés qui déchirent le catholicisme. La
consécration officielle du thomisme, loin de ramener la paix, hâte au con
traire la ruine de l'Eglise en faisant reposer sa doctrine sur un malentendu.

L'ouvrage de M. Rougier apparaît comme l'illustration de sa

philosophie particulière. C'est un relativisme poussé jusqu'à ses extrêmes
conséquences. Il n'y a pas de Raison, il y a des mentalités, des raisons
contradictoires dans l'espace et le temps. Le thomisme est une
philosophie médiévale. Mais «le moyen âge a sa structure mentale spéciale,
sans analogie avec celle que nous a façonné l'usage de la méthode
scientifique ». Ce serait un anachronisme stupide que de restaurer
aujourd'hui une mentalité d'autrefois. La pensée moderne est un lent
et jiénible affranchissement de ce fatal « réalisme ontologique » qui est
le vice fondamental du thomisme. Il faut se défendre contre la réaction
thomiste qui menace de détruire l'œuvre féconde de quatre siècles.

» La scolastique, dit M. Rougier, se révèle comme une philosophie
dominée par le plus prodigieux pseudo-jiroblème qui ait jamais obsédé

l'esprit humain, mettant en œuvre une mentalité qui en se stabilisant,
pendant un millénaire dans tout le monde civilisé, a risqué de

fourvoyer à jamais l'esprit humain dans une impasse sans issue (p. xi.in).
Il ne s'agit pas de se défaire d'un système, mais surtout d'une

mentalité, qui est la source vive de toutes les erreurs des systèmes théologiques.

Mais cette mentalité réaliste, qu'est-elle en définitive C'est,

l'esprit mystique, religieux tout entier, que M. Rougier condamne au
profit de l'esjirit rationnel et scientifique. Ici apparaît ie défaut de cette
énorme construction. L'absolutisme de son auteur, qui se concilie d'ailleurs

étrangement avec son relativisme, apparaît égal à celui des
néothomistes. Sa méthode, en apparence strictement objective, est en
réalité dominée par un a priori auquel nous ne pouvons souscrire.

La critique du thomisme cjue fait M. Rougier se justifie parfaitement.
Le problème de la scolastique a été mal posé. Mais il est possible de le

poser convenablement. Sans statuer une ojiposition absolue entre la
raison et la foi, on peut délimiter le domaine propre de chacune. La
science a ses limites au delà desquelles la philosophie conserve son
intégrité et son indépendance. Or l'ouvrage de, M. Rougier aboutit en dernier
lieu à une condamnation de toute recherche métaphysique. Il va bien
sans dire que nous ne le suivrons pas jusque-là.



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 61

« Ceux qui jiréconisent le retour à la scolastique, dit-il, n'ont pas
tant en vue de nous asservir au dogme ou au Lycée, que de raviver
chez nous le sens des grands problèmes métaphysiques. Leur attente
s'impatiente des méthodes minutieuses des sciences positives qui
juxtajiosent bout à bout quelques segments de courbe pour tâcher
d'en déduire l'allure jirobable de la loi d'un phénomène. Ils rêvent d'une
extrapolation gigantesque, les mettant d'emblée en possession de l'infini.

Ils oublient la leçon de l'histoire. Mieux vaut se résigner à savoir

peu de choses, mais les savoir effectivement, que de se targuer de
connaître la réalité en soi et de se repaître de vaines logomachies qui ne

rejoignent jamais un fait saisissable, une prévision contrôlable » (p. 808L

M. Gonzague Truc, auteur de plusieurs ouvrages récents sur le

thomisme, définit M. Rougier «un ennemi de la scolastique» (1). Bien plus
que cela, il est l'ennemi déclaré de toute philosophie, de toute
métaphysique dépassant la physique.

Dans La scolastique et le thomisme son inijiatiencc est réprimée avec
sévérité ; mais jiarfois elle éclate en notes aigres et brèves. Notre
dernière citation est un de ces accès d'humeur. Dans d'autres ouvrages,
par contre, il est jilus explicite. On va voir sa position.

Il est frappant de remarquer le « jisychologisme » des auteurs con-
temjiorains. La querelle des universaux, autrefois logique et dialectique,

est maintenant jiortée sur le terrain de la psychologie. Tandis

que M. Rougier déplore la tendance « réaliste » de l'esprit humain,
— vice psychologique —, M. Maritain rejiroche au monde moderne
son « incurable nominalisme », « son inaptitude à la percejition
intellectuelle de l'être » [?] etc.

M. Rougier est le plus grand théoricien de ce « psychologisme »

singulier. Il croit jiouvoir réduire la métaphysique à des problèmes de

psychologie élémentaire. La métaphysique serait un poison soluble d'une

part dans la science, d'autre part dans la psychologie.
Il entrevoit ainsi « la possibilité de reprendre un à un les grands

problèmes métaphysiques et de montrer, soit qu'ils relèvent d'un traitement

scientifique et sont susceptibles, à ce titre, d'être résolus dans

un avenir plus ou moins prochain, soit qu'ils correspondent à des
problèmes mal posés, issus de tyjies d'explication aujourd'hui jiérimés ».

« Pour qui se déjirend une fois de l'illusion anthropomorphique
et de l'illusion réaliste, dit-il, la plupart des problèmes métaphysiques
apparaissent comme des pseudo-jiroblèmes » (2i.

(1) Revue Bleue. 5 sept. 1925, p. 586.
(2) Louis Rougier, En marge de Curie, de Carnot et d'Einslein, p. 246 et

271. (Paris, s. d.)



62 PIERRE JACCARD

Dans La scolastique et le. thomisme, M. Rougier a tenté cette « revision
de la métaphysique » pour le problème de l'accord de la raison et de

la foi. Il prépare actuellement un autre ouvrage intitulé : Les

pseudoproblèmes de la métaphysique, où il compte poursuivre cette énorme

entreprise.
Est-il besoin de dire combien le principe même de toute cette œuvre

est contestable Pareille confusion des domaines de la science et de la
philosophie étonne de la part d'un aussi jiénétrant esprit. On se croirait
revenu au temps de l'Avenir de la science de Renan. Qui croit encore à

la possibilité d'une explication universelle du monde par ia science

Infiniment plus solide est la position de certains philosophes
contemporains, définie nettement par M. Julien Benda dans sa Récréation

métaphysique parue dans la Nouvelle Revue Française du 1er novembre
1925. (p. 513-535)

Il raille «les demi-jihilosophes cjui sont naïvement persuadés que la
science est une magistrature dont le ressort est universel ». Les vrais
philosophes, dit-il, Kant, Renouvier, Lachelier, Descartes même
ne firent jamais la confusion entre la science et la foi.

M. Benda se place sur le terrain de la jihilosophie jiour combattre la
philosophie chrétienne. Toute son argumentation repose sur une
critique de la connaissance. C'est en effet la question favorite de la
jihilosophie contemporaine. L'epistemologie est le centre de la discussion
entre les thomistes et leurs adversaires. Les catholiques ont cru trouver
dans saint Thomas une théorie de la connaissance définitive et
irréfutable, qui sauvegarde à la fois la religion et la science. Retenons ici
seulement, pour l'opposer au point de vue périmé de M. Rougier,
l'attitude critique plus avertie de M. Julien Benda :

«Les objets métaphysiques, dit-il: Dieu, la création, le rapport de

Dieu au monde, la Providence, la liberté morale, etc., sont au-dessus
de la nature, en deliois de l'expérience ; 1'ati.itude de l'esprit par
rapport à eux n'accepte le contrôle d'aucune science expérimentale,
mais seulement celui d'une investigation d'un tout autre ordre, dont
Renan semble avoir ignoré jusqu'au nom : la critique générale de la
connaissance. »

Philosophe « intellectualiste » avant tout, M. Benda réclame de Ja

logique dans la métaphysique. Mais celle-ci n'est pas soumise à une
vérification expérimentale. Voici une déclaration capitale :

« Nous ferons comprendre notre position, en disant cjue pour nous,
le modèle de l'édifice métaphysique c'est la géométrie non-euclidienne,
qui place ses prémisses hors de tout contrôle expérimental, mais qui,
à partir de ces prémisses, ne se permet pas un manquement à la logique. »

Devant le stérile « relativisme » et l'étroit « scientisme » de M.



LA MELEE THOMISTE EN FRANCE 63

Rougier (11 on comprend mieux le grand service que l'œuvre de M.
Maritain a rendu, malgré ses défauts, à la philosophie. Elle a su se

faire l'expression de ce réveil philosophique contemporain et a fortement

contribué à ranimer partout le goût des problèmes métaphysiques.

Qu'on lise les belles pages qu'il a écrites dans son dernier essai

sur la Grandeur el la misère de la métaphysique. Voici jiar exemple une
définition de l'intelligence moderne :

« Progressant non par adjonction de vérités nouvelles à vérités
acquises, mais par substitution d'engins nouveaux à engins périmés ;

maniant les choses sans les entendre ; gagnant sur le réel petitement,
jiatiemment, par conquêtes toujours partielles et toujours provisoires :

jirenant le goût secret de la matière avec laquelle elle ruse, l'intelligence

moderne a développé en soi dans cet ordre inférieur de la démiurgie

scientifique, une sorte de toucher multiple merveilleusement
spécialisé et d'admirables instincts de chasse. Mais en même temps elle
s'est misérablement affaiblie et désarmée à l'égard des objets propres
de l'intelligence auxquels elle renonce avec bassesse, et elle est devenue
incapable d'apprécier l'univers des évidences rationnelles autrement
que comme un système d'engrenages bien huilés. Dès lors, il lui faut
prendre parti contre toute métaphysique, — positivisme vieux jeu —
ou pour une jiseudo-métaphysique... »

Rapjielons-nous la dernière de nos citations de La scolastique et le

thomisme de M. Rougier et savourons la différence
Prenons donc chez M. Maritain ce qu'il y a de bon et d'abord son

sens du tragique de la vie, son désintéressement et sa foi :

« La métaphysique exige une certaine jiurification de l'intelligence ;

elle suppose aussi une certaine purification du vouloir, et cju'on a la
force de s'attacher à ce qui ne sert pas, à la Vérité inutile. »

Rien cependant n'est plus nécessaire à l'homme que cette inutilité.
Ce dont nous avons besoin, ce n'est jias de vérités qui nous servent,
c'est d'une vérité que nous servions. » (2)

Ennemi de toute métaphysique, M. Rougier est naturellement un
ennemi de toute philosophie religieuse, un adversaire déclaré du
christianisme. Dans un article récent intitulé : Hellénisme et christianisme

(3), il a jirécisé son attitude.

(1) Et surtout de M. Félix Sartiaux, archéologue et philosophe positiviste,
dont les attaques contre la métaphysique, infiniment plus violentes que celles
de M. Rougier, terminent fâcheusement une claire histoire de la Foi et de la
science au moyen âge (1 vol. in-16 de 254 p. : Collection «Christianisme» du
Dr P. L. Couchoud. Paris 1926).

(2) Premier numéro des «Chroniques» du «Roseau d'or», nov. 1925,
p. 144, 148.

(3) Mercure de France, 1er août 1925, p. 577-592.



64 PIERRE JACCARD

La religion est pour lui affaire de tempérament. Or deux familles
d'esprits, tout à fait ojiposées, se partagent le monde : les Nazaréens et
les Hellènes, Les premiers sont les romantiques de toujours, ceux qui
enseignent le jirimat du cœur. Les seconds sont, les classiques, les

scientifiques, ceux qui ne veulent obéir qu'à la raison.
Le christianisme est la formule la plus élevée de la philosophie des

Nazaréens. Il satisfait toutes leurs aspirations. Mais il ne saurait être
universel, car il s'oppose troii à la mentalité des Hellènes. Cette dualité
de caractère (11 explique pourquoi au cours des siècles, le christianisme

n'a jiu parvenir à l'universalité. Il est resté «inassimilable à

beaucoup d'esprits de haut lignage ». Honnis par des siècles de tradition
chrétienne, ces Hellènes méritent une éclatante réhabilitation.

C'est dans cette intention que M. Rougier vient d'inaugurer par un
ouvrage sur Celse une collection d'études sur « Les Maîtres de la pensée
anti-chrétienne » (2). Sous sa direction, plusieurs historiens, universitaires

pour la plupart, jiublieront quinze volumes d'essais sur Julien
l'Apostat, Porphyre, Symmaque, Spinoza, Voltaire, Nietzsche, etc.

On voit que les adversaires du thomisme commencent à

s'impatienter. N'est-ce pas une réplique aux innombrables études catholiques

sur le thomisme et la scolastique Dernièrement l'Institut supérieur

de Louvain a lancé de son côté une collection de traductions
d'Aristote et d'études sur sa philosoj)hie.

Devant un pareil renouveau de la jihilosophie et de son histoire, on
est tenté de célébrer cette polémique sur le thomisme qui suscite tant
d'heureuses initiatives. Mais, malgré leurs prétentions d'objectivité,
on peut craindre que la passion ne fausse le jugement des adversaires.

Pourquoi M. Rougier. attaquant la scolastique, fait-il en même temps
le procès de tout, le christianisme, assimilant ainsi arbitrairement une
doctrine périmée et une inspiration vivante Sa condamnation, en

bloc, de tout le moyen âge n'a d'égale clans son absolu que la condamnation

de l'époque moderne par M. Maritain. Pourquoi s'est-il laissé
aller à qualifier l'œuvre entière du christianisme de « travail gâché »

de « millénaire perdu pour l'esprit humain »

D'autre part, sa constante idéalisation de l'hellénisme est aussi
arbitraire et contestable que la malédiction jetée contre le christianisme.

« Un retour à la scolastique, dit-il, serait un retour à la jilus fâcheuse
mésaventure intellectuelle de notre esjièce, qui a failli compromettre
définitivement les inépuisables bienfaits du seul miracle qu'enregistre
l'histoire : le miracle grec, la science hellène. »

L'auteur n'a-t-il jias établi que le thomisme est composé surtout de

(1) Les anciens théologiens l'avaient déjà remarquée. N'est-elle pas la base

psychologique de la doctrine de la prédestination?
(2) Celse ou le conflit de la civilisation antique avec le christianisme primitif.

(432 p. in-16. Paris 1926).



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 65

doctrines grecques, aristotéliciennes et platoniciennes Bien plus, il
a trouvé là les origines du « réalisme ontologique ». C'est une contradiction

que d'exalter maintenant le miracle grec et d'opposer d'une
manière abrupte le christianisme et l'hellénisme. Le miracle grec,
n'est-ce pas avant tout Aristote et Platon

C'est là qu'apparaît le défaut fondamental de la méthode critique
de M. Rougier, qui, sur ce point, est aussi injuste que les thomistes,
ses adversaires. Des jihilosophies diverses, complexes, quelquefois
insaisissables même, à cause de leurs contradictions internes
inévitables, sont simplifiées et schématisées arbitrairement.

Ainsi saint Thomas ne fut pas un réaliste pur. Son « conceptualisme »,

assez proche de celui d'Abélard, a pu être défini un « nominalisme
raisonnable » par Hauréau. N'est-il pas un peu injuste de voir dans le
thomisme le couronnement suprême du « réalisme ontologique »

C'est de cette même méthode, il est vrai outrée jusqu'à l'absurde,
que s'inspire M. Maritain dans ses études sur Descartes, Luther ou
Rousseau. C'est ce schématisme qui conduit les uns et les autres à

opposer arbitrairement les philosophes et les siècles. Chaque
philosophie n'est définie qu'en opposition à telle autre. Aussi cette critique
devient-elle un jeu de massacre. C'est à qui abattra le plus de
philosophes et renversera le plus de siècles d'histoire.

Il conviendrait de juger des choses avec plus de calme et, sans
remonter jusqu'à Sirius, avec plus de largeur d'idées.

A cet égard, il est intéressant de signaler les études de philosophie
comparée de M. Paul Masson-Oursel, orientaliste, professeur suppléant
à la Sorbonne et à l'Ecole des Hautes Etudes. Dans une étude sur La
scolastique publiée en 1920, il a montré qu'elle est un phénomène
universel :

« La scolastique chrétienne, dit-il, qui culmine en saint Thomas,
s'accompagne d'abord de deux satellites, la juive et l'arabe dont
Maïmonide, Averroès et Avicenne furent les représentants les plus
complets. Il y a en outre une scolastique bouddhique et une brahmanique.
Enfin le classicisme chinois est par excellence une scolastique. » (i)

Dans sa chronique philosophique du Mercure de France, M. Masson-
Oursel suit M. Rougier sur le terrain de la psychologie des mentalités :

« Il faut voir, dit-il, dans la scolastique, peut-être une tendance
naturelle à tout esprit de tradition et à coup sûr une phase essentielle
dans l'évolution de deux autres considérables civilisations, celles de

l'Inde et de la Chine » (2).

(1) Revue philosophique, tome xi, p. 123-141. Voir La philosophie comparée,
p. 93-100. Paris, 1923). — (2) Mercure de France, 15 avril 1925, p. 473.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (n° 58, 1926). 5



66 PIERRE JACCARD

Mais voici où il montre plus de largeur d'idées que le savant historien

de la scolastique chrétienne :

« La scolastique, dit-il, apparaît comme une phase peut-être nécessaire
de toute jiensée. »

Ce qui ne signifie pas qu'elle soit définitive :

« La pensée européenne s'en est dégagée et les civilisations asiatiques
s'en dégageront lorsque l'adoption de l'esprit critique occidental les

aura réveillées de leur sommeil dogmatique. » fl)
La scolastique est donc une phase « peut-être nécessaire », mais en

tous cas naturelle, contre laquelle il est vain de s'insurger. Spontanément,

l'homme commet l'erreur réaliste. L'histoire des philosophies
et la psychologie le prouvent. M. Piaget n'a-t-il pas montré l'an dernier,
ici-même (p. 191 et suiv.) que le réalisme faisait le fond de la
représentation du monde chez l'enfant n C'est bien une tendance spontanée
et universelle de l'esjirit humain,

Or, si même le réalisme est un vice de l'esprit, il est absurde d'en
rendre le christianisme responsable. Observons plutôt que c'est
précisément dans la civilisation chrétienne, en Europe, cjue l'humanité
s'est délivrée de l'illusion réaliste. Aux Indes et en Chine, où le christianisme

était inconnu, cette mentalité a triomphé. On pourrait pousser
le paradoxe jusqu'à montrer comment le christianisme favorisa, d'une
certaine manière, — il est vrai à la faveur d'un malentendu — l'éclosion
de la science moderne.

Encore une fois, M. Rougier commet l'erreur de confondre le
christianisme avec la scolastique et le thomisme, qui ne sont que des
systèmes philosophiques périmés. Nous ne croyons pas plus que lui à

l'opportunité d'une renaissance thomiste, mais il ne faut pas dénier à

la synthèse de saint Thomas toute valeur en son temps. M. Karl Holl a

montré qu'avant la Réforme, le thomisme a été la première tentative
de modernisme qui ait abouti à quelque chose au sein du catholicisme.
Il faut lui rendre justice et surtout ne pas condamner tout le christianisme

parce que le thomisme ne répond plus aux exigences de la pensée

contemporaine.

IV. La synthèse de M. Gilson.

Les ouvrages de M. Rougier et de M. Maritain sont exclusivement
polémiques et apologétiques. Tous deux ne cherchent dans l'histoire
que des arguments pour ou contre la restauration du thomisme. Là est

l'origine des défauts que nous avons relevés chez l'un et l'autre. Tous

(1) Revue philosophique, 1920, p. 141 (Tome xl).



LA MELEE THOMISTE EN FRANCE O/

deux nous donnent du thomisme une image incomplète et tendancieuse.

Où trouverons-nous dès lors l'historien et le juge impartial de l'œuvre
de saint Thomas Dans les Eludes du 5 juin 1925 M. Lucien Roure en
appelle à M. Etienne Gilson, l'historien bien connu de Bonaventure et
de Descartes, le directeur de la collection des Etudes de philosophie
médiévale, l'un des animateurs de la nouvelle « Sorbonne vivante »,

où il enseigne l'histoire de la philosophie au moyen âge.
M. Gilson occupe clans la mêlée thomiste une situation tout à fait

paradoxale. Par son extrême prudence, il s'est concilié à la fois les

faveurs de tous les partis. Au milieu des passions déchaînées, il ne
condamne personne et rend justice à tout le monde.

Les néo-thomistes lui sont reconnaissants d'avoir rétabli saint
Thomas à sa vraie place dans l'histoire de la philosophie et d'avoir
ainsi réparé une longue injustice. En effet, M. Gilson ne cache pas son
admiration pour le Docteur angélique :

« Saint Thomas fut pour moi, dit-il, une révélation et je ne pense pas
qu'il me soit jamais possible désormais d'abandonner l'étude du penseur
le plus lucide et de la doctrine la plus merveilleusement organisée qu'il
m'ait jamais été donné de rencontrer. » (1)

Ceci ne l'empêche jias d'ailleurs de qualifier en même temjis Bergson
de « prince de l'esprit » et de « l'une des plus pures gloires de la France
contemjioraine »

Quoi qu'il en soit c'est grâce à lui que le thomisme a jiénétré dans les

universités françaises.
« Tandis cjue son prédécesseur en Sorbonne, M. Picavet, considérait

cjue les scolastiques imbus de théologie et de ce qu'il appelait «mystique

» n'étaient point des philosophes, M. Gilson, constate avec
satisfaction le chanoine Noël, fait résolument de saint Thomas le père de la
philosophie moderne » (2).

C'est en effet l'originalité de M. Gilson. Il ne crée pas des antago
nismes irréductibles entre le moyen âge et l'époque moderne, au profit
de l'un ou de l'autre, comme M. Rougier et M. Maritain. Son œuvre
jiourrait prendre pour épigraphe sa déclaration :

« Il ne s'agit pas de renoncer à juger mais de juger d'une manière
qui serve à réunir les hommes au lieu de les diviser » (3).

Ses vues sur le moyen âge sont infiniment nuancées. Il en a donné
dernièrement une précieuse mise au point dans son « introduction » à

un choix de textes de Saint Thomas d'Aquin, publié dans la
collection des Moralistes chrétiens (4).

(1) Frédéric Lefèvre, Une heure avec..., me série, p. 69 (1925).
(2) Notes d'epistemologie thomiste, p. 4 (1925).
(3) Fréd. Lefèvre, loc. cit., p. 71.
(4) Un vol. in-16 de 380 p. (Paris 1925).



68 PIERRE JACCARD

Toute cette histoire difficile des relations de la sagesse hellénique
avec le christianisme naissant devient une idylle :

« Le christianisme, dit-il, avec tout son surnaturalisme de la foi et
de la grâce, venant accomplir les vœux de l'hellénisme qui l'ignorait
et cjui osait à peine l'espérer, voilà quelle jihilosophie de l'histoire
nous apporte la morale de saint Thomas d'Aquin. »

M. Gilson la rejirend jiour son compte et lui donne une nouvelle
ampleur :

« La pensée thomiste, dit-il, intégra au christianisme, en plein xine
siècle, tout le capital acquis de la civilisation. En jirenant cette initiative,

le génie de saint Thomas apportait la solution d'un différend dont
la pensée humaine avait longtemps souffert dans le passé, et il
inaugurait un fécond avenir. Ce différend, c'était l'opposition qui, depuis
l'avènement du christianisme avait maintes fois mis aux prises les

représentants de la culture antique et les confesseurs de la foi
nouvelle. Cet avenir fécond, c'était celui même de la Renaissance et de

toute la civilisation moderne » (p. 5).
Cette audacieuse interprétation est loin de satisfaire tout le monde.

M. Félix Sartiaux vient de suspecter à nouveau ce «rationalisme»
thomiste dans lequel M. Gilson voit l'aurore des temps modernes (1).

Quoi qu'il en soit, les idées ont bien changé sur le moyen âge. On
n'oppose plus systématiquement son œuvre et sa pensée à celles de

l'époque moderne. Le cartésianisme a de lointaines racines médiévales.
M. Gilson a le mérite d'avoir attiré l'attention sur la « continuité » de

l'histoire de la philosophie, depuis la Grèce jusqu'à nous et
particulièrement pendant l'époque méconnue du moyen âge. On pourra trouver

que les jionts qu'il jette sur tous les fossés sont un peu nombreux.
Mais le jugement qu'il porte sur le thomisme, également exempt des

exagérations de MM. Rougier et Maritain, ajiparaît le plus pondéré et
le plus vraisemblable, malgré cette « apologie » que M. Sartiaux lui
reproche.

Doit-on compléter cette réhabilitation de l'œuvre de saint Thomas

par un mea culpa philosophique et un retour pur et simple vers la
doctrine de la Somme théologique M. Gilson se garde bien de répondre
à cette question délicate. Il ne veut être qu'un historien et cette
prudence est le secret de son universelle faveur. (2) Il ne cache pas d'ailleurs
sa sympathie pour les néo-thomistes, mais garde jalousement son
indépendance. En voici un exemple :

Le grand historien de la philosophie médiévale, M. de Wulf, direc-

(1) Foi et science au moyen âge, p. 155-158. (Paris 192 6).

(2) Ne vient-il pas d'être appelé à faire des conférences sur le thomisme
au Canada



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 69

teur de la Revue néo-scolastique de Louvain, s'ingénie à démontrer
l'existence d'une « jihilosophie scolastique » unique, comprenant à la
fois Bonaventure, Anselme et Thomas d'Aquin. Son but est de sauvegarder

l'idée de la continuité, de l'unité et de la pérennité de la
philosophie catholique, identique à travers les siècles chez tous les docteurs
de l'Eglise. Il méconnaît ainsi les différences fondamentales des synthèses

doctrinales du moyen âge sur des questions essentielles.
M. Gilson, au contraire, chargé de cours sur «les philosojihies médiévales

» à la Sorbonne, a consacré toute son œuvre à distinguer dans le

moyen âge le courant thomiste et le courant augustinien.
« L'éternelle raison d'être de l'augustinisme, dit-il dans l'Introduction

à son Thomas d'Aquin, c'est d'être une philosophie de la conversion

et de la communication de l'âme à Dieu. Mais cette tradition n'est
pas la seule : il en existe une autre, qui n'est pas moins ancienne et c'est
de celle-là que saint Thomas aurait pu se réclamer. Que l'on consulte
tous les Pères grecs ou latins du 11e au ive siècle, on verra que tous
s'intéressent avant tout à l'homme et que c'est l'homme, corps et âme
indissolublement unis, non l'âme seule, qu'ils s'efforcent de sauver... »

(P- 9)-
Et voici en quel saisissant raccourci il présente l'histoire de la

jihilosophie chrétienne :

« De même que l'augustinisme reprend vigueur dans l'histoire de la
pensée chrétienne chaque fois que le péril qui la menace consiste dans
un empiétement de la nature sur les droits de Dieu — après un Pelage,
par exemple, ou après le naturalisme de la Renaissance, — de même, le

thomisme déploie toute sa vigueur et manifeste sa raison d'être chaque
fois que le péril consiste dans une dissolution de l'individualité humaine,
par confusion, soit avec l'espèce, soit avec la nature, soit même avec
Dieu. Tel fut le cas lors de la crise averroïste au xme siècle, et tel
aussi lors de la crise moderniste inaugurée au d.ébut du xixe siècle par le

romantisme allemand » (p. 10).
M. Gilson justifie ainsi la réaction thomiste contemporaine sans

prendre parti...
C'est ainsi que jusqu'à maintenant il fait en somme bon ménage

avec les néo-thomistes. Cela durera-t-il On peut en douter :

«Ne craignez-vous pas, disait à M. Gilson le rédacteur des «Nouvelles

littéraires », M. Frédéric Lefèvre. que le sévère Jacques Maritain
ne vous reproche d'exposer simplement des philosophies là où il s'agirait

de jirendre parti pour la vérité et de juger »

— « Jacques Maritain est-il si sévère, répondit M. Gilson Il nie
semble que chacun de nous pourrait aisément comprendre ce que
fait l'autre sans renier sa propre manière de penser. » (1)

(1) Une heure avec..., uie série, p. 71 (1925).



70 PIERRE JACCARD

Pareille compréhension n'est ni dans les habitudes de M. Maritain,
ni dans les mœurs littéraires et philosophiques d'aujourd'hui. On en a

vu la preuve dans la retentissante polémique Lasserre-Maritain qui a

suivi la publication des deux premiers tomes de l'ouvrage de M. Pierre
Lasserre sur La jeunesse d'Ernest Renan (l).

V. M. Lasserre et la mêlée thomiste.

On pouvait s'attendre à ce que le livre de M. Rougier fit l'effet d'un
pavé dans une mare. Il n'en fut rien. C'est la faute de ses huit cent
cinquante pages. Seuls les sjiécialistes entreprirent la lecture d'un aussi

gros volume. De plus, chose étonnante, la critique catholique a fait le
silence autour de lui. Est-ce crainte de lui faire de la réclame En
tous cas, une année a passé et aucune réfutation imjiortante n'en a

encore paru. (2)
C'est pourquoi M. Pierre Lasserre eut toute la gloire de l'initiative

anti-thomiste. C'est lui cjui déchaîna la polémique et donna le signal
du combat. La publication de son ouvrage sur Renan fut sans contredit
l'événement littéraire capital de l'aimée 1925. La personnalité de son

auteur, que le critique catholique André Thérive ne craint pas d'appeler
« le plus intelligent de nos contemporains » (3) donnait une portée
considérable à sou intervention. Tous les chroniqueurs littéraires des

grandes revues françaises firent appel à leurs souvenirs scolaires et se

mirent à parler thomisme et métaphysique. On fut unanime à célébrer
l'excellence de cet ouvrage, dont on attend avec impatience le
troisième tome, qui sera intitulé : La critique biblique et la crise de la foi.
Même M. Maritain reconnaît en M. Lasserre un nouveau Sainte-Beuve,
dont le Renan sera, jiour le xixe siècle, l'équivalent de ce cjue fut.
pour le xviie siècle, le Port-Royal.

A vrai dire, l'ouvrage de M. Lasserre n'a pas l'importance de celui de
M. Rougier, sur la question de la scolastique chrétienne. Il n'a d'ailleurs
aucune jirétention. L'auteur parle du thomisme indirectement, Renan
est le vrai sujet de son livre. Mais la critique décidée cju'il fait du tito¬

li) Deux vol. petit in-8° de 370 et 360 p. Paris, 1925.

(2) Signalons cependant l'article de M. l'Abbé F. N. Maquart : M. L. Rougier

contre la scolastique et le thomisme. (Revue de philosophie, sept.-oct. 1925

p. 531-547) qui sera suivi d'une série d'autres, consacrés à la critique de
divers points particuliers de la thèse de M. Rougier.

(3) Revue du Siècle, juin 1925, p. 479. — Sur la personnalité de M. Lasserre,
voir le « portrait » de M. Martin du Gard : Nouvelles littéraires 20-27 février
1926. Sur son Renan, voir surtout le bel article de M. Julien Benda, déjà
cité. (N. R. nov. 1925, p. 513-534).



LA MELEE THOMISTE EN FRANCE 71

misme a suffi à faire éclater un conflit toujours plus menaçant, depuis
l'enrôlement de J. Maritain dans les milices thomistes.

Attendu depuis longtemps, le Renan de M. Lasserre eut un grand
retentissement. Il sut se faire lire par tous et c'est cela qui lui a donné
tant d'importance. M. Maritain le comprit tout de suite. Aussi s'atta-
qua-t-il à lui avec violence, laissant de côté un adversaire plus sérieux,
mais moins répandu : Louis Rougier.

Mais, dira-t-on, comment l'auteur d'un livre sur la jeunesse de

Renan parvient-il à parler aussi longuement du thomisme Une analyse

de cet ouvrage le fera comprendre.
L'auteur a individualisé dans la personne de Renan le drame

intellectuel et religieux qui a tourmenté son siècle. Aussi cette biographie
singulière porte-t-elle le sous-titre de Histoire de la crise religieuse au
xixe siècle.

Mais l'horizon s'élargit encore et tend à devenir, au second volume,
intitulé Le drame de la métaphysique chrétienne, une histoire de toute la
philosophie. L'auteur admet que « ce cjui s'est passé dans l'esprit de

Renan est le raccourci de ce qui s'est passé en quatre siècles dans la
pensée de l'Europe ». Mais cette crise d'où est sortie la pensée moderne
ne peut être comprise indépendamment de toute l'histoire de la
philosophie antique et chrétienne. C'est ainsi que défilent Heraclite,
Platon, Aristote, Philon, Plotin, Abélard, Anselme, Thomas d'Aquin,
Bacon, Descartes, etc.

On a trouvé étrange « cju'il faille mobiliser tant de personnages pour
enseigner la crise religieuse de Renan ». Nous nous garderons de nous
en plaindre. Pareille ampleur de vues nous paraît au contraire fort
opportune en notre temps d'étroitesse historique.

On voit que cet ouvrage, dont le titre paraissait si limité et si éloigné
de notre sujet est en réalité exclusivement consacré, dans le second

volume, à l'histoire de la scolastique et à l'étude des origines de la
pensée moderne.

Mais M. Lasserre. tout historien impartial qu'il est, n'a pas cru
devoir cacher absolument, comme son collègue à l'Ecole des Hautes-
Etudes, M. Gilson, ses idées de « derrière la tête ». Dans ses livres et
dans plusieurs articles, il prend résolument le parti de la pensée moderne
contre le néo-thomisme.

Sa méthode est la même cjue celle de M. Rougier : en montrant
l'échec historique du thomisme il veut détourner nos contemporains
de cette impasse. Son jirincipal argument est l'expérience du passé.
C'est pourquoi son argumentation ne diffère pas de celle de M. Rougier.
Tout au plus peut-on lui reconnaître une plus grande délicatesse, un
plus vif sentiment psychologique des faits et des idées. Il a su voir



72 PIERRE JACCARD

le caractère « dramatique », tragique, de cette histoire et c'est là une
des qualités maîtresses de son œuvre.

Sa condamnation du thomisme n'en est pas moins catégorique. Tout
en ne « s'étonnant pas de la faveur toute spéciale que le thomisme
inspire présentement à certains néophytes ramenés dans le giron de

l'Eglise par la fatigue ou la crainte des inquiétudes intellectuelles du
siècle » (1), M. Lasserre s'alarme et fait l'apologie de notre civilisation.

La critique catholique garda d'abord une prudente réserve. C'est

que l'ouvrage de M. Lasserre attaquait le néo-thomisme sans prendre
parti ouvertement contre le catholicisme. M. André Thérive et. les

catholiques libéraux eurent « la prudence de ne pas crier au scandale »•

Mais, M. Maritain qui s'attache toujours à identifier la cause du
catholicisme et celle du thomisme, — (car. malgré l'adhésion officielle
de Rome, celui-ci n'a pas encore conquis toute l'Eglise) — entraîna à

son exemple l'opinion catholique.
11 avait déjà grondé sourdement lors de la parution d'un précédent

ouvrage, où M. Lasserre formulait déjà ses critiques au thomisme (2).
Le 15 juillet 1925, dans un article foudroyant de la Revue Universelle
intitulé : Histoire et métaphysique, le champion du thomisme s'en prit
avec violence à Renan et à son biographe, dont il avait peu goûté
Y Apologie pour le moderne cjue M. Lasserre avait écrite à propos des

Trois Réformateurs trois semaines auparavant.
Réplique et duplique se succédèrent alors, plus vives l'une que l'autre

(3).
Ce fut le signal du combat. Auparavant les articles de revues

littéraires sur le thomisme étaient rares (4). Tout d'un coup ils se

multiplièrent. Car cette « polémique autour de Renan » jiassionna le public
lettré. D'autres écrivains prirent parti dans le débat. Ainsi M. Jacques
Boulenger, chartiste et critique littéraire, rompit une lance en faveur de

M. Lasserre dans un excellent petit livre sur Renan et ses critiques (5).
Deux chapitres sont consacrés au thomisme. L'auteur dégage

l'importance de la vieille querelle des « universaux » : « On ne saurait
l'exagérer, dit-il ; elle domine à travers les siècles toute la métaphysique.

» Linguiste notoire, M. Boulenger a des pages suggestives sur les

(1) M. Maritain s'est montré particulièrement sensible à cette «impertinence

».

(2) Renan el nous. Cahiers Verts ; Paris 1924.

(3) « Nouvelles littéraires » 25 juillet et 15 août 1925.

(4) Il faut citer cependant l'important article de M. Ramon Fernandez,
L'intelligence et M. Maritain, qui préluda à l'offensive anti-thomiste. Nouvelle

Revue française, 1er juin 1925.

(5) Collection des « Idées et sentiments du siècle », 252 p. in-16. Paris, 1925.



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 73

origines de ce fameux a réalisme ontologique ». La confiance que les

Grecs avaient dans le langage est ce qui les distingue le plus des modernes.

Enfin, il conclut à une condamnation décidée du néo-thomisme.
Moins longs, mais d'une plus grande importance sont les articles

déjà cités et analysés de MM. René Gillouin, Julien Benda, etc., qui parurent

en automne. M. Maritain répondit par son essai sur Grandeur el
misère de la métaphysique. Le ton de la discussion devint aigre-doux.
M. Jacques Boulenger, qui avait gardé dans son livre une grande modération

ne cacha pas son impatience à M. Frédéric Lefèvre, l'inlassable
interviewer des grands hommes du temps, qui, toujours à la chasse de

l'actualité et avec une sympathie mal dissimulée pour le thomisme,
lui a rendu visite au début de la nouvelle année (1).

L'auteur de Renan et ses critiques s'indigne des procédés de

polémique des néo-thomistes qui qualifient leurs adversaires d'ignorants,
d'incompétents, d'incurables, etc.

« Si nous nous refusons, dit-il, à ingurgiter ce mélange un jieu trouble
de mysticisme, d'intellectualisme et de lyrisme qu'on nous sert comme
un produit « intellectuellement pur », on nous injurie et l'on nous
reproche d'être « assis par terre ». Ce n'est pas agréable. »

On voit à quel degré de violence s'est élevée la discussion. Les esjirits
sont loin d'avoir la sérénité qui conviendrait aux débats philosophiques.
Les adversaires de M. Maritain lui ont emprunté « cette sorte de
violence » que M. L. Artus légitime en disant « qu'elle réjiond aux angoisses
actuelles et aux soucis des générations qui montent ».

Mais quelle floraison d'ouvrages intéressants la querelle thomiste
n'a-t-elle pas provoquée 1926 nous en apportera sûrement de plus
nombreux encore. Il reste aux catholiques à répondre aux arguments
de M. Rougier. Nous avons de belles batailles en perspective (2).

Observons seulement jiour finir cet étonnant renouveau
métaphysique qui dépasse infiniment la renaissance thomiste. Ajirès un
siècle de « scientisme » on se passionne aux controverses d'autrefois.
N'est-ce pas là un des traits les plus caractéristiques de notre époque
d'après guerre Certes, nous ne sommes pas encore revenus au temps

(1) Une heure avec M. Jacques Boulenger, Nouvelles littéraires, 16 janvier
1926. Le zèle de M. Lefèvre est tel qu'il songe à rejoindre saint Thomas pour
passer « une heure avec » lui. (Nouvelles littéraires, 26 sept. 1925.)

(2) Déjà de nombreux articles et ouvrages ont paru en 1926. Nous les
laisserons de côté car nous reprendrons notre chronique sur La mêlée thomiste
en 1926.



74 PIERRE JACCARD

glorieux de la métaphysique, où les moines de Byzance discutaient
sur le sexe des anges jiendant que les Turcs prenaient la ville. On a

souvent répété cjue les Français étaient dépourvus d'esprit philoso-
jihique. Mais l'époque troublée où nous vivons, l'instabilité du présent,
l'incertitude du lendemain ont créé une inquiétude qui, si elle n'est jias
encore celle de saint Augustin, n'en est pas moins la source d'une
révolution profonde de la sensibilité de notre temps.

Cette angoisse, ce « nouveau mal du siècle » expliquent la faveur
actuelle du thomisme. « Entre tous les génies catholiques, saint Thomas
est un génie calme » dit M. Lasserre. On comprend que sa doctrine
sereine, sa discipline intellectuelle et morale, son sens pratique attirent
les esjirits inquiets et lassés de nos contemporains.

Mais n'est-ce pas là une abdication indigne Notre monde qui a

conquis péniblement sa liberté intellectuelle, politique et morale,
pourrait-il à cause du jioids de sa responsabilité, abandonner ses

privilèges et renoncer à sa majorité, pour retourner sous la tutelle de

l'Eglise Il faut avoir le courage de rebâtir une doctrine nouvelle sur
les ruines de celle cjui fut jiour d'autres siècles le refuge et la sécurité.
Dans l'anarchie contemporaine, l'exemple de saint Thomas est une
force. Le monde moderne a beaucoup à apprendre de lui. Tous le
reconnaissent, même les plus acharnés de ses adversaires. Mais quant à

fonder la doctrine de l'Eglise sur sa tentative manquée, c'est la pire
erreur du catholicisme. Nous ne saurions le suivre dans cette impasse.

« Chercher des leçons dans saint Thomas, dit M. Lasserre, quoi de

mieux Mais répondre par le seul saiut Thomas aux difficultés de la
jiensée contemporaine, c'est de l'archaïsme. »

En maudissant les hommes, en condamnant les siècles, l'Eglise
jieut accroître momentanément sa jiuissance. Mais elle ne remplit pas
sa mission qui est de faire pénétrer l'inspiration chrétienne dans le
monde. Car celle-ci est avant tout une semence de liberté et de vie.

Pierre Jaccard.

NOTE BIBLIOGRAPHIQUE

Une bibliographie sommaire des ouvrages parus sur le thomisme
jusqu'en 1924 a été dressée par Gonzague Truc, La pensée de saint
Thomas d'Aquin, p. 322-324. Paris, 192-4.

M. Etienne Gilsun a en outre analysé un certain nombre d'ouvrages,
jiarus en 192/i, dans sa «revue critique » sur L'histoire des philosophies
médiévales et des doctrines religieuses (Revue philosophique, sept-oct.
1925, p. 2S9-30ßi.

On peut comjiléter sa recension des articles de revues thomistes par



LA MÊLÉE THOMISTE EN FRANCE 75

celle de la Revue d'histoire et de philosophie religieuses, de Strasbourg,
qui porte sur l'année 1925 (sept-oct. 1925, p. 505-508).

11 faut ajouter à tout cela, outre les ouvrages cités au cours de cette
étude :

1° Mgr Martin Grabmann, La Somme théologique de saint Thomas

d'Aquin. Trad. Ed. Vansteenberghe. Bibl. franc, de philos, de J. Mari-
tain. 1 vol in-8° écu de 170 pages. Paris 1925. — L'auteur, professeur à

l'Université de Munich, a déjà publié à Paris, en 1920, un Saint Thomas

d'Aquin qui était une introduction à l'histoire de la personne et de la
pensée de saint Thomas. Cette fois, sans faire une simple apologie du
thomisme, il veut rappeler seulement l'origine historique de la Somme,
la place qu'elle occupe dans l'œuvre du Docteur angélique et l'influence
qu'elle a exercée jusqu'à nos jours.

2° J. Maréchal S. J., Le thomisme devant la philosophie critique, 1re

jiartie : Essai exégétique d'une epistemologie selon saint Thomas. Ed. du
« Museum Lessiaiium » section philosophique, Louvain 1925. — Une
deuxième partie est annoncée : Comparaison avec quelques philosophies
modernes. Ces deux volumes seront, les cahiers V et VI de l'ouvrage
général du P. Maréchal, Le. point de départ de la métaphysique.

3° M. Gilson a analysé les premiers cahiers des Archives de philosophie,

qui forment de gros fascicules réunissant divers articles et d'abondantes

notes bibliographiques et critiques. Cette publication a donné
en 1925 un numéro spécial en l'honneur du septième centenaire de la
naissance de saint Thomas. (1 vol. in-8" de 245 p. Paris)

Le prochain volume sera consacré uniquement à une Bibliographie
critique des ouvrages parus sur le thomisme en 1924-1925.

4° Jean Rimaud S. J., Thomisme et méthode : Que devrait être un
Discours sur la méthode pour avoir le droit de se dire thomiste? Bibl. des

Archives de philosophie : 1 vol. in-8° de xxxv- 276 p. Paris 1925. —
Abondante bibliographique critique (35 pages), même pour 1925. Mais
elle ne s'adresse qu'aux «initiés». La littérature de vulgarisation
thomiste n'y est pas.


	Revue générale : la mêlée thomiste en France en 1925

