
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Quelques aspects de la pensée protestante

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES ASPECTS

DE LA PENSÉE PROTESTANTE

Il y a quelque témérité à aborder, sans être un spécialiste, un
sujet aussi vaste et aussi complexe que celui de la pensée protestante.

Si cependant nous avons tenté de le faire, c'est pour répondre

au désir qui nous en a été exprimé par le groupe tout récemment

fondé des " Amis de la pensée protestante,, et dans l'espoir
de susciter des études plus approfondies sur la question.

L'on sait comment ce groupe d'amis s'est constitué, ce qu'il
veut et ce qu'il désire. Permettez cependant que je rappelle et
précise quelques points.

On peut se demander tout d'abord s'il n'est pas absurde et
paradoxal de créer en Suisse romande une association qui a pour
but de sauvegarder les intérêts de la pensée protestante. Les
habitants de notre pays ne sont-ils pas dans leur grande majorité
attachés à cette pensée et n'est-ce pas leur faire injure que de

paraître en douter N'est-il pas anormal, pour ne rien dire de

plus, de constituer une association dont la raison d'être ne se

conçoit pas dans un pays qui par ses traditions, ses mœurs et ses

coutumes est essentiellement protestant
L'objection est sérieuse, mais elle n'est pas insurmontable.

* Cette étude, dont la « Revue » avait annoncé la publication (année 1925,

p. 75), a été présentée, en mai 1924, devant la Société vaudoise de théologie,
puis en mars 1925, devant la Société des pasteurs et ministres neuchâtelois.
Nous la reproduisons telle quelle, sauf en certaines parties qui, ne présentant
plus le même intérêt qu'alors, ont été abrégées.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (N0 58. 1926). 3



34 ARNOLD REYMOND

Tout d'abord les Amis de la pensée protestante englobent non
seulement la Suisse romande, mais tout le protestantisme de

langue française. Or si la pensée protestante n'est pas directement
menacée chez nous, elle l'est très certainement et plus vivement
que par le passé en France, en Belgique et chez les Vaudois du
Piémont en Italie. Des mouvements tels que l'action française et
le fascisme dont je ne discute pas du reste la valeur politique lui
sont franchement hostiles. Cette raison suffirait à elle seule à

justifier la tentative de solidarité entreprise par le groupement dont
nous parlons.

Mais il est une autre raison que l'on peut alléguer.
Ce qui caractérise notre époque, c'est un effort de spécialisation

et de coopération à outrance. Sitôt qu'une activité spéciale surgit,
elle cherche à grouper par delà les frontières d'un canton ou d'un
pays, tous ceux qui s'occupent de cette spécialité. Cela est vrai
de l'industrie et du commerce, de l'activité scientifique et littéraire

; mais cela est vrai aussi dans le domaine religieux. Autrefois
les Eglises avaient en main à peu près tout ce qui concerne la vie
et la pensée religieuses. Maintenant ce n'est plus le cas. Des sociétés
nombreuses et multiples se sont constituées, ayant chacune leur
autonomie et leur tâche propre. Il en est résulté ceci relativement
à la question qui nous occupe.

Un nombre plus grand de personnes qu'on ne le croit se tient
pour des motifs souvent très respectables en dehors et des Eglises
et des organisations trop précises. Ces personnes restent néanmoins
attachées au protestantisme et désirent le manifester.

Les Amis de la pensée protestante ont, entre autres, pour but de

répondre à ce désir et de réunir au-dessus des Eglises, des partis
et des sociétés religieuses ayant une activité définie, tous ceux qui
se réclament de la tradition et de l'attitude protestantes dans

tous les domaines.
Par un groupement pareil l'on n'entend pas engager une

polémique nouvelle et fastidieuse contre le catholicisme. Certes en
face du catholicisme nous maintiendrons toujours la liberté de

conscience et de pensée ; mais tout en désirant rester protestants
nous n'oublions pas que les Eglises de la Réforme sont issues du
catholicisme et que celui-ci renferme des trésors d'expérience, de

vie et de pensée chrétiennes dont nous ne saurions nous passer.
Il ne s'agit pas non plus de vouloir créer une dogmatique pro-



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 35

testante qui puisse être reconnue et acceptée de tous, ainsi que
plusieurs l'ont cru. Une pareille entreprise serait aussi vaine que
chimérique. Le but est moins ambitieux. Nous désirons que la

pensée protestante prenne conscience d'elle-même, de son passé

et de l'orientation qui l'anime. Nous avons confiance que cette
orientation et cette prise de conscience en se précisant uniront sur
leur vrai terrain les aspirations du protestantisme.

D'une façon générale ce que nous voulons défendre et restaurer,
dans notre pays et dans les pays de langue française, ce sont toutes
les valeurs protestantes, les valeurs sociales, artistiques et
littéraires aussi bien que les valeurs religieuses. Pour cela nous désirons

faire appel à toutes les bonnes volontés qui ont à cœur de

maintenir l'une ou l'autre de ces aspirations.
Mais ces valeurs sont-elles réellement plus menacées qu'elles ne

l'étaient autrefois On ne saurait le nier, semble-t-il. Sans doute
le protestantisme a été de tout temps attaqué. Mais c'était du
dehors, pour ainsi dire. Aujourd'hui il se trouve critiqué, ébranlé,
du dedans, par ceux-là même qui sont censés en faire partie.

Les reproches qu'on lui adresse sont aussi variés que nombreux
et concernent soit la forme du culte et l'organisation ecclésiastique,
soit la liberté de conscience et de pensée en tant qu'elle serait
incompatible avec l'ordre et l'unité de doctrine. Ces divers points
mériteraient chacun une étude détaillée. Je les laisse de côté pour
m'attacher exclusivement au problème relatif à la pensée protestante

comme telle.

Par sa nature même le principe protestant est, dit-on, incapable
de créer une doctrine commune, de donner aux fidèles un même

objet de foi, de pensée et même de piété. Il exacerbe la pensée
individuelle et conduit forcément à un subjectivisme dont on
ne saurait s'affranchir. Il est incapable dans ces conditions de

fournir à l'Eglise l'ossature rationnelle de la foi dont elle a un
urgent besoin. Il en résulte que le pasteur du haut de la chaire
doit se borner à des affirmations vagues, crainte de froisser les

opinions individuelles de ses auditeurs. Il doit recourir à des

images, à des symboles flous et imprécis ; il doit rester confiné
dans le domaine du sentiment et de l'émotion, pour ne pas dire
dans le domaine de la sentimentalité. Les affirmations énergiques



36 ARNOLD REYMOND

concernant la nature de Dieu, du Christ, le miracle et l'eschatologie
lui sont interdites. Le culte protestant, déjà si maigre en éléments
extérieurs et en cérémonies rituelles, est, encore appauvri au point de

vue de la pensée. Dans la multiplicité des opinions qui régnent
ou qui se font jour, le pasteur n'ose prendre position, ne sachant

comment le faire et au nom de quelle doctrine il pourrait le faire.
En un mot la pensée protestante arrivée aux dernières limites de

la liberté individuelle est forcément vouée à une médiocrité
amorphe et sans consistance.

Il y a certainement quelque chose de fondé dans ce grave reproche.

Au moment où la pensée catholique s'affirme par une
brillante floraison, les protestants de langue française tout au moins

restent silencieux. Les catholiques reprennent avec ardeur l'étude
de la pensée de Thomas d'Aquin ; ils la confrontent avec la science

moderne dans tous les domaines ; la physique de la relativité
n'échappe pas même à leurs investigations et les principes dont
elle se réclame sont soumis au crible d'une critique qui s'inspire
de la physique aristotélicienne. Quelle que soit la valeur dernière
de cet effort, on n'en saurait méconnaître la puissance. Un pareil
effort donne en tout cas à réfléchir en regard de ce que nous faisons.

Si j'osais en faire la remarque, je dirais que les pasteurs en
particulier paraissent trop se désintéresser de la question. Ils écrivent
et publient beaucoup moins qu'ils ne le faisaient autrefois. Dans
l'histoire des sciences et de la littérature des siècles passés (XVIIIe
siècle et commencement du XIXe entre autres) i! n'est pas rare
de voir figurer et en grand nombre des noms de pasteurs. Ceux-ci
faisaient partie des sociétés de sciences naturelles, historiques ou
littéraires et y travaillaient avec zèle. Je sais que les temps ont
changé. Les activités pratiques se sont multipliées et le pastorat
est accablé de charges de bienfaisance, de comités etc., dont nos
ancêtres n'avaient pas la moindre idée. Mais je ne puis m'empê-
cher de croire que la situation présente est regrettable. Par la

part qu'ils prenaient à l'activité littéraire et scientifique de leur

pays, les pasteurs d'autrefois affermissaient leur autorité non
seulement intellectuelle, mais morale. Il me semble en tout cas qu'à
toute époque et surtout dans nos temps modernes le ministère
pastoral de la plume s'impose au même titre que les autres
activités. Un fait en particulier me frappe. Les pasteurs lisent
beaucoup et sont au courant de ce qui se passe dans le domaine



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSÉE PROTESTANTE 37

littéraire ; ils jugent avec beaucoup de bon sens les œuvres qui
paraissent ; mais c'est bien rare qu'ils publient dans nos
périodiques leurs appréciations. Les ouvrages en vogue sont alors
analysés par des critiques dilettantes auxquelles les préoccupations
religieuses et morales sont étrangères. Comment s'étonner si le

grand public est désorienté
Je reconnais certes que l'on peut être découragé par la grandeur

de la tâche et c'est pourquoi les activités multiples qui absorbent
le pastorat ne suffisent pas à expliquer le silence de la pensée
protestante. Pour être à même d'exercer le ministère de la plume il
faudrait pouvoir juger les courants d'idées au nom d'un ensemble

d'opinions qui seraient arrêtées dans leurs grandes lignes. Il
faudrait invoquer un certain nombre de critères dont la valeur
s'imposerait objectivement. Or il y a timidité en face des redoutables

problèmes qui se dressent devant la pensée moderne. Il
y a surtout un grand désarroi.

Les causes de ce désarroi sont trop connues pour qu'il soit nécessaire

de les énumérer longuement.
On sait comment les Réformateurs en rompant avec l'autorité

catholique crurent trouver dans la Bible la garantie doctrinale de

leur foi. C'est du reste avec une liberté très grande qu'ils abordent
les documents bibliques. Dans ces documents ils cherchent à

distinguer les choses essentielles de celles qui ne le sont pas ; ils se

demandent même si telle épître doit faire partie du canon.
Le témoignage intérieur du Saint-Esprit, comme le dit Calvin,

donne au croyant les lumières nécessaires pour discerner dans la
Bible la vraie parole de Dieu.

Mais sitôt les Eglises protestantes fondées, des interjirétations
diverses surgissent en ce qui concerne les écrits bibliques. Que l'on
se rappelle les fameuses controverses entre luthériens et zwingliens
sur le sens à donner à la parole du Christ : ceci est mon corps.

Pour restreindre la liberté d'interprétation on affirme de plus
en plus énergiquement le dogme de l'inspiration littérale. Non
seulement un texte est inspiré dans son esprit ; il l'est dans les lettres
et jusque dans les signes qui servent à les ponctuer. On crut avoir
ainsi trouvé une base tangible et objective de l'autorité.



38 ARNOLD REYMOND

Mais le dogme de l'inspiration littérale ne constitua jias l'abri
espéré ; il fut peu à peu ébranlé et renversé d'une part par les

études historiques et de l'autre par les progrès des sciences dans

tous les domaines.
Sous cette double poussée on fut amené à découvrir entre les

récits parallèles d'un même fait des contradictions intolérables.
On se rendit compte aussi que plusieurs affirmations bibliques
étaient en désaccord avec les découvertes de la science. Les
auteurs bibliques ont cru, par exemple, avec tous leurs contemporains

que la terre était au centre du monde (« Soleil, arrête-toi sur
Gabaon»). Ils ont cru que le monde avait été créé en six jours; ils
ont énoncé bien d'autres idées encore que la science moderne
condamne.

Que faire dans ces conditions On chercha à établir une
échelle de valeurs, à distinguer entre l'Ancien et le Nouveau
Testament, entre certains faits tenus pour iégendaires et d'autres qui
ne l'étaient pas.

Finalement tout le débat se concentra sur la personne de Jésus-

Christ et sur son autorité. Mais les difficultés ne furent pas résolues

pour autant ; en un sens elles devinrent plus aiguës.
Tous les penseurs chrétiens sont sans doute d'accord pour

déclarer que Jésus-Christ reste la base de la foi chrétienne ;

mais ils se représentent sa personne, sa vie, son œuvre d'une
façon quelque peu différente et c'est pourquoi ils ont du
domaine de son autorité une conception qui n'est pas la même.

Pour les uns il faut maintenir la jiréexistence et la nature supra-
terrestre de Jésus-Christ. Il faut voir en lui une incarnation
véritable, au sens que le concile de Nicèe donnait à ce terme. Cela

étant, il faut admettre comme véritables tousles miracles qui ont
été faits par lui ou qui le concernent.

D'autres théologiens estiment que Jésus n'a pas préexisté, mais

que par sa vie et par sa mort il a conquis pour ainsi dire le titre
de Fils de Dieu. A ce point de vue il reste la révélation unique,
indispensable de Dieu sur la terre. Il a certainement accompli
des choses miraculeuses ; mais nous ne devons pas accepter sans

autres tout ce qui nous est rapporté de lui.
Pour d'autres enfin, Jésus est simplement l'un des plus grands

génies religieux qui aient vécu et c'est à ce titre qu'il a droit à nos

hommages et à notre reconnaissance.



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSÉE PROTESTANTE 39

Entre les attitudes que nous venons de décrire il y a des
positions intermédiaires et plus nuancées sur lesquelles il est inutile
de s'arrêter. Ce que nous tenions à montrer, c'est l'extrême
difficulté qu'il y a pour le protestantisme à donner de l'objet de la foi
chrétienne une définition qui puisse être reconnue de tous et qui
puisse servir de trait d'union entre tous les croyants.

Vers la fin du XIXe siècle diverses tentatives ont été faites pour
découvrir objectivement et sans heurter de front les exigences de

la science ce qui pourrait constituer l'essence de l'Evangile et par
conséquent de la foi chrétienne.

On a espéré qu'une méthode historique impartiale appliquée
aux documents évangéliques permettrait d'arriver à ce résultat.
On se souvient de la tentative d'Harnack et des admirables
conférences qu'il fit aux étudiants de Berlin sur l'essence du christianisme.

Mais, comme M. Loisy en fit la remarque, les documents
évangéliques ne peuvent être étudiés isolément et en eux-mêmes ;

il faut les éclairer de toute la lumière de l'histoire de l'Eglise ;

les critiques de M. Loisy sur ce point restent significatives.
Sans doute, pourrait-on dire, si l'histoire a simplement pour but

d'établir la date et les circonstances dans lesquelles tel ou tel
document a été rédigé, une méthode acceptée de tous est possible.
Mais, sitôt qu'il s'agit d'établir la réalité et la signification des

faits rapjiortés par ces documents, les divergences commencent.
Des jugements de valeur qui dépassent la méthode purement
historique interviennent et ces jugements de valeur sont inspirés

par des raisons métaphysiques concernant le but de la vie
humaine et la marche de l'histoire.

C'est alors que plusieurs théologiens ont eu recours à la psychologie

et plus récemment encore à la psychanalyse, espérant par
ce moyen établir les faits spirituels qui commanderaient
l'interprétation de l'histoire évangélique. Cet espoir est légitime en quelque

mesure ; mais il ne saurait être couronné d'un plein succès.

En effet si la psychologie veut rester une science comme les

autres, elle devra pratiquer les deux principes que Flournoy a

définis sous les noms suivants : exclusion de la transcendance et

interprétation biologique des phénomènes. Si elle désire rester



40 ARNOLD REYMOND

fidèle à l'application impartiale de ces deux principes, elle ne

pourra être que descriptive des faits qu'elle étudie ; elle pourra
bien établir un réseau de relations ; mais ces relations ne feront
que nous montrer les aspects superficiels de la vie spirituelle ; elles

ne nous permettront pas de pénétrer au cœur de sa réalité.
Prenons, par exemple, le problème de la raison. La psychologie

est certes capable de décrire les tâtonnements de l'acte intellectuel

dans l'enfance et chez les primitifs et même d'établir les lois

générales auxquelles obéissent ces tâtonnements ; mais la nature
dernière de la raison lui échappe en tant que c'est un acte conscient
de réflexion.

Il en est de même en ce qui concerne la vie religieuse. La
psychologie pourra bien dans ce domaine décrire et préciser les faits ;

elle pourra même découvrir certaines lois qu'il sera très utile au

pédagogue de connaître ; mais il est un fait irréductible qui lui
échappera toujours, si elle veut rester fidèle aux principes qu'elle
a posés, c'est le contact de l'âme avec Dieu et les effets imprévisibles

pour une large mesure de ce contact.
Ce que nous venons de dire de la psychologie s'applique également

à la psychanalyse. Sans doute cette dernière éclaire certains

aspects de la vie psychique ; mais si elle prend à cœur de ne pas
quitter le terrain de la science, elle ne peut découvrir des vérités
métaphysiques ou même historiques que sa méthode d'investigation

ne comporte pas. Si elle prétend le faire, c'est qu'alors
elle transforme inconsciemment ses découvertes en affirmations
qui dépassent leur portée ; elle risque alors de fausser les
problèmes. C'est le cas entre autres lorsqu'elle jiarle de sublimation.
Il semblerait d'après elle qu'un instinct mauvais se sublime en

un instinct bon, comme si le mal pouvait se muer en bien. Le mal
et le bien restent ce qu'ils sont ; mais notre volonté peut s'orienter
vers le bien ou le mal. C'est donc d'un changement d'orientation
et non de sublimation qu'il faudrait parler.

Je n'insiste pas. Ni l'histoire, ni la psychologie ou la psychanalyse
comme telles ne peuvent résoudre le problème qui nous occupe (1).
Elles sont des auxiliaires précieux et indispensables ; mais elles ne
suffisent pas. Il arrive un moment où elles doivent céder le pas à

la métaphysique, ou si l'on aime mieux à la dogmatique.

(1) C'est l'un des mérites du catholicisme contemporain que de l'avoir
montré.



QUELQUES ASPECTS DE T.A PENSÉE PROTESTANTE 41

Cela est si vrai que durant ces vingt dernières années les partisans

des méthodes psychologiques ont toujours invoqué pour
asseoir leurs conclusions dernières les principes du pragmatisme.
Or le pragmatisme, bien qu'il s'en soit souvent défendu, n'est pas
autre chose qu'un système philosophique, moins cohérent, il est

vrai, et plus touffu que d'autres : mais cette luxuriante confusion

ne change rien à la nature du fait.
Je ne veux pas discuter à fond les thèses du pragmatisme. Il y

a certes une grande part de vérité dans ces thèses. Il est certain

que la pratique nous oriente dans le domaine de la connaissance,
surtout en matière religieuse et morale. Celui qui est égoïste et
menteur ne peut réellement savoir ce qu'est le désintéressement
et la véracité. « Celui qui fait la volonté de mon Père, a dit Jésus-

Christ, connaîtra la vérité de ma doctrine », ou encore : « On connaît

l'arbre à ses fruits. » Mais il n'en résulte pas nécessairement

que la vérité d'une doctrine doive être jugée d'après ceux qui la
professent. Il y a des matérialistes qui se sont conduits durant
toute leur vie comme d'admirables saints ; ce fait ne suffit pas à

prouver la vérité du matérialisme. Le jiragmatisme de plus a pour
méthode d'élever les expériences particulières en vérités absolues.
Par là il aboutit non pas à un dualisme momentané tel cjue celui
qui est posé par la conscience chrétienne; il conduit à un pluralisme

radical, aux théories sur l'impuissance de Dieu, etc., qui
sont la négation de la vérité.

La grande erreur du pragmatisme c'est de confondre l'utile
avec le vrai ; l'expérience de ce qui est utile ou favorable peut
bien nous amener à découvrir le vrai ; mais la vérité a ses caractères

propres qui existent avant que nous ayons fait l'expérience
de son utilité et de ses avantages.

Ce qui est en tout cas certain, c'est que le pragmatisme n'a pas
créé le terrain d'entente que nous cherchons dans le domaine
intellectuel ; il a montré l'importance de l'action, la nécessité des

convictions vécues ; mais il laisse le protestantisme dans son état
d'incohérence ; il ne lui donne pas l'ossature intellectuelle dont il
aurait besoin.

Quelques-uns se demandent alors s'il ne faut pas dans ces conditions

retourner simplement à la tradition des Réformateurs.



42 ARNOLD REYMOND

Mais ce retour dans le sens où il est préconisé est-il possible
Ne va-t-on pas retrouver au cœur de la Réforme sinon les méfaits
de la critique historique, du moins ceux de la conscience individuelle

que l'on s'était flatté d'évincer Si l'on veut réduire au
silence les droits de la liberté de pensée, ce n'est pas à Genève et
à Calvin qu'il faut aller ; c'est jusqu'à Rome.

Certes nous reconnaissons que le XIXe siècle, sans être aussi

stupide que le veut Léon Daudet, a méconnu pour une trop large
part le sens de la tradition. Il a jiensé que le progrès se faisait
automatiquement dans l'histoire de la pensée et dans l'organisation

sociale des peuples ; il a cru surtout que le progrès se faisait
par une élimination forcée de toutes les soi-disantes erreurs dont
nos ancêtres avaient vécu. Il ne s'est pas suffisamment demandé
si ces soi-disantes erreurs ne renfermaient pas une part profonde
de vérité qu'il s'agissait de dégager et cela dans tous les domaines
(foi religieuse, organisation politique, sociale, ecclésiastique).

Mais cette erreur de perspective n'implique pas pour nous
protestants un retour pur et simple à la position prise par les

Réformateurs et ici nous pouvons faire nôtres les remarques de M. Pierre
Lasserre concernant les progrès accomplis jiar la Renaissance.
« Tout prétendu jirincipe, tout prétendu idéal, toute prétendue
foi, qui impliquerait la répudiation de ce progrès, qui se poserait
et qui voudrait être cultivé, non pas même au mépris de lui, mais
à l'écart de lui, serait chose caduque condamnée d'avance et les

apparentes réussites en auraient toute la fragilité d'une simple
mode. Ceci n'est pas moins vrai dans Tordre religieux que dans

tout autre ordre. Un sentiment, une idée religieuse qui se

maintiendraient en désaccord avec les acquisitions et les expériences
irrécusables de l'esprit humain dans les derniers siècles, seraient
incapables de toute croissance et de tout développement nouveau
au sein du monde moderne. » (Les chapelles littéraires, p. xxi)

Ce n'est jias à dire, ajoute M. Lasserre, qu'il faille accepter sans
autres toutes les nouveautés, parce qu'elles sont nouveautés, car,
dit-il, « si rien ne vaut sans la nouveauté, rien non plus ne pourrait
valoir par la nouveauté toute seule et toute crue ». La réalisation
du nouveau n'est possible que dans un cadre et ce cadre s'appelle

tradition.
Cela étant M. Lasserre définit excellemment la position que

nous devons prendre vis-à-vis du passé : « Le passé nous fournit



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSÉE PROTESTANTE 43

une mesure ; il est pour nous un conseil, un témoin. Disons mieux :

il est notre éducateur. Il n'est pas pour nous un tribunal ; nous ne

sommes pas là pour refaire ce qu'il a fait, puisqu'il l'a fait et que
nous en avons l'héritage et la jouissance. Nous ne pourrions pas le

refaire d'ailleurs. Nous avons à faire autre chose, à travailler
comme lui, quand il a été fécond et grand. Devant nous la voie
infinie demeure ouverte » (p. xxxv).

Nous pouvons, me semble-t-il, nous inspirer de cette pensée

en ce qui concerne notre attitude aussi bien vis-à-vis de la tradition

catholique que vis-à-vis de la tradition protestante. On a eu

tort de laisser tomber fragment par fragment des portions souvent
très larges de cette double tradition. J'en citerai deux exemples
seulement.

La pratique du confessionnal a été abandonnée jiar les

Réformateurs, avec raison : mais il aurait fallu maintenir et encourager
la pratique libre de la confession mutuelle. Il y a en effet pour
les croyants une source puissante d'énergie spirituelle à se confesser

mutuellement leurs faiblesses. La psychanalyse n'aurait peut-
être pas produit dans les pays protestants les déviations que l'on
sait, si la pratique de la confession avait été encouragée.

Mon autre exemple est celui-ci. Les Réformateurs avaient
maintenu parmi les sacrements le baptême et la cène. Bien des

protestants les estiment inutiles ; ils ont tort. La vie spirituelle
a besoin pour se maintenir de s'affirmer par des actes extérieurs,
en donnant à ces derniers du reste une interprétation spirituelle
aussi large que l'on veut.

Il me semble dans ces conditions que la tâche du penseur
protestant à l'heure actuelle est relativement simple, en principe
tout au moins. Il s'agit pour lui de conserver et d'exprimer aussi

systématiquement que possible tout le contenu de la tradition
chrétienne, aussi bien catholique que protestante, c'est-à-dire d'interpréter

son expérience individuelle à la lumière de l'expérience
collective de tous les siècles, sans renier pour cela ni la méthode
du libre examen, ni les progrès de la pensée accomplis au cours
de l'histoire.

Il ne s'agit pas d'élaborer ainsi un système philosophique,
arrêté dans tous ses détails et qui jouerait le rôle d'une dogmatique
canonique devant être acceptée de tous. Non seulement l'établissement

d'une pareille dogmatique serait impossible ; mais il ne



'1 ARNOLD REYMOND

serait nullement désirable, car il risquerait de compromettre la
vie de l'esprit.

Ce fait du reste ne dispense pas le pasteur du devoir de chercher
à systématiser sa pensée religieuse de manière à donner aux
fidèles de fortes affirmations. L'absence de toute dogmatique
officielle dans le protestantisme n'autorise pas la paresse de l'esprit ;

bien au contraire. Chacun a le devoir de se constituer une
dogmatique, c'est-à-dire d'analyser et de grouper en un système
aussi cohérent que possible les raisons qu'il a de croire, de trancher
les problèmes lorsqu'il est à même de le faire, de les laisser en

suspens lorsque cela est indiqué, mais en sachant alors pourquoi
ils sont en suspens.

En l'absence d'une dogmatique officielle, on peut cependant
tenter de dégager l'orientation commune qui reste possible à la

pensée protestante.
L'an passé j'avais essayé lors de l'une des jiremières réunions des

Amis de la pensée protestante de montrer quels avaient été au
cours du XIXe siècle les rapports de la dogmatique protestante
avec la philosophie moderne (1). Je ne veux pas revenir sur cette
question. J'avais dit en terminant mon étude que la tâche du

protestantisme à l'heure actuelle me semblait devoir être de

prolonger dans le sens chrétien le spiritualisme qui s'est affirmé dans

tout un courant philosophique moderne.
Je voudrais brièvement montrer comment on peut tenter cette

prolongation sur quelques points qui semblent essentiels.

Je pense tout d'abord qu'il faut admettre comme un fait
irréductible le contact de l'âme humaine avec un Dieu qui n'est pas
une simple loi impersonnelle, mais un être vivant et conscient de

ce que nous, ses créatures, nous pensons et accomplissons. L'existence

de ce Dieu est logiquement indémontrable, de même du

reste que l'existence du monde extérieur. On sait que par aucun

argument logique portant sur une expérience particulière nous
ne pouvons démontrer l'existence du monde extérieur. On ne
saurait prouver d'une façon irréfutable à quelqu'un qu'il existe

une réalité distincte de ses états de conscience. C'est l'ensemble
même de toute l'expérience depuis la naissance jusqu'à l'âge

(1) Revue de théologie et de philosophie, p. 113-122, 1923.



QUELQUES ASPECTS DE L\ PENSÉE PROTESTANTE 45

de réflexion consciente qu'il faut invoquer pour justifier la conviction

que nous avons de l'existence du monde extérieur. Il en est
de même, me semble-t-il, en ce qui concerne l'existence de Dieu
et des réalités spirituelles.

Cette existence nous ne pouvons pas la démontrer à autrui au

nom d'une expérience particulière que nous aurions faite, pas même
d'une expérience mystique, ainsi que le croyait William James.
L'existence de Dieu s'impose à nous par tout l'ensemble de

notre expérience et c'est cette conviction globale que nous devons

essayer de faire partager à ceux qui ne la possèdent pas, mais en

insistant bien sur le fait qu'une conviction de ce genre n'est pas
l'objet d'une argumentation ontologique irréfutable.

Ce point admis, je voudrais insister sur la nécessité qu'il y a à

ne pas accepter aveuglément soit les jiostulats de la philosophie
kantienne, soit ceux de la jihilosophie ancienne, ou encore ceux
de la philosophie scientifique en ce qui concerne l'interprétation
des données de l'expérience chrétienne.

Le kantisme, comme on le sait, a dominé toute la dogmatique
protestante du siècle passé. Ce fait a eu des répercussions fâcheuses

en ce qui concerne la notion du miracle et celle de la révélation.
Remarquons tout d'abord que ces notions ont eu des destinées

diverses dans le catholicisme et dans le protestantisme. Le
catholicisme en particulier a maintenu intacte au cours des siècles

l'idée du miracle comme d'un fait transcendant les lois communément

observées et dont la science moderne pourrait constater
le caractère exceptionnel. C'est dire que l'action directe de Dieu
dans le monde, à propos d'un fait isolé, jiourrait être directement
constatée par l'incrédule comme par le croyant. Par sa nature le

fait miraculeux relève en effet de procédés d'investigation qui,
vu leur objectivité, peuvent être employés par chacun. Un
chimiste incrédule ou croyant aurait pu, aux noces de Cana, constater

que l'eau dont la formule est i/2 O avait été changée en vin
dont la formule est tout autre.

Le catholicisme est resté fidèle à cette conception du miracle.
Il admet non seulement les miracles bibliques de l'Ancien et du
Nouveau Testament tels qu'ils nous sont rapportés, mais il admet

que des miracles du même genre ont continué à se produire au
cours des siècles jusqu'à nos jours. Les faits miraculeux qui se

produisent à Lourdes ne diffèrent pas de ceux qui sont racontés



46 ARNOLD REYMOND

Dans la Bible ni en intensité, ni en nature. Des experts médicaux
ont pu, d'après le témoignage des catholiques, s'en assurer.

Quant à la notion protestante du miracle je n'en ferai pas l'histoire

en détail. Aux débuts les miracles bibliques ont été seuls

tenus pour authentiques. Plus tard on abandonna les faits
miraculeux rapportés par l'Ancien Testament ; on opéra ensuite un
triage dans ceux du Nouveau Testament et finalement sous
l'influence du kantisme on rejeta tout surnaturel physique pour ne

conserver que le surnaturel spirituel.
La philosophie kantienne peut en effet dans les grandes lignes

s'esquisser comme suit. La réalité est séparée en deux mondes,
phénoménal et nouménal. Le premier seul est objet de connaissance,

car il repose sur des intuitions. Ces intuitions sont saisies

par les formes a priori de la sensibilité : elles sont ensuite élaborées

par les formes a priori de l'entendement. Quant aux idées
de la Raison pure (idée-substance du moi, idée globale du monde,
idée de Dieu) elles sont bien excitatrices de l'activité intellectuelle,

mais elles ne correspondent à aucune intuition.
Du point de vue de la connaissance le monde nouménal ne peut

donc être posé qu'indirectement à titre de postulat. La seule
donnée est l'impératif catégorique. La nécessité la plus rigoureuse

règne dans la nature et toute finalité en est exclue.
Mais alors que deviennent la révélation et l'action de Dieu dans

l'histoire du monde Le kantisme et avec lui le ritschlianisme
aboutissent à une impasse ; on ne peut séparer rigoureusement et
absolument l'âme du corps, l'œuvre spirituelle de Dieu et son
œuvre matérielle. Si la nécessité règne dans l'univers sensible, il
est impossible sur un point quelconque de rompre le déterminisme
historique.

La pensée protestante en s'inféodant au kantisme a ainsi souffert

d'un malaise qu'il est cependant possible de dissiper.
En effet l'un des résultats de la critique et du développement

des sciences a été de montrer que la position prise par Kant est

trop absolue. Il n'y a pas de formes a priori de la sensibilité au
sens où il l'entendait. L'espace et le temps sont des synthèses très
complexes. Il en est de même des lois naturelles que notre
entendement construit. Ces lois ne sont pas l'expression adéquate de la
réalité sensible ; elles n'ont donc pas par rapport à cette réalité
une portée de nécessité, mais seulement de détermination.



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSÉE PROTESTANTE 47

L'étude impartiale des sciences montre donc qu'une action
réelle et providentielle de Dieu dans la nature n'est pas exclue
en principe ; elle reste possible et la foi religieuse l'affirme comme
réelle. Mais cette action, si réelle soit-elle, ne peut pas être constatée

par des procédés d'expérimentation scientifique. Elle s'insère
dans la trame des événements, sans qu'il soit possible d'en marquer

scientifiquement le point d'insertion. De cette façon on
maintient l'essentiel de la tradition chrétienne sans heurter
toutefois les exigences de la recherche scientifique.

Dans un autre domaine, la philosophie grecque a exercé une
influence qui a faussé en jiartie l'orientation de la pensée chrétienne.
D'inspiration nettement substantialiste cette philosophie a laissé
dans l'ombre le problème de la personnalité et c'est pourquoi en

s'appuyant sur elle les Pères de l'Eglise ont posé le problème de

la nature de Jésus-Christ comme étant le rapport de deux
substances, l'une terrestre et l'autre divine. De là les difficultés
inextricables que soulève la Trinité, la kénose, pour ne parler que de

celles-là. La philosophie moderne a au contraire relevé de plus en

plus l'importance et l'originalité de la personnalité comme telle.
Les travaux les plus récents des psychologues, bien loin d'atténuer

ce caractère original, n'ont fait que l'accentuer. Malgré les

phénomènes de dissociation qu'elle peut présenter, la personnalité
constitue un fait irréductible et indécomposable. C'est un donné

au delà duquel on ne saurait remonter. Comme le dit Claparède,
« la faculté qu'ont les états de conscience de s'agréger à un moi

qui persiste et se sent le même à travers le temps est un postulat
de la psychologie comme l'existence d'un espace est un postulat
de la géométrie ».

Cette originalité irréductible de la personne se manifeste
surtout dans le domaine religueux et c'est ce qu'il ne faut pas oublier
lorsque nous cherchons à définir Jésus-Christ. Nous devons

prendre garde d'étiqueter sa personnalité par des concepts qu'elle
dépasse.

Jésus ne saurait être défini simplement comme un génie,
comme un prophète ou comme un modèle que nous aurions à

imiter. Il est sans doute cela ; mais il est plus que cela et s'il est

et doit toujours être un inspirateur, il y a outrecuidance à vouloir
être ce qu'il a été, car Jésus joue dans l'histoire humaine un rôle



4ö ARNOLD REYMOND

unique ; par là sa personnalité renferme un mystère qu'il faut
respecter et ne pas amoindrir par des formules inadéquates.

Quant aux répercussions que la philosophie des sciences a eues

sur le spiritualisme contemporain, c'est surtout dans la notion de

finalité qu'on les constate.
Pour éviter tout arbitraire dans leurs explications, les sciences

s'abstiennent de recourir aux causes finales. La biologie sans doute

pour rendre compte de la cohérence de la vie organique fait appel
à des considérations de finalité interne ; mais celles-ci ne sont

pas jugées satisfaisantes et l'on tend à les éliminer en expliquant
l'harmonie fonctionnelle par la survivance du plus apte.

Etant donné le type de lois qu'elle ambitionne de découvrir la
science a parfaitement raison de procéder comme elle le fait ;

mais sitôt admise la réalité de la vie spirituelle, le problème
change d'aspect. Pour agir selon l'esprit et devenir une personnalité

véritable, il faut être conscient du but poursuivi et des divers

moyens qu'il est possible d'emjiloyer pour y parvenir. La finalité

s'impose donc ici ; seulement elle n'est plus synonyme d'arbitraire

jiuisque entre toutes les fins possibles il s'agit de choisir la
meilleure.

C'est en creusant la notion de finalité dans ses rapports avec la
vie spirituelle que l'on pourrait, nous semble-t-il, rendre à l'eschatologie

chrétienne sa signification profonde et en légitimer les

espérances.

Pour conclure il s'agirait dans tous les domaines de maintenir
intacts les trésors de la tradition, tout en les éclairant par les

découvertes de la pensée moderne.
A cette tradition nous appliquerons la profonde remarque de

M. Gilson sur le moyen âge : « Pour toute pensée occidentale
ignorer son moyen âge, c'est s'ignorer elle-même ; c'est peu de

dire que le XIIIe siècle est près de nous ; il est en nous et nous ne

nous débarrasserons pas plus de notre histoire en la reniant qu'un
homme ne se détache de sa vie antérieure en oubliant son passé. »

Mais ce passé que nous respectons, nous l'étudierons selon notre
tradition protestante, c'est-à-dire dans une indépendance de

pensée et de conscience qui n'a d'autre limite que la soumission
à la volonté divine.

Arnold Reymond.


	Quelques aspects de la pensée protestante

