Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Artikel: Quelques aspects de la pensée protestante
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES ASPECTS
DE LA PENSEE PROTESTANTE *

Il vy a quelque témérité a aborder, sans étre un spécialiste, un
sujet aussi vaste et aussi complexe que celur de la pensée protes-
tante. Si cependant nous avons tenté de le faire, ¢’est pour répon-
dre au désir qui nous en a été exprimé par le groupe tout récem-
ment fondé des” Amis de la pensée protestante,, et dans I’espoir
de susciter des études plus approfondies sur la question.

L’on sait comment ce groupe d’amis s’est constitué, ce qu’il
veut et ce qu’il désire. Permettez cependant que je rappelle et
précise quelques points.

On peut se demander tout d’abord s’il n’est pas absurde et
paradoxal de créer en Suisse romande une association qui a pour
but de sauvegarder les intéréts de la pensée protestante. Les habi-
tants de notre pays ne sont-ils pas dans leur grande majorité
attachés & cette pensée et n’est-ce pas leur faire injure que de
paraitre en douter ? N’est-1l pas anormal, pour ne rien dire de
plus, de constituer une association dont la raison d’étre ne se
congoit pas dans un pays qui par ses traditions, ses meeurs et ses
coutumes est essentiellement protestant ?

L’objection est sérieuse, mais elle n’est pas insurmontable.

* Cette étude, dont la « Revue » avait annoncé la publication (année 1925,
P. 75), a été présentée, en mai 1924, devant la Société vaudoise de théologic,
puis en mars 1925, devant la Société des pasteurs et ministres neuchéatelois.
Nous la reproduisons telle quelle, sauf en certaines parties qui, ne présentant
plus le méme intérét qu’alors, ont été abréegées.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N.S., t. Xx1v (n® 58. 1926). 3



34 ARNOLD REYMOND

Tout d’abord les Amis de la pensée protestante englobent non
seulement la Swisse romande, mais tout le protestantisme de
langue francaise. Or s1 la pensée protestante n’est pas directement
menacée chez nous, elle I'est trés certainement et plus vivement
que par le passé en France, en Belgique et chez les Vaudois du
Piémont en Italie. Des mouvements tels que I'action francaise et
le fascisme dont je ne discute pas du reste la valeur politique lui
sont franchement hostiles. Cette raison suffirait a elle seule a jus-
tifier la tentative de solidarité entreprise par le groupement dont
nous parlons.

Mais 1l est une autre raison que I'on peut alléguer.

Ce qui caractérise notre époque, c’est un effort de spécialisation
et de coopération 4 outrance. Sitdt qu’une activité spéciale surgit,
elle cherche & grouper par dela les frontiéres d’un canton ou d’un
pays, tous ceux qui s’occupent de cette spécialité. Cela est vrai
de I'industrie et du commerce, de l'activité scientifique et litté-
raire ; mais cela est vrai auss: dans le domaine religieux. Autrefois
les Eglises avaient en main 4 peu prés tout ce qui concerne la vie
et la pensée religieuses. Maintenant ce n’est plus le cas. Des sociétés
nombreuses et multiples se sont constituées, ayant chacune leur
autonomie et leur tache propre. Il en est résulté ceci relativement
a la question qui nous occupe.

Un nombre plus grand de personnes qu’on ne le croit se tient
pour des motifs souvent irés respectables en dehors et des Eglises
et des organisations trop précises. Ces personnes restent néanmoins
attachées au protestantisme et désirent le manifester.

Les Amis de la pensée protestante ont, entre autres, pour but de
répondre a ce désir et de réunir au-dessus des Eglises, des partis
et des sociétés religieuses ayant une activité définie, tous ceux qui
se réclament de la tradition et de l'attitude protestantes dans
tous les domaines.

Par un groupement pareil I'on n’entend pas engager une polé-
mique nouvelle et fastidieuse contre le catholicisme. Certes en
face du catholicisme nous maintiendrons toujours la liberté de
conscience et de pensée ; mais tout en désirant rester protestants
nous n’oublions pas que les Eglises de la Réforme sont issues du
catholicisme et que celui-ci renferme des trésors d’expérience, de
vie et de pensée chrétiennes dont nous ne saurions nous passer.

Il ne s’agit pas non plus de vouloir créer une dogmatique pro-



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 35

testante qui puisse étre reconnue et acceptée de tous, ainsi que
plusieurs I'ont cru. Une pareille entreprise serait aussi vaine que
chimérique. Le but est moins ambitieux. Nous désirons que la
pensée protestante prenne conscience d’elle-méme, de son passé
et de l'orientation qui I’anime. Nous avons confiance que cette
orientation et cette prise de conscience en se précisant uniront sur
leur vrai terrain les aspirations du protestantisme.

D’une fagon générale ce que nous voulons défendre et restaurer,
dans notre pays et dans les pays de langue francaise, ce sont toutes
les valeurs protestantes. les valeurs sociales, artistiques et litté-
raires aussi bien que les valeurs religieuses. Pour cela nous dési-
rons faire appel & toutes les bonnes volontés qui ont & cceur de
maintenir I’'une ou 'autre de ces aspirations.

Mais ces valeurs sont-elles réellement plus menacées qu’elles ne
I'étaient autrefois ? On ne saurait le nier, semble-t-1l. Sans doute
le protestantisme a été de tout temps attaqué. Mais c’était du
dehors, pour ainsi dire. Aujourd’hui il se trouve critiqué, ébranlé,
du dedans, par ceux-la méme qui sont censés en faire partie.

Les reproches qu’on lui adresse sont aussi variés que nombreux
el concernent soit la forme du culte et’organisation ecclésiastique,
soit la liberté de conscience et de pensée en tant qu’elle serait
incompatible avec I'ordre et I'unité de doctrine. Ces divers points
meériteraient chacun une étude détaillée. Je les laisse de c6té pour
m’attacher exclusivement au probléme relatif & la pensée protes-
tante comme telle.

Par sa nature méme le principe protestant est, dit-on, incapable
de créer une doctrine commune, de donner aux fidéles un méme
objet de foi, de pensée et méme de piété. Il exacerbe la pensée
individuelle et conduit forcément & un subjectivisme dont on
ne saurait s’affranchir. Il est incapable dans ces conditions de
fournir & ’Eglise I'ossature rationnelle de la for dont elle a un
urgent besoin. Il en résulte que le pasteur du haut de la chaire
doit se borner & des affirmations vagues, crainte de froisser les
opinions individuelles de ses auditeurs. Il doit recourir & des
1mmages, a des symboles flous et imprécis ; il doit rester confiné
dans le domaine du sentiment et de I’émotion, pour ne pas dire
dans le domaine de la sentimentalité. Les affirmations énergiques



36 ARNOLD REYMOND

concernant la nature de Dieu, du Christ, le miracle et ’eschatologie
lui sont interdites. Le culte protestant, déja si maigre en éléments
extérieurs et en cérémonies rituelles, est encore appauvri au point de
vue de la pensée. Dans la multiplicité des opinions qui régnent
ou qui se font jour, le pasteur n’ose prendre position, ne sachant
comment le faire et au nom de quelle doctrine il pourrait le faire.
En un mot la pensée protestante arrivée aux derniéres limites de
la liberté individuelle est forcément vouée & une médiocrité
amorphe et sans consistance.

Il v a certainement quelque chose de fondé dans ce grave repro-
che. Au moment ou la pensée cathohque s’aflirme par une bril-
lante floraison, les protestants de langue francaise tout au moins
restent silencieux. Les catholiques reprennent avec ardeur I’étude
de la pensée de Thomas d’Aquin ; ils la confrontent avec la science
moderne dans tous les domaines; la physique de la relativité
n’échappe pas méme & leurs investigations et les principes dont
elle se réclame sont soumis au crible d’une critique qui s’inspire
de la physique aristotélicienne. Quelle que soit la valeur derniére
de cet effort, on n’en saurait méconnaitre la puissance. Un pareil
effort donne en tout cas & réfléchir en regard de ce que nous faisons.

S1 j’osais en faire la remarque, je dirais que les pasteurs en parti-
culier paraissent trop se désintéresser de la question. Ils écrivent
et publient beaucoup moins qu’ils ne le faisaient autrefois. Dans
I'histoire des sciences et de la littérature des siécles passés (XVIIIe
siecle et commencement du XIXe€ entre autres) il n’est pas rare
de voir figurer et en grand nombre des noms de pasteurs. Ceux-c1
faisaient partie des sociétés de sciences naturelles, historiques ou
Littéraires et y travaillaient avec zeéle. Je sais que les temps ont
changé. Les activités pratiques se sont multipliées et le pastorat
est accablé de charges de bienfaisance, de comités etc., dont nos
ancétres n’avaient pas la moindre idée. Mais je ne puis m’empé-
cher de croire que la situation présente est regrettable. Par la
part qu’ils prenaient & 'activité littéraire et scientifique de leur
pays, les pasteurs d’autrefois affermissaient leur autorité non seu-
lement intellectuelle, mais morale. 11 me semble en tout cas qu’a
toute époque et surtout dans nos temps modernes le ministére
pastoral de la plume s’impose au méme titre que les autres
activités. Un fait en particulier me frappe. Les pasteurs lisent
beaucoup et sont au courant de ce qui se passe dans le domaine



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 37

Littéraire ; ils jugent avec beaucoup de bon sens les ceuvres qui
paraissent ; mais c’est bien rare qu’ils publient dans nos pério-
diques leurs appréciations. Les ouvrages en vogue sont alors ana-
lysés par des critiques dilettantes auxquelles les préoccupations
religieuses et morales sont étrangéres. Comment s’étonner si le
grand public est désorienté ?

Je reconnais certes que I'on peut étre découragé par la grandeur
de la tache et c’est pourquoi les activités multiples qui absorbent
le pastorat ne suffisent pas a expliquer le silence de la pensée pro-
testante. Pour étre & méme d’exercer le mimistere de la plume 1l
faudrait pouvoir juger les courants d’idées au nom d’un ensemble
d’opinions qui seraient arrétées dans leurs grandes lignes. Il fau-
drait invoquer un certain nombre de critéres dont la valeur
s‘imposerait objectivement. Or il y a timidité en face des redou-
tables problémes qui se dressent devant la pensée moderne. Il
y a surtout un grand désarroi.

Les causes de ce désarroi sont trop connues pour qu’il soit néces-
saire de les énumérer longuement.

On sait comment les Réformateurs en rompant avec ’autorité
catholique crurent trouver dans la Bible la garantie doctrinale de
leur foi, ("est du reste avec une liberté trés grande qu’ils abordent
les documents bibliques. Dans ces documents ils cherchent a
distinguer les choses essentielles de celles qui ne le sont pas ; ils se
demandent méme si telle épitre doit faire partie du canon.

Le témoignage intérieur du Saint-Esprit, comme le dit Calvin,
donne au croyant les lumiéres nécessaires pour discerner dans la
Bible la vraie parole de Dieu.

Mais sitot les Eglises protestantes fondées, des interprétations
diverses surgissent en ce qui concerne les écrits bibliques. Que ’on
se rappelle les fameuses controverses entre luthériens et zwingliens
sur le sens & donner & la parole du Christ : ceci est mon corps.

Pour restreindre la liberté d’interprétation on affirme de plus
en plus énergiquement le dogme de I'inspiration littérale. Non seu-
lement un texte est inspiré dans son esprit ; 1l 'est dans les lettres
et jusque dans les signes qui servent a les ponctuer. On crut avoir
ainsi trouvé une base tangible et objective de I’autorité.



38 ARNOLD REYMOND

Mais le dogme de I'inspiration littérale ne constitua pas ’abri
espéré ; il fut peu & peu ébranlé et renversé d’une part par les
études historiques et de I'autre par les progrés des sciences dans
tous les domaines.

Sous cette double poussée on fut amené a découvrir entre les
récits paralléles d'un méme fait des contradictions intolérables.
On se rendit compte aussi que plusieurs aflirmations bibliques
étaient en désaccord avec les découvertes de la science. Les au-
teurs bibliques ont cru, par exemple, avec tous leurs contempo-
rains que la terre était au centre du monde {« Soleil, arréte-toi sur
Gabaony). Ils ont cru que le monde avait été créé en six jours;ils
ont énoncé bien d’autres 1dées encore que la science moderne
condamne.

Que faire dans ces conditions ? On chercha 4 établir une
échelle de valeurs, & distinguer entre I’Ancien et le Nouveau Tes-
tament, entre certains faiis tenus pour iégendaires et d’autres qui
ne l’étaient pas.

Finalement tout le débat se concentra sur la personne de Jésus-
Christ et sur son autorité. Mais les difficultés ne furent pas résolues
pour autant ; en un sens elles devinrent plus aigués.

Tous les penseurs chrétiens sont sans doute d’accord pour
déclarer que Jésus-Christ reste la base de la foi chrétienne ;
mais 1ls se représentent sa personne, sa vie, son ceuvre d’une
facon quelque peu différente et c’est pourquoi ils ont du do-
maine de son autorité une conception qui n’est pas la méme.

Pour les uns 1l faut maintenir la préexistence et la nature supra-
terrestre de Jésus-Christ. Il faut voir en lui une incarnation véri-
table, au sens que le concile de Nicée donnait a ce terme. Cela
étant, 1l faut admettre comme véritables tous les miracles qui ont
été faits par lui ou qui le concernent.

D’autres théologiens estiment que Jésus n’a pas préexisté, mais
que par sa vie et par sa mort 1l a conquis pour ainsi dire le titre
de Fils de Dieu. A ce point de vue il reste la révélation unique,
indispensable de Dieu sur la terre. Il a certainement accompli
des choses miraculeuses ; mais nous ne devons pas accepter sans
autres tout ce qui nous est rapporté de lui.

Pour d’autres enfin, Jésus est simplement 'un des plus grands
génies religieux qui alent vécu et c’est & ce titre qu’il a droit & nos
hommages et & notre reconnaissance.



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 39

Entre les attitudes que nous venons de décrire 1l y a des posi-
tions intermédiaires et plus nuancées sur lesquelles 1l est inutile
de s’arréter. Ce que nous tenions & montrer, c’est I'extréme diffi-
culté qu'il y a pour le protestantisme & donner de I'objet de la foi
chrétienne une définition qui puisse étre reconnue de tous et qui
puisse servir de trait d’union entre tous les croyants.

Vers la fin du XIXe siécle diverses tentatives ont été faites pour
découvrir objectivement et sans heurter de front les exigences de
la science ce qui pourrait constituer 'essence de ’Evangile et par

conséquent de la for chrétienne.

On a espéré qu'une méthode historique impartiale appliquée
aux documents évangéliques permettrait d’arriver a4 ce résultat.
On se souvient de la tentative d’Harnack et des admirables confé-
rences qu’il fit aux étudiants de Berlin sur 'essence du christia-
nisme. Mais, comme M. Loisy en fit la remarque, les documents
évangéliques ne peuvent étre étudiés 1solément et en eux-mémes;
il faut les éclairer de toute la lumiére de ’histoire de 1'Eglise ;
les critiques de M. Loisy sur ce point restent significatives.

Sans doute, pourrait-on dire, si I'histoire a simplement pour but
d’établir la date et les circonstances dans lesquelles tel ou tel
document a été rédigé, une méthode acceptée de tous est possible.
Mais, sitot qu’il s’agit d’établir la réalité et la signification des
faits rapportés par ces documents, les divergences commencent.
Des jugements de valeur qui dépassent la méthode purement
historique interviennent et ces jugements de valeur sont inspirés
par des raisons métaphysiques concernant le but de la vie
humaine et la marche de 'histoire.

C’est alors que plusieurs théologiens ont eu recours a la psycho-
logie et plus récemment encore a la psychanalyse, espérant par
ce moyen établir les faits spirituels qui commanderaient I'inter-
prétation de I’histoire évangélique. Cet espoir est 1égitime en quel-
que mesure ; mais 1l ne saurait étre couronné d’un plein succes.

En effet s1 la psychologie veut rester une science comme les
autres, elle devra pratiquer les deux principes que Flournoy a
définis sous les noms suivants ; exclusion de la transcendance et
interprétation biologique des phénoménes. Si elle désire rester



40 ARNOLD REYMOND

fidele a P'application impartiale de ces deux principes, elle ne
pourra &tre que descriptive des faits qu’elle étudie ; elle pourra
bien établir un réseau de relations ; mais ces relations ne feront
que nous montrer les aspects superficiels de la vie spirituelle ; elles
ne nous permettront pas de pénétrer au cceur de sa réalité.

Prenons, par exemple, le probléme de la raison. La psychologie
est certes capable de décrire les tAdtonnements de l'acte intellec-
tuel dans I’enfance et chez les primitifs et méme d’établir les lois
générales auxquelles obéissent ces tAtonnements ; mais la nature
derniere de la raison lui échappe en tant que c’est un acte conscient
de réflexion.

Il en est de méme en ce qui concerne la vie religieuse. La psy-
chologie pourra bien dans ce domaine décrire et préciser les faits ;
elle pourra méme découvrir certaines lois qu’il sera trés utile au
pédagogue de connaitre ; mais 1l est un fait irréductible qui lui
échappera toujours, s1 elle veut rester fidele aux principes qu’elle
a poseés, c’est le contact de ’ame avec Dieu et les effets imprévi-
sibles pour une large mesure de ce contact.

Ce que nous venons de dire de la psychologie s’applique égale-
ment & la psychanalyse. Sans doute cette derniére éclaire certains
aspects de la vie psychique ; mais s1 elle prend a ceeur de ne pas
quitter le terrain de la science, elle ne peut découvrir des vérités
métaphysiques ou méme historiques que sa méthode d'investiga-
tion nme comporte pas. Si elle prétend le faire, c’est qu’alors
elle transforme Inconsciemment ses découvertes en affirmations
qui dépassent leur portée; elle risque alors de fausser les pro-
blemes. C’est le cas entre autres lorsqu’elle parle de sublimation.
Ii semblerait d’aprés eile qu'un instinet mauvais se sublime en
un 1nstinet bon, comme s1 le mal pouvait se muer en bien. Le mal
et le bien restent ce qu’ils sont ; mais notre volonté peut s’orienter
vers le bien ou le mal. C’est donc d’'un changement d’orientation
et non de sublimation quil faudrait parler.

Je n’insiste pas. Nil'histoire, ni la psychologie ou la psychanalyse
comme telles ne peuvent résoudre le probleme qui nous occupe (1).
Elles sont des auxiliaires précieux et indispensables ; mais elles ne
suffisent pas. Il arrive un moment ou elles doivent céder le pas a
la métaphysique, ou si I'on aime mieux a la dogmatique.

(1) Cest 'un des mérites du catholicisme contemporain que de Vavoir
montreé.



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 41

Cela est s1 vral que durant ces vingt derméres années les parti-
sans des méthodes psychologiques ont toujours invoqué pour
asseolr leurs conclusions derniéres les principes du pragmatisme.
Or le pragmatisme, bien qu’il s’en soit souvent défendu, n’est pas
autre chose qu'un systéme philosophique, moins cohérent, 1l est
vral, et plus touffu que d’autres; mais cette luxuriante confu-
ston ne change rien & la nature du fait.

Je ne veux pas discuter 4 fond les théses du pragmatisme. Il y
a certes une grande part de vérité dans ces théses. Il est certain
que la pratique nous oriente dans le domaine de la connaissance,
surtout en matiére rebgieuse et morale. Celui qui est égoiste et
menteur ne peut réellement savoir ce qu’est le désintéressement
et la véracité. « Celur qui fait la volonté de mon Pére, a dit Jésus-
Christ, connaitra la vérité de ma doctrine », ou encore : « On con-
nait 'arbre & ses fruits. » Mais 1l n’en résulte pas nécessairement
que la vérité d’une doctrine doive étre jugée d’aprés ceux qui la
professent. Il y a des matérialistes qui se sont conduits durant
toute leur vie comme d’admirables saints ; ce fait ne suffit pas a
prouver la vérité du matérialisme. Le pragmatisme de plus a pour
méthode d’élever les expériences particuliéres en vérités absolues.
Par la 11 aboutit non pas & un dualisme momentané tel que celui
qui est posé par la conscience chrétienne; 1l conduit & un plura-
lisme radical, aux théories sur 'impuissance de Dieu, etc., qui
sont la négation de la vérité.

La grande erreur du pragmatisme c’est de confondre l'utile
avec le vrai; 'expérience de ce qui est utile ou favorable peut
bien nous amener 4 découvrir le vrai ; mais la vérité a ses carac-
téres propres qui existent avant que nous ayons fait 'expérience
de son utilité et de ses avantages.

Ce qui est en tout cas certain, c’est que le pragmatisme n’a pas
créé le terramn d’entente que nous cherchons dans le domaine
intellectuel ; il a montré 'importance de 'action, la nécessité des
convictions vécues ; mais 1l laisse le protestantisme dans son état
d’incohérence ; 1l ne lui donne pas I'ossature intellectuelle dont il
aurait besoin.

Quelques-uns se demandent alors s’1l ne faut pas dans ces condi-
tions retourner simplement a la tradition des Réformateurs.



42 ARNOLD REYMOND

Mais ce retour dans le sens ou 1l est préconisé est-1l possible ?
Ne va-t-on pas retrouver au cceur de la Réforme sinon les méfaits
de la critique historique, du moins ceux de la conscience indivi-
duelle que l'on s’était flatté d’évincer ? 51 'on veut réduire au
silence les droits de la liberté de pensée, ce n’est pas & Genéve et
a Calvin qu’il faut aller ; ¢’est jusqu’a Rome.

Certes nous reconnaissons que le XIX® siécle, sans étre aussi
stupide que le veut Léon Daudet, a méconnu pour une trop large
part le sens de la tradition. Il a pensé que le progrés se faisait
automatiquement dans 'histoire de la pensée et dans I’organisa-
tion sociale des peuples ; 1l a cru surtout que le progres se faisait
par une élimination forcée de toutes les soi-disantes erreurs dont
nos ancétres avalent vécu. Il ne s’est pas suffisamment demandé
s1 ces soi-disantes erreurs ne renfermaient pas une part profonde
de vérité qu’il s’agissait de dégager et cela dans tous les domaines
(fo1 religieuse, organisation politique, sociale, ecclésiastique).

Mais cette erreur de perspective n’implique pas pour nous pro-
testants un retour pur et simple & la position prise par les Réfor-
mateurs et 1c1 nous pouvons faire notres les remarques de M. Pierre
Lasserre concernant les progrés accomplis par la Renaissance.
« Tout prétendu principe, tout prétendu idéal, toute prétendue
fo1, qui impliquerait la répudiation de ce progrés, qui se poserait
et qui voudrait étre cultivé, non pas méme au mépris de lui, mais
a I'écart de lui, serait chose caduque condamnée d’avance et les
apparentes réussites en auraient toute la fragilité d’une simple
mode. Cect n’est pas moins vrai dans lordre religieux que dans
tout autre ordre. Un sentiment, une idée religieuse qui se main-
tiendraient en désaccord avec les acquisitions et les expériences
irrécusables de 'esprit humain dans les derniers siécles, seraient
icapables de toute croissance et de tout développement nouveau
au sein du monde moderne. » (Les chapelles littéraires, p. xxI1)

Ce n’est pas a dire, ajoute M. Lasserre, qu’il faille accepter sans
autres toutes les nouveautés, parce qu’elles sont nouveautés, car,
dit-1l, « si rien ne vaut sans la nouveauté, rien non plus ne pourrait
valoir par la nouveauté toute seule et toute crue ». La réalisation
du nouveau n’est possible que dans un cadre et ce cadre s’ap-
pelle tradition.

Cela étant M. Lasserre déflinit excellemment la position que
nous devons prendre vis-a-vis du passé : « Le passé nous fournit



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 43

une mesure ; 1l est pour nous un conseil, un témoin. Disons mieux :
il est notre éducateur. Il n’est pas pour nous un tribunal ; nous ne
sommes pas la pour refaire ce qu’il a fait, puisqu’il I'a fait et que
nous en avons ’héritage et la jouissance. Nous ne pourrions pas le
refaire d’ailleurs. Nous avons & faire autre chose, a travailler
comme lui, quand 1l a été fécond et grand. Devant nous la voie
infinie demeure ouverte» (p. xxxv).

Nous pouvons, me semble-t-il, nous inspirer de cette pensée
en ce qui concerne notre attitude aussi bien vis-a-vis de la tradi-
tion catholique que vis-a-vis de la tradition protestante. On a eu
tort de laisser tomber fragment par fragment des portions souvent
treés larges de cette double tradition. J'en citerai deux exemples
seulement.

La pratique du confessionnal a été abandonnée par les Réfor-
mateurs, avec raison : mais 1l aurait fallu maintenir et encourager
la pratique libre de la confession mutuelle. Il y a en effet pour
les croyants une source puissante d’énergie spirituelle & se confes-
ser mutuellement leurs faiblesses. La psychanalyse n’aurait peut-
étre pas produit dans les pays protestants les déviations que I'on
sait, si la pratique de la confession avait été encouragée.

Mon autre exemple est celui-ci. Les Réformateurs avaient
maintenu parmi les sacrements le baptéme et la céne. Bien des
protestants les estiment inutiles ; ils ont tort. La vie spirituelle
a besoin pour se maintenir de s’affirmer par des actes extérieurs,
en donnant 4 ces derniers du reste une interprétation spirituelle
aussi large que I'on veut.

Il me semble dans ces conditions que la tdche du penseur pro-
testant & 'heure actuelle est relativement simple, en principe
tout au moins. Il s’agit pour lui de conserver et d’exprimer aussi
systématiquement que possible tout le contenu de la tradition chré-
tienne, aussi bien catholique que protestante, ¢’est-a-dire d’inter-
préter son expérience individuelle 4 la lumiére de I'expérience
collective de tous les siécles, sans renier pour cela m1 la méthode
du libre examen, ni les progrés de la pensée accomplis au cours
de TI'histoire.

Il ne s’agit pas d’élaborer ainsi un systéme philosophique,
arrété dans tous ses détails et qui jouerait le role d’'une dogmatique
canonique devant étre acceptée de tous. Non seulement 'établis-
sement d’une pareille dogmatique serait impossible ; mais il ne



4 ARNOLD REYMOND

serait nullement désirable, car 1l risquerait de compromettre la
vie de esprit.

Ce fait du reste ne dispense pas le pasteur du devoir de chercher
a systématiser sa pensée religieuse de maniére 4 donner aux
fideles de fortes aflirmations. L'absence de toute dogmatique offi-
cielle dans le protestantisme n’autorise pas la paresse de I'esprit ;
bien au contraire. Chacun a le devoir de se constituer une
dogmatique, c’est-a-dire d’analyser et de grouper en un systéme
aussi cohérent que possible les raisons qu’il a de croire, de trancher
les problemes lorsqu’il est & méme de le faire, de les laisser en
suspens lorsque cela est indiqué, mais en sachant alers pourquei
ils sont en suspens.

En l'absence d’une dogmatique officielle, on peut cependant
tenter de dégager 'orientation commune qui reste possible a la
pensée protestante.

L’an passé j’avais essayé lors de I'une des premiéres réunions des
Amis de la pensée protestante de montrer quels avaient été au
cours du XIXe siecle les rapports de la dogmatique protestante
avec la philosophie moderne (1). Je ne veux pas revenir sur cette
question. J'avais dit en terminant mon étude que la téche du
protestantisme & ’heure actuelle me semblait devoir étre de pro-
longer dans le sens chrétien le spiritualisme qui s’est affirmé dans
tout un courant philosophique moderne.

Je voudrais brievement montrer comment on peut tenter cette
prolongation sur quelques points qui semblent essentiels.

Je pense tout d’abord qu’il faut admettre comme un fait irré-
ductible le contact de I’Ame humaine avec un Dieu qui n’est pas
une simple loi impersonnelle, mais un étre vivant et conscient de
ce que nous, ses créatures, nous pensons et accomplissons. L’exis-
tence de ce Dieu est logiquement indémontrable, de méme du
reste que I’existence du monde extérieur. On sait que par aucun
argument logique portant sur une expérience particuliere nous
ne pouvons démontrer l'existence du monde extérieur. On ne
saurait prouver d’une fagon irréfutable a quelqu'un qu’il existe
une réalité distincte de ses états de conscience. C’est I'ensemble
méme de toute l'expérience depuis la naissance jusqu’a I'age

(1) Revue de théologie et de philosophie, p. 113-122, 1923,



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 45

de réflexion consciente qu’il faut invoquer pour justifier la convic-
tion que nous avons de I'existence du monde extérieur. Il en est
de méme, me semble-t-il, en ce qui concerne 'existence de Dieu
et des réalités spirituelles.

Cette existence nous ne pouvons pas la démontrer & autrui au
nom d’une expérience particuliére que nous aurions faite, pas méme
d’une expérience mystique, ainsi que le croyait William James.
L’existence de Dieu s’impose a4 nous par tout l’ensemble de
notre expérience et c¢’est cette conviction globale que nous devons
essayer de faire partager a ceux qui ne la possédent pas, mais en
insistant bien sur le fait qu’une conviction de ce genre n’est pas
I’objet d’une argumentation ontologique irréfutable.

Ce point admis, je voudrais insister sur la nécessité qu'il y a a
ne pas accepter aveuglément soit les postulats de la philosophie
kantienne, soit ceux de la philosophie ancienne, ou encore ceux
de la philosophie scientifique en ce qui concerne 'interprétation
des données de I’expérience chrétienne.

Le kantisme, comme on le sait, a dominé toute la dogmatique
protestante du siécle passé. Ce fait a eu desrépercussions facheu-
ses en ce qui concerne la notion du miracle et celle de la révélation.

Remarquons tout d’abord que ces notions ont eu des destinées
diverses dans le catholicisme et dans le protestantisme. Le catho-
licisme en particulier a maintenu intacte au cours des siécles
I'idée du miracle comme d’un fait transcendant les lois communé-
ment observées et dont la science moderne pourrait constater
le caractere exceptionnel. C’est dire que ’action directe de Dieu
dans le monde, & propos d’un fait isolé, pourrait étre directement
constatée par 'incrédule comme par le croyant. Par sa nature le
fait miraculeux reléve en effet de procédés d’investigation qui,
vu leur objectivité, peuvent étre employés par chacun. Un chi-
miste incrédule ou croyant aurait pu, aux noces de Cana, cons-
tater que I’eau dont la formule est H, O avait été changée en vin
dont la formule est tout autre.

Le catholicisme est resté fidele & cette conception du miracle.
I1 admet non seulement les miracles bibliques de I’Ancien et du
Nouveau Testament tels qu’ils nous sont rapportés, mais il admet
que des miracles du méme genre ont continué & se produire au
cours des siécles jusqu’a nos jours. Les faits miraculeux qui se
produisent & Lourdes ne différent pas de ceux qui sont racontés



46 ARNOLD REYMOND

Dans la Bible ni en intensité, ni en nature. Des experts médicaux
ont pu, d’aprés le témoignage des catholiques, s’en assurer.

Quant a la notion protestante du miracle je n’en ferai pas I’his-
toire en détail. Aux débuts les miracles bibliques ont été seuls
tenus pour authentiques. Plus tard on abandonna les faits mira-
culeux rapportés par I’Ancien Testament ; on opéra ensuite un
triage dans ceux du Nouveau Testament et finalement sous I'in-
fluence du kantisme on rejeta tout surnaturel physique pour ne
conserver que le surnaturel spirituel.

La philosophie kantienne peut en effet dans les grandes hignes
s’esquisser comme suit. La réalité est séparée en deux mondes,
phénoménal et nouménal. Le premier seul est objet de connais-
sance, car 1l repose sur des intuitions. Ces intuitions sont saisies
par les formes a priori de la sensibilité : elles sont ensuite élabo-
rées par les formes a priori de 'entendement. Quant aux idées
de la Raison pure (1dée-substance du moi, 1dée globale du monde,
1dée de Dieu) elles sont bien excitatrices de l'activité intellec-
tuelle, mais elles ne correspondent 4 aucune intuition.

Du point de vue de la connaissance le monde nouménal ne peut
donc étre posé qu’indirectement & titre de postulat. La seule
donnée est I'impératif catégorique. La nécessité la plus rigou-
reuse regne dans la nature et toute finalité en est exclue.

Mais alors que deviennent la révélation et I'action de Dieu dans
I'histoire du monde ? Le kantisme et avec lui le ritschlianisme
aboutissent & une 1mpasse ; on ne peut séparer rigoureusement et
absolument I’ame du corps, 'ceuvre spirituelle de Dieu et son
ceuvre matérielle. Si la nécessité régne dans I'univers sensible, 1l
est 1mpossible sur un point quelconque de rompre le déterminisme
historique.

La pensée protestante en s’inféodant au kantisme a ains1 souf-
fert d’'un malaise qu’il est cependant possible de dissiper.

En effet 'un des résultats de la critique et du développement
des sciences a été de montrer que la position prise par Kant est
trop absolue. Il n’y a pas de formes a priori de la sensibilité au
sens ou 1] 'entendait. L’espace et le temps sont des synthéses trés
complexes. Il en est de méme des lois naturelles que notre enten-
dement construit. Ces lois ne sont pas 'expression adéquate de la
réalité sensible ; elles n’ont donc pas par rapport & cette réalité
une portée de nécessité, mais seulement de détermination.



QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE PROTESTANTE 47

L'étude 1mpartiale des sciences montre donc qu’une action
réelle et providentielle de Dieu dans la nature n’est pas exclue
en principe ; elle reste possible et la foi religieuse ’affirme comme
réelle. Mais cette action, s1 réelle soit-elle, ne peut pas étre consta-
tée par des procédés d’expérimentation scientifique. Elle s’insére
dans la trame des événements, sans qu’il soit possible d’en mar-
quer scientifiquement le point d’insertion. De cette facon on
maintient 'essentiel de la tradition chrétienne sans heurter tou-
tefois les exigences de la recherche scientifique.

Dans un autre domaine, la philosophie grecque a exercé une
influence qui a faussé en partie 'orientation de la pensée chrétienne.
D’inspiration nettement substantialiste cette philosophie a laissé
dans 'ombre le probléeme de la personnalité et c’est pourquor en
s’appuyant sur elle les Péres de ’Eglise ont posé le probléeme de
la nature de Jésus-Christ comme étant le rapport de deux subs-
tances, I'une terrestre et 'autre divine. De la les difficultés inex-
tricables que souléve la Trinité, la kénose, pour ne parler que de
celles-la. La philosophie moderne a au contraire relevé de plus en
plus Fimportance et 'originalité de la personnalité comme telle.
Les travaux les plus récents des psychologues, bien loin d’atté-
nuer ce caractére original, n’ont fait que P'accentuer. Malgré les
phénomenes de dissociation qu’elle peut présenter, la personnalité
constitue un fait irréductible et indécomposable. C’est un donné
au dela duquel on ne saurait remonter. Comme le dit Claparéde,
«la faculté qu’ont les états de conscience de s’agréger & un moi
qul persiste et se sent le méme a travers le temps est un postulat
de la psychologie comme I’existence d’un espace est un postulat
de la géométrie ».

Cette originalité irréductible de la personne se manifeste sur-
tout dans le domaine religueux et c’est ce quil ne faut pas oublier
lorsque nous cherchons a définir Jésus-Christ. Nous devons
prendre garde d’étiqueter sa personnalité par des concepts qu’elle
dépasse.

Jésus ne saurait é&tre défini simplement comme un génie,
comme un prophéte ou comme un modéle que nous aurions a
imiter. Il est sans doute cela ; mais il est plus que cela et s’1l est
et doit toujours étre un inspirateur, il y a outrecuidance a vouloir
étre ce qu’il a été, car Jésus joue dans I'histoire humaine un rédle



48 ARNOLD REYMOND

unique ; par la sa personnahté renferme un mystere quil faut
respecter et ne pas amoindrir par des formules inadéquates.

Quant aux répercussions que la philosophie des sciences a eues
sur le spiritualisme contemporain, c’est surtout dans la notion de
finalité qu’on les constate.

Pour éviter tout arbitraire dans leurs explications, les sciences
s’abstiennent de recourir aux causes finales. La biologie sans doute
pour rendre compte de la cohérence de la vie orgamque fait appel
a des considérations de finalité interne ; mais celles-c1 ne sont
pas jugées satisfaisantes et 'on tend & les éliminer en expliquant
I’harmonie fonctionnelle par la survivance du plus apte.

LEtant donné le tyvpe de lois qu’elle ambitionne de découvrir la
science a parfaitement raison de procéder comme elle le fait;
mais sitot admise la réalité de la vie spirituelle, le probléeme
change d’aspect. Pour agir selon I'esprit et devenir une person-
nalité véritable, 1l faut étre conscient du but poursuivi et des divers
moyens qu’il est possible d’employer pour y parvenir. La fina-
lité s‘impose donc ici ; seulement elle n’est plus synonyme d’arbi-
traire puisque entre toutes les fins possibles il s’agit de choisir la
meilleure.

(’est en creusant la notion de finalité dans ses rapports avec la
vie spirituelle que I'on pourrait, nous semble-t-il, rendre & I'escha-
tologie chrétienne sa signification profonde et en légitimer les
espérances.

Pour conclure il s’agirait dans tous les domaines de maintenir
intacts les trésors de la tradition, tout en les éclairant par les
découvertes de la pensée moderne.

A cette tradition nous appliquerons la profonde remarque de
M. Gilson sur le moyen 4ge: « Pour toute pensée occidentale
1gnorer son moyen age, c’est s’ignorer elle-méme ; c’est peu de
dire que le XIII¢ siécle est prés de nous ; 1l est en nous et nous ne
nous débarrasserons pas plus de notre histoire en la remiant qu'un
homme ne se détache de sa vie antérieure en oubliant son passé. »

Mais ce passé que nous respectons, nous 1’étudierons selon notre
tradition protestante, c’est-a-dire dans une indépendance de
pensée et de conscience qui n’a d’autre limite que la soumission
a la volonté divine.

Ar~xorLp Revmonb.



	Quelques aspects de la pensée protestante

