
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Vereinsnachrichten: Questions actuelles : société romande de philosophie : troisième
rapport annuel (octobre 1925-juin 1926)

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE
TROISIÈME RAPPORT ANNUEL (OCTOBRE 1925-JUIN 1926).

Cette année encore, nous ne pouvons que donner un résumé succinct
des travaux présentés dans les divers groupes de la Société. Quant à

l'allure générale des discussions qui ont suivi ces travaux, il ne nous est

pas possible d'en parler, car nous n'avons reçu aucune communication
à ce sujet, à part les renseignements que M. Frutiger a bien voulu nous
communiquer sur quelques-unes des séances du groupe genevois. Nous
espérons qu'il en sera autrement à l'avenir et que nous pourrons indiquer

en quelques lignes les remarques critiques auxquelles chaque travail
a donné lieu.

Cela dit. l'événement le plus marquant de l'année écoulée a été la
constitution définitive du groupe neuchâtelois qui s'est réuni pour la
première fois officiellement, au mois de mai, sous la présidence de M.
Samuel Gagnebin. M. Jean Piaget présenta une communication sur «les

rapports de la biologie et de la théorie de la connaissance ».

La connaissance, dit-il, est une relation entre la pensée et les choses
et il faut entendre ici par « choses » ce que dans toute théorie de la
connaissance, même dans l'idéalisme, on est obligé de poser à titre de
« donné », qu'on le considère comme existant en soi ou comme projeté
au dehors par la pensée elle-même. Or du point de vue biologique la
pensée est un cas particulier de l'activité organique et les « choses »

sont constituées par le « milieu » qui fait pression sur l'organisme. Il y a

donc intérêt pour établir une théorie de la connaissance à être renseigné
sur les relations qui existent entre un organisme et son milieu.

A cet égard on se trouve d'emblée en présence d'un parallélisme



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 297

frappant entre les théories épistémologiques et les théories biologiques.
A l'empirisme qui explique la connaissance par une pression des choses

sur l'esprit correspond en biologie le mécanisme radical qui explique
l'organisme par le milieu. A l'idéalisme qui fait de la connaissance une
création même de l'esprit correspond le vitalisme pour lequel l'organisme
a pour cause une force interne uniquement. Enfin le relativisme qui
considère choses et esprit en une mutuelle dépendance a pour corrollaire
en biologie la doctrine de l'interdépendance du milieu et de l'organisme.

Psychologiquement c'est cette troisième solution qui semble la plus
conforme aux faits, faits à la fois organiques et mentaux. Une analyse
de la genèse de la vie intellectuelle constitue donc la meilleure introduction

à la théorie de la connaissance. Cela ne signifie pas naturellement

que cette dernière doive perdre son autonomie. C'est toujours en
effet un jugement de valeur qui jirononcc en dernier ressort dans ce
domaine si complexe. Mais il faut autant que possible préparer le terrain
aux jugements de valeur, grâce à une étude objective de l'ensemble des

conditions dont dépend l'acte de connaissance.

Le groupe genevois, on s'en souvient, s'était appliqué à définir ia
notion de loi, propre à chaque discipline scientifique. Cette année ses

travaux ont porté sur des matières très diverses.

Le 8 janvier 1926, M. Léon Bopp exposa quelques-unes des idées qu'il
a développées dans son Essai sur II.F. Amiel (1) et dont voici la teneur.
Il n'y a dans le développement de la pensée d'Amiel ni progrès, ni
unité profonde ; par conséquent la seule méthode qui soit susceptible
de traduire, tout en les respectant, les multiples asjiects de cette pensée,
c'est une sorte de statistique délicate. Celle-ci nous montre que l'auteur
du Journal intime est constamment partagé dans ses conceptions
religieuses, morales et métaphysiques, comme aussi dans les formes à

donner à son activité littéraire et à son action pratique. En religion il
préfère au jirotestantisme une sorte de panthéisme dans le goût hégélien
et, à ce panthéisme lui-même, un subjectivisme de tendance mystique.

En morale la résignation l'attire plus que le devoir actif, mais moins

que l'impressionnisme moral. Au point de vue intellectuel l'étude du
moi lui est plus familière que la synthèse philosophique ou l'étude
objective du monde extérieur.

L'examen des formes d'activité littéraire auxquelles il s'est consacré
et l'examen de sa vie témoignent de la même propension à s'isoler, à se

replier sur lui-même et à se perdre dans son moi.

(1) Paris, Alcan, 1926.



298 ARNOLD REYMOND

Selon M. Bopp l'esprit du relativisme condamne irrémédiablement les
prétentions d'Amiel à atteindre l'absolu par la voie logique ou par celle
de l'expérience intime.

Dans une étude présentée le 5 février sur « la loi scientifique et le
droit », M. Michel Grodensky cherche à montrer qu'il n'y a pas de différence

essentielle entre la loi juridique et la loi scientifique. En effet il est
illégitime de définir cette dernière comme un rapport comportant
l'universalité, car les termes « toujours » et 'j partout » impliquent une
transjiosition arbitraire d'un rapport effectivement localisé en un
rapport qui est au-dessus de la durée et de l'espace. La loi est essentiellement

un rapport de dépendance, de comportement ; elle est donc une
règle. Quant à savoir quand et comment cette règle est détruite ou
créée (volonté humaine, volonté divine ou absence de volonté) c'est un
problème dont la science n'a pas à s'occuper. Cela étant le rapport
juridique, comme tout rapport de phénomènes naturels, est susceptible de

s'exprimer sous forme d'une loi. Il faut toutefois établir les distinctions
suivantes :

1° Science juridique concrète ou étude du droit en vigueur, comportant
des lois formelles, violables et en outre incertaines en raison de

la complexité des faits dont elles dépendent : règles subsidiaires, sanctions

variables, termes élastiques, ordres contradictoires, préceptes
rétroactifs ; transgressions juridictionnelles, fraudes à la norme, manque
de preuves, prescription, amnistie ; non découverte ou non capture,
évasion ou suicide du délinquant ; enfin et surtout interprétation
législative, usuelle, littérale ou réfléchie.

2° Science juridique abstraite ou étude des constantes du droit : lois
subjectives, valables pour leurs adeptes (telle la définition de l'idée de

droit) et les lois objectives, valables pour tout le monde (par exemple,
définition de l'idée de vente) ; mais ces lois tant subjectives qu'objectives

ne sont que virtuelles ; pour être actuelles elles doivent entrer dans
la législation et alors elles deviennent aussitôt formelles.

3° Science juridique sociale ou étude du pourquoi et du comment des

réalités juridiques, comprenant deux parties : a) métaphysique du droit
(lois subjectives, virtuelles) ; b) sociologie du droit (lois objectives,
actuelles).

Le 11 mars M. Ch. Werner communique les réflexions que lui a suggérées

la lecture du livre de M. Nabert intitulé L'expérience intérieure de

la liberté (1). Cet ouvrage, extrêmement riche et nuancé, lui paraît
apporter une lumière nouvelle sur deux points essentiels, à savoir le

problème de la relation entre l'acte de volonté et ses motifs, et le
problème de la personnalité.

(1) Paris, Alcan, 1926.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 299

Sur le premier point Nabert estime que les motifs ne sont pas autre
chose que l'acte de volonté lui-même, en tant qu'il se déploie dans la
représentation. Il y a donc simultanéité de l'acte et des motifs. L'acte
de volonté n'est pas déterminé par des motifs qui lui seraient extérieurs
et préalables ; mais les motifs, avec le déterminisme psychologique qui
les relie les uns aux autres, sont la traduction, dans le langage de la
représentation, d'un acte d'absolue liberté.

Quant à la personnalité, Nabert la définit comme une systématisation
ou totalisation de nos actes dans une certaine direction. La personnalité
se crée par un acte décisif qui se renouvelle dans une succession d'actes.
L'acte initial n'est pas toujours un acte particulièrement grave et
saillant. Ce peut être un acte d'apparence très modeste pourvu qu'il manifeste

une causalité capable d'engendrer de nouveaux actes dans la
même direction.

« Le mouvement phénoménologique contemporain en Allemagne ». Tel
est le titre de l'étude que M. I. Benrubi a présentée le 28 mai. La
phénoménologie, déclare celui-ci, est moins une doctrine qu'une orientation
philosophique qui consiste à faire abstraction de l'existence purement
phénoménale des objets pour saisir leur essence (Washeit) et à lutter
contre l'empirisme. Husserl cherche la « Wesensschau » c'est-à-dire la
vision intime des choses. Cette connaissance essentielle a une valeur
absolue et a priori. La phénoménologie cherche à saisir les choses par
'intuition, ce qui la distingue du kantisme.
Par ses écrits « Philosophie de l'arithmétique » et « Recherches logiques

» Husserl s'oppose à la fois au psychologisme et au positivisme
comtien. La logique est une discipline normative et non pas comme le

prétend Stuart Mill une dépendance de la psychologie. Les lois logiques
sont d'une exactitude absolue, même si aucune expérience ne vient les
confirmer ; en effet si toute connaissance commence avec l'expérience,
elle ne surgit pas comme telle de l'expérience.

D'autre part la méthode philosophique diffère nettement des méthodes

scientifiques, puisqu'elle s'attache à l'essence des choses. L'article
que Husserl a publié dans Logos sous le titre Die Philosophie als strenge
Wissenschaft précise cette question dans le sens suivant : il faut répudier
le naturalisme qui appliquant les méthodes des sciences
physicochimiques à l'étude de l'esprit aboutit forcément à un matérialisme
borné ou à l'énergétisme d'Ostwald. Il faut également rejeter la psychologie

empiriste ou « psychologie sans âme », car le psychique ne peut
être expérimenté comme un phénomène, une apparence, mais bien
comme quelque chose d'intérieurement senti (Erlebnis). Dans ces
conditions la psychologie est non pas une « Daseinsforschung » mais une
« Wesensforschung ». L'historicisme et la prétention de ramener la
philosophie à une simple Weltanschauung ne sont pas davantage fondés,



300 \RNOLD REYMOND

car il n'y a pas identité entre la religion, l'art et le droit empiriquement
et historiquement réalisés et la religion, l'art et le droit envisagés dans

jeur essence.
Un élève d'Eucken, Scheler, développe des idées analogues dans les

nombreux écrits cju'il a publiés : Die transzendentale und die psychologische

Methode; Wesen und Form der Sympathie ; Der Formalismus in
der Ethik und die materielle Wertethik; Vom Ewigen im Menschen ; Die
Wissensformen und die Gesellschaft.

Rejetant l'a priorisnie formel de Kant. Scheler n'admet pas que
toute morale concrète soit nécessairement eudémoniste. D'autre part,
à la différence de Bergson, il oppose l'esprit qui est d'origine divine, à

la vie qui est d'origine organique. Pour lui l'homme représente un
mouvement, une tendance vers le divin. Il n'est pleinement homme que
lorsqu'il tend à se transcender lui-même.

A Lausanne, c'est M. Henri Miéville qui a inauguré la série des

travaux en discutant la question suivante : « Y a-t-il des valeurs universelles

en morale » (1)
On convient, dit-il, d'appeler valeur tout ce qui satisfait notre

sensibilité, tout ce qui répond à l'un de nos besoins. Aussi bien les valeurs
sont-elles d'ordre très divers : utilitaire ou rationnel (un raisonnement
bien conduit, une théorie bien faite nous causent une satisfaction),
individuel ou social. Elles peuvent n'avoir qu'une portée _fort limitée ou
une portée jilus générale. Qu'en est-il des valeurs morales, c'est-à-dire
des normes, des idéals au nom desquels les hommes ont coutume de

juger certains de leurs actes
Le caractère affectif de ces valeurs, c'est-à-dire le fait qu'elles ne se

constituent pas sans le concours de la sensibilité, ne les soustrait pas
nécessairement à la juridiction de la raison, car elles contiennent aussi
et nécessairement des éléments rationnels.

En outre la diversité de fait qui caractérise les morales humaines ne

jirouve jias que sous la poussée des circonstances diverses créées par la
vie moderne l'évolution des intelligences et des sensibilités ne puisse se

faire dans un sens qui développerait entre les hommes une entente de

plus en jilus comjiréhensive sur certaines fins essentielles qui leur sont
communes et sur les règles pratiques qui en découlent.

Anticipant sur cette évolution qui n'atteindra sans doute jamais son

ternie, on peut essayer d'établir des critères de valeur ou de vérité

permettant d'opérer entre les morales diverses que l'histoire a formées

(1) M. Miéville a publié l'exposé complet qu'il a fait de cette question
dans la Feuille centrale de Zofingue, octobre et novembre 1925.



SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE 301

le triage de celles qui paraissent répondre le mieux aux conditions
d'universalité ou de « rationalité ».

Ces critères jiourraient être définis de la façon suivante :

1° Accord avec le donné, c'est-à-dire avec la nature humaine : nulle
morale ne saurait prétendre à l'universalité, si elle ne vise à satisfaire
certains instincts fondamentaux et tout à fait généraux de l'être
humain : c'est à cette condition seulement que les fins qu'elle propose et
les règles qu'elle formule auront des chances d'être agréées et obéies.

2° Contrôle de l'expérience: l'observation et l'expérience sont seules

capables de nous renseigner avec précision sur les conséquences
individuelles et sociales des principes adoptés et par là nous permettent de
les juger en meilleure connaissance de cause.

3° Critère enfin de la cohérence ou de la généralisation possible de la
maxime morale, dont l'importance a été aperçue tout d'abord jiar Kant,
réactif des plus efficaces — quoi qu'on ait dit — pour déceler la sujié-
riorité d'un principe sur un autre. Une fin qui ne peut être voulue
conjointement par tous les sujets moraux, je veux dire dont l'adoption
générale ne peut ni être désirée ni même être conçue, serait par là même
condamnée. C'est le cas par exemple de la volonté de puissance, si l'on
entend par là une volonté de domination par la force. L'universalité est
la marque du vrai : un principe moral ne peut prétendre à la dignité
souveraine du vrai, s'il est jiar sa nature même inapte à rendre possible
l'accord des volontés et des pensées.

Les critères qui viennent d'être définis ne permettent pas d'élaborer
un système de morale comjilet et ne varietur. Un pareil système n'existe
pas et n'existera sans doute jamais. Tant que l'humanité sera ce qu'elle
est, la vie morale comportera une part de recherche et de risque. Mais
l'emploi des critères en question permet de définir une direction pour
orienter la recherche et guider l'action ; il nous met à même d'éviter à

la fois les partis pris dogmatiques qui maintiennent entre les homines
d'infranchissables barrières et le relativisme sceptique qui décourage
tout effort vers le mieux.

L'étude que M. Jean de la Harpe a présentée en décembre a eu pour
objet « L'éjiistémologie de M. E. Meyerson ». Ajirès avoir donné quelques

indications biographiques, le conférencier commence par
caractériser la méthode du remarquable épistémologue. Celui-ci étudie la
science aussi bien dans ses données que dans son histoire pour déterminer

le rapport qui existe entre ses fondements et la structure de

l'esprit humain ; il se place à un point de vue à posteriori et traite la
science et son histoire comme l'un des produits les plus parfaits de

l'intelligence au travail ; l'histoire de la philosophie ne sera invoquée
que subsidiairement afin d'éprouver la solidité de ses conclusions. Cette
méthode jiermet à M. Meyerson d'établir une doctrine de la science qui



302 ARNOLD REYMOND

part d'une distinction nouvelle entre légalité et causalité, et qui constate
dans la science un double mouvement : d'une part tendance à l'identification,

à l'application aussi rigoureuse que possible d'un mécanisme
causal, qui dissout le réel en termes d'espace ; d'autre part une résistance
du réel à ce processus de dissolution, résistance qui s'incarne dans le

principe de Carnot. Ainsi se trouve instauré un dualisme entre l'explication

et la chose. C'est sur cette constatation que M. Meyerson fonde son
epistemologie: Ce qui fait l'autorité des théories scientifiques ce n'est
pas la donnée expérimentale mais leur caractère déductif ; or la déduction

prend en science la forme mathématique de préférence à la forme
conceptuelle ; celle-ci implique une croyance dans la rationalité du réel
et cette rationalité est quelque chose de plus que la simple exigence de

légalité ; elle postule une causalité, c'est-à-dire l'existence derrière le

changement d'une identité sous-jacente et réelle. Cette identité n'est
pas simplement une formule analytique du genre de A A ; en fait,
identité signifie identification de termes dont ,1a diversité subsiste, sans
cela l'identité serait une simple tautologie. Seulement l'identification ne

s'opère parfois qu'au moyen de détours, par la fiction du potentiel par
exemple ; elle exige ailleurs l'insertion, dans la chaîne causale,
d'éléments irrationnels qui sont inévitables, imprévisibles, et qui enlèvent à

la science son caractère de parfaite transparence ; la déduction, appliquée

au réel, ressemble à un cours d'eau qui entraîne dans ses flots
d'impurs limons.

Pour donner une signification précise à cette opposition que l'epistemologie

constate entre rationnel et irrationnel, l'auteur transporte à

l'intérieur de la raison le conflit cjue révélaient sa doctrine de la science

et son epistemologie : La science réaliste dans ses fondements est idéaliste

dans ses fins et ainsi l'epistemologie aboutit à un troublant paradoxe

épistémologique ; la raison dont le travail est inconscient, est
antinomique dans son essence et l'antinomie qu'elle révèle, est consécutive
même de son essence, car le réel s'oppose au rationnel : l'objet qu'elle
veut étreindre ne relève pas de cette essence. Elle est antinomique à

un second titre : en vertu même de son pouvoir d'identification, elle
impose l'identité au divers qu'elle plie mais qu'elle ne détruit pas.
L'antinomie est donc l'expression d'un «dépassement» nécessaire. Mais
si la science est mobile, modifiable, la raison, elle, est immuable, car
«tout le monde, toujours et en toute circonstance, a raisonné et
raisonne encore selon un mode essentiellement invariable ».

Le 8 janvier 1926, M. Charles Bally a bien voulu répéter à Lausanne
la conférence qu'il avait donnée à Genève peu auparavant sur « le
mécanisme de l'expressivité linguistique ». Voici en substance les idées

qu'il a émises sur ce sujet.
Il faut d'emblée écarter un malentendu : la langue semble souvent



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 303

expressive alors qu'elle n'est qu'« expressivée » occasionnellement par
la situation (par exemple dans une circonstance spéciale la phrase
« Votre enfant vient de mourir ») ; il s'agit là de la simple utilisation de

données extérieures au langage ; ce qui constitue l'expressivité, c'est
l'emploi de procédés expressifs. On peut cependant poser incidemment,
à ce propos, la question d'une littérature « sans littérature », qui — par
exemple au théâtre — tirerait tous ses effets de la présentation et de

la combinaison des faits.
Le langage semble a priori inapte à l'expression des sentiments, cela

pour deux raisons : 1° il est intellectuel dans son essence, car toute création

et tout emploi de signes reposent sur une opération logique, si
inconsciente et implicite soit-elle ; 2° en outre, plus la communication
devient intense et complexe, plus la langue s'intellectualise. Elle
accentue, en le faisant, deux tendances fondamentales : a) le signe devient
toujours plus arbitraire, c'est-à-dire conventionnel, conceptuel ; b) les

signes sont reliés entre eux par des rapports explicites.
L'expression affective a des exigences diamétralement opposée ; elle

tend à rendre la pensée sous une forme concrète et synthétique, et à

marquer la succession des pensées par simple juxtaposition, sans lien
grammatical apparent.

Il s'ensuit que l'émotion, si elle triomphait, ramènerait le langage à

ses formes les plus primitives (mots-phrases, indécomposables, de la
nature de l'onomatopée et de l'interjection ; succession de mots-
phrases sans procédés explicites de liaison ; prédominance des éléments
non-articulatoires de la parole : intensité, mélodie, durée des sons, etc.).

Et malgré tout le langage, pris dans sa racine même, ne peut rendre
le sentiment dans sa spontanéité, car le sentiment est incommunicable ;

les procédés expressifs reposent toujours sur une transposition ; elle

peut être de deux espèces : 1° certaines associations d'idées transposent
l'émotion sur le plan de l'imagination (il s'agit des figures, dans le sens
le plus large) ; 2° d'autres associations, opérant avec les éléments phoniques

du langage, transposent l'émotion sur le plan de la perception
sensorielle (combinaison spéciale des sons, harmonie imitative, effets
produits par la mélodie, l'accent, le rythme du discours, etc.).

Dans toute langue de grande communication, telle que le français,
l'anglais, etc., où les signes forment un système rigide, les tendances
expressives sont constamment tenues en échec par les besoins de la
communication rapide et aisée ; il s'établit donc dans chaque cas un
compromis, où le dosage des éléments expressifs et des éléments intel-

1 ectuels varie à l'infini. Ainsi la symbolique des sons peut aller de
l'onomatopée pure (cas très rare) jusqu'aux effets phoniques les plus subtils ;

la synthèse grammaticale peut retourner jusqu'à la phrase à un membre
(cas-limite, exemple : « Le lâche »), ou au contraire s'accommoder
d'une syntaxe analytique en apparence, mais où la synthèse transparaît



304 ARNOLD REYMOND

indirectement (exemple : « Que j'ai eu peur », « Si j'étais riche », etc.)
la juxtaposition des pensées se rend aussi tantôt par des moyens directs
(« Lui honnête Allons donc », tantôt par des tours où la dislocation
ne fait pas violence à la syntaxe (exemple : « Comme il est timide, ce
Paul », « Cette lettre, où l'ai-je mise »). L'étude de la grammaire affective

est à peine ébauchée.
La comparaison des procédés expressifs avec ceux de la langue

conventionnelle donne l'impression que les premiers sont systématiquement
illogiques ; ainsi toute figure repose sur une interversion de deux
catégories (partie pour le tout, substance pour qualité, pensée exprimée par
son contraire, etc.). Mais un examen plus attentif de la langue affective
montre que cet illogisme apparent cherche à atteindre une réalité
psychologique plus profonde ; ainsi le fait d'interroger pour affirmer
fortement (« N'est-ce pas un scandale ») est sans doute illogique au
regard de la langue conventionnelle, mais s'explique par le besoin d'agir
sur l'interlocuteur en excitant son intérêt.

Les aspects littéraires de la question ont été volontairement écartés ;

mais l'étude des styles gagnerait en objectivité si elle se fondait sur les

tendances générales qui régissent l'expression des sentiments dans la
langue de tout le monde.

La séance du 11 mars eut pour objet l'étude du travail que M. Claude
Secrétan présenta sur « trois opinions concernant le rôle de l'hypothèse
scientifique ». Comme ce travail a paru in extenso ici même (1), nous
nous dispensons de l'analyser.

Signalons enfin la conférence que le pasteur Nicolet donna au mois
de mai sur le sujet suivant : « Que désigne le mot science »

Le sens attribué actuellement à ce mot nous jiaraît, dit-il, trop
restreint: ce sont les admirables résultats eux-mêmes, auxquels, tant dans
le domaine pratique que dans celui de la théorie, la science est arrivée

qui ont caché à nos esprits la vreie signification de l'activité scientifique.
On confond facilement le but poursuivi et les résultats atteints par

la science. Des considérations d'ordre historique et psychologique
permettent de dégager le véritable but poursuivi aussi bien que le processus

par lequel le savant cherche à se rapprocher de ce but : c'est une
explication de l'univers ressortissant à la métaphysique que recherche la

science et c'est par la mystique que le savant essaie d'atteindre à cette
explication.

La science, mystique en son origine psychologique, métaphysique
dans son but, ne diffère de la philosophie que par l'impossibilité dans

laquelle elle se trouve d'édifier une morale, dès qu'elle a reconnu la

(1) N° 59, 1926, p. 96 et suiv.



SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE 305

solution de continuité qu'il y a entre le but qu'elle poursuit et le résultat
qu'elle atteint, lequel se ramène à un ensemble de règles d'action, bien
différentes de ce qu'on appelle des règles morales. Aux époques de son
histoire où la science a méconnu cette solution de continuité, elle a
précisément cherché à édifier une morale. Le mot science, en définitive,
désigne une réaction passionnelle de l'homme au spectacle du inonde,
réaction d'ordre mystique, à visées métaphysiques, et dépourvue, dans
ses manifestations les plus authentiques, de préoccupations morales.

Fixer la date et surtout le jour de la séance annuelle de Rolle est
toujours une tâche délicate. Choisir un dimanche, c'est exclure tous
ceux que retiennent chez eux les devoirs ecclésiastiques ; mais prendre
un jour de semaine, c'est se condamner à ne siéger que l'après-midi sans
même avoir la certitude que chacun puisse se libérer de ses obligations
professionnelles.

Cette année après maints pourparlers la réunion fut fixée au dimanche
15 juin et se déroula suivant le programme convenu.

A 11 heures du matin eut lieu une brève séance administrative (1).
Après quoi M. Georges Volait traça les grandes lignes de l'évolution qui
selon M. Werner Jaeger aurait caractérisé la pensée d'Aristote. Cette
étude aussi riche que nuancée devant paraître prochainement dans cette
Revue, nous n'en ferons pas l'analyse.

Le repas de midi fut comme d'habitude suivi de conversations
animées. Celles-ci retardèrent quelque peu l'ouverture de la séance de

l'après-midi et eurent pour conséquence d'écourter la discussion qui
suivit l'exposé de M. Perceval Frutiger sur le thème suivant : « Inter-
jirétation du principe socratique : nul n'est méchant volontairement. »

Selon M. Frutiger presque tous les modernes estiment que le principe
socratique implique un déterminisme moral rigoureux : et Aristote était
déjà du même avis. A cette affirmation de Socrate que le vice est le

résultat de l'ignorance, on fait trois objections principales : 1° cette
théorie est l'expression d'une morale strictement intellectualiste qui
ramène tout à l'intelligence et réduit à rien la volonté ; 2° elle est fatale
à la liberté morale ; 3° elle est contraire à l'expérience (« Video meliora
proboque ; deteriora sequor»).

A la première objection, on peut répondre que la « science » dont il
s'agit n'est pas du tout la science au sens moderne du mot, c'est-à-dire

(1) Etaient présents. Genève: H. Reverdin; Ch. Bally ; I. Benrubi ;

L. Bopp ; P. Frutiger ; M. Grodensky ; R. Wavre ; Ch. Werner. Lausanne ;
H. Miéville ; F. Abauzit ; M. Amsler ; J. de la Harpe ; Nicolet ; Arn.
Reymond ; Cl. Secrétan ; G. Volait. Neuchâtel : J. Piaget.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIV (N0 61, 1926). 20



306 ARNOLD REYMOND

l'instruction, les connaissances techniques ou autres, mais la science du
bien, la connaissance de ce qu'il y a de plus avantageux pour l'homme,
la connaissance de soi-même. Comprise de cette façon, la formule de
Socrate se justifie parfaitement, car tout acte vraiment moral est accompli

consciemment en vue d'une fin ; il a donc un contenu intellectuel,
et ne peut être objectivement bon et utile que si l'agent a une notion
juste de son devoir.

La seconde objection n'est pas jilus solide, (.eux qui reprochent à

Socrate d'avoir jiensé que l'âme incline fatalement, et sans qu'il dépende
d'elle, au bien ou au mal, montrent simplement qu'ils n'ont pas bien
saisi le sens de son jirincipe. Et cette incompréhension est due aux trois
raisons suivantes : 1° le principe a la forme d'un paradoxe ; 2° on néglige
de l'interpréter à la lumière de l'eudémonisme ; 3° on se laisse tromper
par l'ambiguïté du mot « volontaire ».

Le principe en effet, a une forme jiaradoxale ; autrement dit, sa
signification véritable est différente de sa signification apparente, et cela

parce cjue les mots « bien » et « mal » sont jiris simultanément dans deux
acceptions différentes ; d'abord le sens subjectif, égoïste, utilitaire de
bien pour l'individu (Wohl opposé à Uebel ou Weh) ; ensuite le bien
objectif, moral (Gute opposé à Böse). Or Socrate affirme que tout être
recherche instinctivement son bien, cjue toute action a pour but un bien.
Et sur ce point, on ne peut que lui donner raison.

D'autre part, il est convaincu, et cherche à démontrer que le plus
grand bien, et même le seul vrai bien pour f individu, c'est précisément
la justice, en d'autres termes qu'il y a identité absolue entre le bien-être
et le bien moral, entre le bonheur et la vertu. Cette conviction eudémoniste

est sans doute contestable ; mais ce qui est certain, c'est cjue le

principe, en question en est la conséquence nécessaire. Car, s'il est vrai,
d'une part que toute action a pour but un bien, d'autre part qu'il
n'existe aucun bien réel en dehors de la vertu, alors force est d'admettre
que l'individu ne commet jamais le mal qu'involontairement.

Encore importe-t-ii de préciser le sens des mots «volontaire» et
« involontaire ». Socrate ne veut pas du tout dire que l'homme qui pèche,
le fait contre sa volonté, en dépit de lui-même, qu'il est entraîné par
une fatalité plus forte que son désir de faire le bien. Mais, du point de

vue eudémoniste qui est le sien, il affirme que jiersonne ne pèche
intentionnellement. Car, commettre le mal, c'est toujours faire un mauvais
calcul, c'est croire à tort que le mal causé aux autres, ou l'immoralité
peuvent être un bien pour celui qui en est l'auteur, c'est enfin être
victime d'une illusion qui vous fait sacrifier un bien réel à un bien apparent.

Ainsi le principe socratique n'implique pas le déterminisme ; bien
plus, il laisse entièrement de côté le problème de la liberté et du
déterminisme. Mais il est évident, d'autre part, que la liberté morale
n'était pas mise en doute par Socrate, puisqu'il considère tout homme



SOCIETE ROMANDI'. DE PHILOSOPHIE 307

normal comme fibre d'éviter le mal, pourvu qu'il l'ait reconnu
comme tel.

Reste la troisième objection : souvent nous connaissons le bien, et
pourtant nous faisons le mal. À cela, Socrate répondrait que, dans ce

cas, nous ne connaissons pas vraiment le bien. Nous savons théoriquement

que telle action est moralement bonne, mais nous ignorons qu'elle
est en même temps la condition de notre bonheur ; nous sommes dupes
de l'illusion qui sépare le bonheur de la vertu.

Disons pour terminer qu'aucun changement n'est à signaler dans
l'organisation administrative. Sont donc présidents des groupes,
Genève! Henri Reverdin, 124 Route de Chêne ; Vaud: Henri Miéville,
«La Sittèle », Chailly près Lausanne; Neuchâtel: Samuel Gagnebin,
Saint-Biaise.

Le président central: Arnold Reymond,
MonRibeau, 5 Mousquines, Lausanne.


	Questions actuelles : société romande de philosophie : troisième rapport annuel (octobre 1925-juin 1926)

