
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Th. Zielinski. La religion de la Grèce antique. Traduction d'Alfred
Fichelle. Paris, 1926, « Les Belles-Lettres ». 1 vol. in-8 de 191 p.
Parmi les ouvrages qui concernent la religion de la Grèce antique

il n'en est guère d'aussi original ni d'aussi attrayant que le petit livre
de moins de deux cents pages que M. Zielinski consacre à ce sujet.
Dans un espace aussi restreint, l'auteur n'a pas la prétention — ce

qui serait, du reste, une gageure — de faire œuvre de pure érudition.
Bien qu'il eût été, mieux que personne, préparé à un travail de ce genre
par de longues recherches, il a préféré, comme il le déclare lui-même,
faire une œuvre de vieet de foi. « Dès mon enfance», dit-il danssonavant-
propos, « je me suis efforcé de me familiariser avec les peuples de

l'antiquité, de vivre de leur vie, de me pénétrer de leur foi : maintenant,
après cinquante ans de cette intimité, j'ai voulu exposer en quoi
consistait leur religion, l'exposer simplement, comme si j'étais un des

leurs, sans me faire de fiches sur ce sujet (labeur très utile sans doute,
et que j'ai pratiqué moi-même ailleurs), mais en puisant à pleines mains
dans ma mémoire et dans mon cœur. C'est ainsi qu'est né ce livre. »

Voilà un aveu qui inspire confiance et qui est l'indice d'une personnalité.
En affirmant qu'on ne saurait comprendre la religion grecque sans
avoir le sens religieux, de même que l'art grec demeure étranger à

celui qui n'a pas de sens artistique, l'auteur s'affranchit du joug d'une
école pour exprimer un point de vue nouveau et fécond : il nous livre
quelque chose de lui-même.

Après avoir montré que la mythologie a été le plus grand obstacle
à l'intelligence de la religion grecque, M. Zielinski se propose de

dégager l'essence de cette religion à l'époque où le peuple grec
était à son apogée. Mais, s'il est facile de rechercher l'essence du
christianisme dans l'Evangile ou celle de l'islamisme dans le Koran, il n'en
va pas de même pour la religion grecque qui n'a point de livre canonique
ni une riche littérature théologique. A vrai dire. —¦ et c'est ce qui
complique singulièrement la tâche de l'historien, — l'essence de la religion
grecque est partout, aussi bien dans la littérature que dans les

témoignages épigraphiques et dans la tradition figurative : statues, bas-
reliefs, peinture murale, peinture de vases. Cette abondance de sources

crée une difficulté qui réside dans la diversité et souvent aussi



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 309

dans le caractère contradictoire des témoignages. Dès lors, il faut
renoncer à vouloir embrasser toutes les manifestations du sentiment
religieux en Grèce et procéder, selon Zielinski, de la manière suivante :

« Nous prenant nous-mêmes, chrétiens croyants et instruits, nous nous
transporterons dans l'Athènes du IVe et du IIIe siècles avant Jésus-
Christ et nous tâcherons de répondre à cette question : Quelle serait
notre croyance, si nous avions vécu en ce temps-là avec notre âme et
ses besoins propres »

Ce point de vue établi, l'auteur étudie successivement la divinisation

de la nature, la consécration du travail et du milieu social, la
révélation de Dieu dans la beauté, dans le bien, dans la vérité ; enfin, dans

un chapitre aussi bref que substantiel, intitulé la philosophie relipieuse,
il part de la philosophie des théogonies anciennes pour aboutir au
stoïcisme qu'il appelle la philosophie de l'héroïsme.

Ces différents chapitres ne se résument pas : ce sont déjà des résumés,
ou plutôt des tableaux, car il n'y entre aucune sécheresse. Par exemple,

quand il parle de la divinisation de la nature, l'auteur renouvelle
ce thème pourtant bien connu, en montrant, moins par le raisonnement

que par la vision directe des choses, comment pour l'intelligence
d'un grec « il n'existait point de nature morte : elle était toute vie,
toute âme, toute divinité ». Voyez ce passage :

« En relation étroite avec la mer sont les nymphes marines, les
néréides, la « personnification des flots caressants de la mer » comme on
dira une fois sèchement et sottement. Personnification Jamais,
naturellement, ils ne seront dignes, les gens qui parleront ainsi, de voir de leurs

propres yeux les néréides aux pieds d'argent, folâtrant par un beau
jour et jouant avec les dauphins, avec leurs boucles d'or qui brillent
sur les crêtes des vagues ». Et je tiens encore à citer cet autre passage,
particulièrement utile à méditer à notre époque de formules creuses
et de revendications au rebours du bon sens : « De nos jours, quand on
parle de réformes agraires, la devise « La Terre au peuple » est souvent
considérée comme le summum de la démocratie. A un Hellène, cette
devise eût semblé sacrilège : Non, la terre n'est point faite pour le peuple,

mais le peuple pour la terre Ce sont les propres intérêts de la
terre qui doivent primer. »

De l'ensemble des faits qu'il cite au cours de son étude, l'auteur tire
la conclusion que nous devons avoir « une attitude sérieuse et pleine
d'amour pour une religion qui a laissé un large champ au sentiment
religieux des croyants ». Pourquoi faut-il malheureusement qu'au lieu
de s'en tenir à cette recommandation, il ne cesse de signaler « toute
l'étroitesse du point de vue chrétien et surtout protestant, toute son
impuissance en face d'une religion aussi pleine, aussi large que la
religion grecque »? M. Zielinski nous exhorte à plusieurs reprises à délaisser
la lampe obscure du confessionalisme pour pénétrer dans le temple



310 ANALYSES El COMPTES RENDUS

majestueux de la religion grecque. Soit, niais à la condition de délaisser
également certains jugements aussi sommaires qu'injustes : celui,

par exemjile. où l'auteur ne voit dans la Réforme qu'un mouvement
destructeur. « Cela s'est produit au XVIe siècle, et cela s'appelle la
réforme. La révélation de Dieu dans la beauté fut une seconde fois
écartée : Je rejet du culte des images ruina la peinture religieuse du

moyen âge... La liturgie si belle et symbolique de l'Eglise du moyen
âge fut également supprimée... La nature fut de nouveau dédivinisée :

plus de ces Christ en croix, qui marquaient les sommets des collines
et les croisements des chemins... » (p. 170). Il est évident que la portée
de la Réforme échappe à M. Zielinski. Cela ne doit pourtant pas diminuer

la valeur de son livre en ce qui concerne l'analyse si pénétrante
et si fraîche, si jileine d'ardeur et de foi, du sentiment religieux de la
Grèce ancienne.

Ch.-E. Burnier.

Lucien Gautier. Etudes sur la religion d'Israël. Lausanne, La Concorde,
1927. Un vol. in-16 de 277 pages.

Ceux qui font connu, qui Font entendu, savent bien que Lucien
Gautier ne nous a pas donné encore la meilleure richesse de son cœur
et de sa magnifique intelligence en exposant en deux forts volumes
l'Introduction aux livres de l'Ancien Testament. C'est la trame vivante
de ce livre, faite d'hommes qui ont cru, lutté, souffert ; c'est l'enchaînement

et l'aboutissement de ces siècles où l'histoire humaine est
sans cesse éclairée de l'action divine, qui le passionnait et qu'il savait,

exposer avec une rare maîtrise. Le volume que nous avons la joie
d'annoncer ici cherche à combler en quelque mesure cette lacune en même

temjis qu'il rend plus grands et jioignants nos regrets de n'avoir pas
reçu de notre maître aimé tous les trésors qu'il eût pu et su nous
prodiguer si le temps le lui eût permis. Sauf la dernière, les études réunies
ici ne sont pas inédites ; mais publiées dans des revues spéciales entre
1883 et 1915, elles seront cependant nouvelles jiour un très grand nombre

de lecteurs. Ceux même qui connaissaient déjà l'une ou l'autre
seront saisis à nouveau par la netteté et le relief de ces rapides esquisses.
On tiendra comme uniques et jirécieuses entre toutes les jiages consacrées

à deux des plus grands jirophètes d'Israël, dont l'auteur jiarle
avec une si pénétrante intuition et l'affection d'un intime : « L'évangéliste

de l'exil » et « Le prophète Jérémie ».

Nous ne pouvons que signaler ici d'un mot ces travaux si variés.
« Luther et l'Ancien Testament » fait grandir à nos yeux le réformateur
qui sut traduire et expliquer le vieux volume, en secouant le lourd
manteau de l'exégèse traditionnelle, pour exalter le sens littéral, « la



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 311

substance, l'essence et le fond de l'Ecriture sainte ». « A propos des
Récabites » révèle ce qu'un esjirit perspicace et très informé peut tirer
d'un fait en ajiparence bien secondaire ; « Le judaïsme après l'exil »

éclaire une période de l'histoire trop peu connue du public religieux
et pourtant directement liée à la naissance du christianisme ; « Prêtres
et sacrificateurs » enfin (inédit), rédigé quelques mois avant la mort
de l'auteur, est une protestation ferme et motivée contre l'abus du
second de ces termes, réintroduit dans la version Segond, alors que
l'autre serait bien préférable. M. Gautier en profite pour donner un
aperçu rapide et précis du rôle du prêtre dans l'histoire d'Israël. Ces

jiages ne devaient pas tomber dans l'oubli.
Ces Etudes, dont on entrevoit la richesse, sont précédées d'un «

portrait » de l'auteur, dû à la plume de M. le pasteur André Aeschimann.
On ne le lira jias sans émotion. C'est une évocation saisissante du maître
et de l'ami que nous avons perdu, de l'homme au grand cœur, à la foi
profonde, chez qui la science la plus authentique s alliait à la foi
personnelle du chrétien convaincu, où celle-ci bien mieux éclairait et
enrichissait celle-là. On doit une grande reconnaissance au jeune
disciple qui, tel un jieintre inspiré par son modèle et par l'affection qu'il
lui jiorte, a su faire revivre la grande figure et le caractère spécifique de
celui dont le nom reste en bénédiction.

Ch. Mercier.

Maximin Biette. La réaction wesleyenne dans l'évolution protestante.
Etude d'histoire religieuse. Bruxelles, Dewit 1925, 1 vol. in-8°, de 685 p.

Le volume qui porte ce titre est une thèse de doctorat, présentée à

la Faculté de théologie de l'Université catholique de Louvain.
Les deux cent-quatre-vingt-sept premières pages ne concernent, à

la vérité, ni Wesley, ni le wesleyanisme. L'auteur, pour situer le méthodisme

dans ce qu'il appelle «l'évolution protestante », fait une histoire
rajiicle des Eglises issues de la Réforme, depuis les origines jusqu'au
dix-huitième siècle. Il y aurait évidemment des remarques et des réserves

à faire à jiropos de cet exposé. Mais, pris dans son ensemble, il est
d'une étude fort suggestive pour celui qu'intéresse l'histoire du
protestantisme et qui aime à savoir comment, de nos jours, elle est jugée jiar
un historien catholique.

Le récit du réveil méthodiste et l'histoire du wesleyanisme jusqu'à
nos jours, puis une appréciation de l'influence du méthodisme sur la
vie des Eglises protestantes, remplissent la fin de l'ouvrage, et cette
partie a. croyons-nous, une très grande valeur. Si l'auteur, dans son
tableau historique du protestantisme, semblait un peu submergé par
l'abondance de matériaux, il est ici parfaitement maître de son sujet.
Sa bibliographie est riche ; il s'est documenté aux meilleures sources



312 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

et il a surtout étudié les œuvres de John Wesley avec un soin et une
sympathie remarquables. La psychologie de Wesley est très fouillée et
parfois présentée avec originalité. L'action de la mère de Wesley, sur
son fils et sur les débuts du réveil méthodiste, est marquée de façon
très intéressante.

M. Piette nous paraît moins heureux quand il cherche à marquer le
rôle du méthodisme dans l'histoire des Eglises issues de la réforme et son
influence sur la piété protestante. Ses jugements sont un peu étriqués
et manquent parfois d'envergure. Mais a-t-on vraiment le droit de lui
en faire un reproche Historien prudent et scrupuleux, esprit analytique,

il craint les synthèses prématurées.
En tout cas, le livre de M. Piette ne devra pas être ignoré de cebi1

qui voudra étudier l'histoire de Wesley et du méthodisme : c'est un
excellent instrument de travail. Il pose, du reste, plus d'un problème
psycnologique troublant : on peut se demander, en particulier,
comment l'auteur unit sa foi catholique avec certaines affirmations de
sympathie touchante pour Wesley et son œuvre. Mais ceci est une autre
question et nous entraînerait au delà des nomes d'une courte notice
biDliographique (1).

Qu'on nous permette encore de signaler quelques erreurs de faits.
— A la page 216, parlant de l'organisation presbytérienne de l'Eglise,
M. Piette nomme à part les presbytres, chargés du « service spirituel de
la communauté », et les anciens, « faisant fonction de conseillers
expérimentés ». Jamais, à notre connaissance, le presbytérianisme n'a
établi de distinction entre le presbytre et l'ancien. «Presbytre»est un mot
grec, dont la traduction française est «ancien». — De même, page 242,
l'organisation de la communauté congrégationaliste est décrite de façon
peu claire ou erronée : peu claire si le « docteur » désigne le pasteur de

l'Eglise locale, erronée si l'auteur veut dire que dans chaque Eglise il y
avait un pasteur et un docteur. — Page 278, on nous dit que « Spener
combat l'enseignement du XVIe siècle en plusieurs points qui servaient
de bases aux livres symboliques. Ces dogmes, qu'il abjure, ont causé,
d'après lui, la faillite du jirotestantisme dans le domaine pratique de
la vie religieuse ». Cela est manifestement faux. Spener a toujours
adhéré aux symboles de la Réforme, et si l'on peut dire de lui ce que
M. Piette en dit à cette même page 278 : « La foi sans les œuvres est
rejetée, avec la dernière vigueur, par cet homme qui se veut protes-

(1) Le méthodisme est-il réellement, dans l'esprit de M. Piette, ce qu'indique

le titre de son livre : «une réaction» Dans le corps du livre il parle
souvent du « mouvement wesleyen », et cet anglicisme commode — puisque
M. Piette l'adopte — nous paraît plus adéquat à sa pensée que le terme de

réaction.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 313

tant », on peut en dire autant de tout protestant véritable, pour qui la
foi sans les œuvres est morte. (Ce qui ne signifie pas que nous soyons
justifiés par les œuvres et que la doctrine de la justification par la foi
soit rejetée parle protestantisme de Spener... et d'après lui.) — Page 647
M. Piette écrit : «Pour défendre sa méthode expérimentale, Wesley en
appelle aux résultats pratiques de sa prédication : l'amélioration
morale de ses auditeurs. La justification par la foi qu'il prêche est plus
proche de la doctrine du concile de Trente que de ce qu'il nomme
dédaigneusement le solifidéisme furieux de Luther ». Ici encore nous
croyons qu'il y a confusion. Le message qu'apporta Wesley fut bien
celui des Réformateurs, non la doctrine du concile de Trente. Mais il
a été amené à réagir contre certaines exagérations quiétistes et anti-
nomianistes des Frères Moraves qu'il vit en Angleterre, à son retour
d'Amérique, et sous l'influence profonde desquels il vécut pendant
quelque temps. C'est peut-être à ce moment — et cédant lui-même à

une réaction excessive — qu'il parle du « solifidéisme furieux de Luther ».

M. Piette ne cite malheureusement pas, ici, ses sources exactes, de

sorte que nous n'avons pu vérifier à quel propos Wesley emploie cette
expression. Ce qui est certain, c'est qu'il prêcha toute sa vie la justification

et la régénération par la foi et. par la foi seule.

Il est regrettable que les citations en allemand et en anglais
fourmillent de fautes d'impression : certains textes allemands du temps
de la Réformation, en particulier, sont très difficiles à comprendre de

ce fait, parce qu'on ne peut souvent pas distinguer entre ce qui est du
vieil allemand et ce qui est dû à une faute d'impression. Certaines traductions

de textes anglais et allemands sont aussi trop libres, à notre avis,
et risquent d'induire en erreur le lecteur qui croirait avoir affaire à une
traduction très voisine de l'original i mais le traducteur, malgré les
libertés qu'il prend, rend toujours — pour autant que nous avons pu
le vérifier — le sens général avec fidélité.

Juillet 1926. R. Werner.

Maurice Neeser. Du protestantisme au catholicisme. Du catholicisme au
protestantisme. Paris et Neuchâtel, Attinger, 1926. 1 vol. in-8 de

pages.

Le volume de M. le professeur Neeser est d'actualité, en présence
des soubresauts périodiquement renaissants de la faveur portée au
catholicisme, parmi certains intellectuels protestants. Il est une
enquête, fondée sur l'examen de nombreuses confessions écrites, les unes
remontant à une quarantaine d'années, les autres, et ce sont les plus
nombreuses, de date plus récente. Le titre circonscrit le sujet. Il ne
sera question que de passages d'une confession à l'autre dans les limites
du christianisme.



314 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Les deux premières parties du livre opèrent un travail d'élagage
et de mise au point. Il importe d'isoler tout d'abord les cas où
l'élément confessionnel est bien le motif déterminant de la conversion,
sans se laisser égarer par celles qui ne sont que pseudo-confessionnelles,
ou confessionnelles à titre accessoire. La discrimination, on le conçoit,
est parfois malaisée, certaines jiréoccupations, de nature apologétique
surtout, intervenant dans plus d'une confession ou autobiographie.
M. Neeser marque les nuances d'une main très sûre. La moitié du
volume est consacrée à cet examen préliminaire.

A la base des conversions jiroprement confessionnelles (dont l'étude
remplira la troisième partie de l'ouvrage), deux principes entrent en
action, celui de l'autorité en matière doctrinale, et celui de la communion
avec Dieu. Ils agissent, dans chaque cas considéré, conjointement,
par prédominance de l'un sur l'autre, et non par exclusion de l'un par
l'autre. Ce qui imprime à une conversion une tendance intellectuelle
ou affective. Il est frappant de voir certains convertis du protestantisme

au catholicisme suivre individuellement les étapes par lesquelles
a jiassé l'Eglise catholique, au cours de l'histoire, pour aboutir à

l'établissement de l'autorité doctrinale sous sa forme actuelle. Mais ces
âmes inquiètes ne cherchent pas l'autorité doctrinale pour elle-même :

elles en font, comme le dit un texte cité « la route la plus sûre pour
aller à Dieu ».

Pour ceux qu'un besoin mystique (n'excluant pas certains désirs
d'ordre intellectuel d'ailleurs) pousse du protestantisme au catholicisme,

il leur faut une matérialisation de leurs certitudes, une présence
tangible, et non pas uniquement spirituelle de Dieu. Le Dieu appelé
avec des ardeurs parfois violentes devra prendre corps devant eux.
Ils souffrent d'un éloignement de Dieu sentimental (« quasi-physique »,

dira même M. Neeser) bien plus que moral. Tandis que pour ceux qui
vont en sens contraire, la communion toute spirituelle avec Dieu répare
les déficiances toutes spirituelles créées par le péché. L'opposition n'est
plus pour eux « celle du vide à la satiété sentimentale, mais celle du
péché au pardon ».

Une quatrième partie présente la somme des besoins qui conduisent
d'une confession à l'autre, dans la sphère de la représentation, dans
celle des attitudes intellectuelles et morales et dans celle de la religion
proprement dite, tableau synoptique d'une grande netteté.

Mais, on le conçoit, l'auteur veut chercher plus profond. Il y a un
rapport qui apparaît, d'évidence, entre les tendances confessionnelles
et les tempéraments. Il se rallie à la division binaire adoptée par beaucoup,

en psychologie religieuse, et relève le parallélisme d'une
conjugaison binaire de certains tempéraments physiologiques et celle de

certains tempéraments psychologiques. A l'un ou à l'autre des deux
deux tempéraments optimiste ou pessimiste, catholicisme ou protes-



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 315

tantisnie offriront un terrain plus jiropice. et présenteront plus d'attrait

: dans le domaine de la représentation jiar un certain appareil
du culte ; dans Je domaine des attitudes intellectuelles et morales,
jiar la recherche de l'unité et de l'obéissance (attachement à la tradition)

ou au contraire par le désir de rompre avec les forces du jiassé.

pour prendre mieux une part, jiersonnelle à la lutte : dans le domaine
religieux proprement dit, par le transfert sur des apparences visibles
(Eglise et sacrements) du besoin d'une présence sensible, matérielle
de Dieu, ou au contraire par une méfiance envers tout ce qui est de la
nature ou de l'histoire, et qui pourrait obnubiler l'invisible présence
du Dieu vivant. On comprend mieux la jiortée ecclésiastique que prennent

toujours et fatalement les conversions au catholicisme, au rebours
de celles en sens contraire.

Avec W. James, M. Neeser croit que la tendance pessimiste «englobe
une plus large jiortion de la réalité » que la tendance opposée. Les

exigences intellectuelles plus marquées des « protestantisants ». ainsi
qu'il les ajipelle. et une attirance plus nette vers l'action morale, chez

eux, l'amène à statuer une supériorité relative du protestantisme.
La finale est un élan d'espoir et de foi « vers un au delà des barrières

confessionnelles », sur les traces des grands chrétiens des deux camps.
En complément, une forte notice documentaire renforce encore

l'analyse des exemples considérés au cours de l'ouvrage.
Faut-il regretter que. à part un cas, aucun des convertis envisagés

ne provienne des rangs du luthéranisme ou du méthodisme (tous sont
calvinistes ou anglicans) Il n'eut pas été sans intérêt de sonder les
motifs d'une attirance hors du luthéranisme vers le catholicisme,
puisqu'on s'accorde à les considérer tous deux comme étant du type
optimiste, avec des différences de degrés seulement. Et de même le

méthodisme, dans une jilus faible mesure.
L'ensemble de l'ouvrage est très vivant. Le retour continuel à l'examen

de cas concrets, l'exposé de documents où l'on sent palpiter des
âmes tourmentées, en font une lecture facile, et jilus encore, extrêmement

attachante. Cet «essai de psychologie des conversions
confessionnelles » tient largement les promesses de son titre, comme aussi
les promesses que laissaient escomjiter les écrits jirécédents de l'auteur
sur les divers aspects du jiroblème. 11 aura très certainement des
lecteurs en grand nombre. Il saura en éclairer plusieurs sur leurs propres
obscurités et leurs propres tâtonnements, autant peut-être que sur la
question elle-même.

Philippe Grin.



316 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Walter Baumgartner. Das Buch Daniel. Giessen. Töpelmann, 1926.

I vol. de 40 p. in-8°.

Cette brochure fait partie d'une collection nouvelle éditée sous le titre
général de « Aus der Welt der Religion » par le licencié Gustave
Mensching avec la collaboration des professeurs Rudolf Otto et Friedrich
Niebergall. Son but est de permettre aux pasteurs et au public cultivé
de rester en contact avec la science universitaire et de se tenir au courant
de ses recherches les plus récentes. La brochure de M. le jirofesseur
W. Baumgartner, de Marburg, est la première d'une série spécialement
consacrée à l'Ancien Testament. Nous ne pouvons songer à en donner
un compte rendu détaillé, car elle contient elle-même, résumée déjà,
la matière des travaux les plus considérables sur le sujet. Avec autant de

science, mais d'un point de vue plus particulier comme l'indique son
titre. M. Alf. Bertholet avait déjà réussi une tentative semblable dans

sa remarquable étude parue en 1907 dans les « Religionsgeschichtliche
Volksbücher»: Daniel und die griechische Gefahr. M. Baumgartner nous
donne à son tour un magistral et captivant exposé des conclusions de la
science biblique contemporaine sur ce livre de Daniel si obscur à

première vue. Nous nous bornerons à signaler au passage quelques-unes de

ces conclusions qui suffiront à montrer l'intérêt et la valeur de cette
publication.

Elle est divisée en quatre chajiitres : 1° la date de la composition du
livre ; 2° les histoires de Daniel : 3° les visions et leur interprétation ;

4° l'apocalyptique du livre.
M. Baumgartner ne s'attarde pas à discuter longuement la date de la

composition du livre. Il n'y a pas, nous dit-il, de problème de l'Ancien
Testament sur lequel la science soit aussi unanime : le livre n'a pas été
écrit à l'époque babylonienne et perse, sur laquelle il est des plus mal
renseigné, mais sous le règne d'Antiochus IV Epiphane dont il parle avec
la précision d'un contemporain.

Les histoires des chapitres I à VI sont des légendes dont les thèmes
principaux se retrouvent dans d'autres légendes juives, chrétiennes,
bouddhistes et musulmanes, et qui sont apparentées aux légendes de

cour orientales. Les récits du livre de Daniel ont à l'origine circulé
isolément. Les Juifs les ont adoptés et judaïsés en y introduisant comme
héros Daniel, une figure qui appartenait depuis longtemps à leur tradition

populaire. Ces premiers chapitres évoquent entre les Juifs et l'autorité

païenne et étrangère des rapports pacifiques qui ne sont pas du tout
ceux du règne d'Antiochus IV, mais bien ceux de l'époque perse. Ils
sont donc plus anciens que le livre de Daniel lui-même.

II règne d'ailleurs dans la deuxième partie du livre une toute autre
atmosphère. Dans les chapitres VII à XII, auxquels on peut joindre le

songe de Nebucadnezar, chapitre II, nous avons affaire à des visions



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 317

dont le but unique est de révéler aux croyants les secrets de la fin du
monde. M. Baumgartner les interprète en partant de la vision du
chapitre XI, qui en fournit aisément la clef. Il contient en effet, sous la
forme voilée qui lui est propre, une relation exacte des événements
historiques, si bien que « nous avons dans Daniel la prophétie, et dans
l'histoire des diadoques, telle que nous la connaissons par les historiens
grecs et juifs, l'accomplissement ».

A propos de la vision du chapitre VIII, M. Baumgartner se demande
pourquoi l'empire médo-perse est symbolisé par un bélier et l'empire
grec par un bouc Ce n'est point arbitrairement et la raison nous en est
donnée par les précieux travaux de Cumont établissant que l'antiquité
à son déclin était en possession de toute une géographie astrologique.
Chaque pays y était placé sous un signe particulier du zodiaque : Babylone
sous le signe du Taureau, FAsie-Mineure sous le signe du Lion, l'Egypte
sous le signe du Verseau, et chose significative pour nous, la Perse sous
le signe du Bélier, la Syrie sous le signe de l'aiyo/.ôow;, du Capricorne.
Ainsi l'énigme est résolue, et nous avons là un exemple de l'influence de

l'astrologie orientale sur le choix des symboles dans le livre de Daniel.
L'analyse du chapitre VII décèle d'autres apports de traditions

étrangères au judaïsme. On trouve des figures analogues aux quatre
monstres dans la mythologie de l'ancien Orient. « L'ancien des jours »

(Daniel xvn, 9 et 13) est une représentation de la divinité fort peu
conforme au génie d'Israël. On peut lui reconnaître des analogies avec
le dieu lunaire babylonien Sin, — volontiers représenté aussi avec une
longue barbe et assis sur un trône, — ou encore avec le dieu Aion que
décrit Claudius Claudianus dans son poème sur le consulat de Stilicon.
La figure du « comme un fils d'homme » doit avoir aussi été reçue d'une
tradition antérieure et librement interprétée par Daniel qui en a tiré un
symbole du peuple d'Israël. Cet « homme » n'est pas l'homme ordinaire,
c'est un dieu ou un ange sous forme humaine, ou F« homme originel »

(Urmensch) qui joue un rôle important comme sauveur dans cette
religion chaldéo-iranienne qui représente un stade préliminaire de la
religion manichéenne ou mandéenne.

On voit par ces exemples que s'il répudie la méthode d'interprétation
traditionnelle, M. Baumgartner ne se contente pas non plus de

l'interprétation historique qui consiste à expliquer le livre par lui-même et
par les circonstances dans lesquelles il vit le jour. M. Baumgartner
pousse plus loin son enquête et cherche soit dans la tradition juive, soit
dans les traditions étrangères l'origine et le sens des éléments du livre
dont l'explication historique seule ne rend pas compte. Il recommande
donc la « traditionsgeschichtliche Deutung », qui se montre en effet
singulièrement féconde, appliquée à un livre aussi composite que le livre
de Daniel.

On retrouve dans ce livre tous les caractères des apocalypses : une



318 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

atmosphère de merveilleux et de mystère, une prédilection visible pour
le langage énigmatique et les chiffres symboliques, le rôle joué par les

êtres surnaturels, les transes du visionnaire, J'attente fiévreuse de la fin
du monde, les calculs subtils et toujours corrigés dans le but de ranimer
un espoir toujours déçu, le mélange du « vaticinium ex eventu» et de
la vraie prophétie... Qu'il y ait eu dans ces pages, pour nous étranges, de

quoi soutenir la résistance et enflammer i'esjiérance des Juifs dans la
fournaise des persécutions dirigées contre leur foi par Antiochus IV
Ejiifihane. M. Baumgartner nous le montre avec beaucoup de force. Et
pourtant : il ne peut s'empêcher de formuler de sérieuses réserves sur la
valeur actuelle du livre. Que contient-il en effet D'une part une
puissante affirmation de la souveraineté de l'ordre moral, du sens divin de

l'histoire, du triomphe final de Dieu, en somme, l'affirmation essentielle

de la prophétie et valable pour tous les temps : d'autre part cette
obscurité voulue, ce fantastique, cette mentalité catastrophique, cette
impatience, ces calculs infructueux, en somme, tout ce qui nous est très
étranger et constitue la caractéristique même de l'apocalypse. Ainsi le

livre de Daniel nous est étranger par tout ce qui lui confère son originalité

au sein des autres livres de la Bible Comme toute l'apocalyptique,
il sonne faux et se voit, juger par les paroles du Nouveau Testament :

Actes i. 7 et Marc xm, 32, qui condamnent toute prétention à fixer
l'heure où les destinées de l'humanité s'accompliront.

Ce jugement sur la valeur actuelle du livre de Daniel est troji absolu.
Il oublie les histoires des six premiers chapitres qui, pour être des

légendes, n'en font pas moins entendre un viril appel à la fidélité jusqu'au
martyre. Quant à la deuxième partie du livre, elle vit de la contradiction
interne qui la déchire comme toute apocalypse. En effet, en affirmant
que Dieu est le maître de l'histoire, elle inspire aux croyants une entière
confiance qui devrait suffire à apaiser toute inquiétude ; mais en prétendant

révéler l'heure du salut universel elle encJiaîne la souveraineté de

Dieu et livre ses lecteurs à la fièvre des attentes les jiJus malsaines et
des curiosités Jes plus vaines. Lequel de ces deux éléments l'emportera
dans l'esprit des lecteurs Cela dépendra de leur formation intellectuelle

et spirituelle, et cette incertitude nous oblige à reconnaître dans

l'apocalypse une forme de littérature religieuse dont les réelles beautés
ne compensent pas les dangers.

Ch. Masson.


	Analyses et comptes rendus

