Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1926)

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Th. Zievinskr. La religion de la Gréce antique. Traduction d’Alfred
Fichelle. Paris, 1926, « Les Belles-Lettres ». 1 vol. in-8 de 191 p.
Parmi les ouvrages qui concernent la religion de la Gréce antique

1l n'en est guére d’aussi original m1 d’aussi attrayant que le petit livre

de moins de deux cents pages que M. Zielinski consacre a ce sujet.

Dans un espace aussi restreint, 'auteur n’a pas la prétention — ce

qui serait, du reste, une gageure — de faire ceuvre de pure érudition.

Bien qu’il elit été, mieux que personne, préparé a un travail de ce genre

par de longues recherches, 1l a préféré, comme 1l le déclare lui-méme,

faire une ceuvre de vieet de foi. « Dés mon enfance», dit-il dansson avant-
propos, « je me suis efforcé de me familiariser avec les peuples de I’an-
tiquité, de vivre de leur vie, de me pénétrer de leur foi : maintenant,
aprés cinquante ans de cette intimité, j’a1 voulu exposer en quoi con-
sistait leur religion, 'exposer simplement, comme s1 j’étais un des
leurs, sans me faire de fiches sur ce sujet (labeur trés utile sans doute,
et que j’al1 pratiqué moi-méme ailleurs), mais en puisant a pleines mains
dans ma mémoire et dans mon cceur. C'est ainsi qu’est né ce livre. »

Voila un aveu qui inspire confiance et qui est I'indice d’une personnalité.

En affirmant qu’on ne saurait comprendre la religion grecque sans

avolr le sens religieux, de méme que l’art grec demeure étranger a

celul qui n’a pas de sens artistique, I'auteur s’affranchit du joug d’une

école pour exprimer un poiat de vue nouveau et fécond : il nous livre
quelque chose de lui-méme.
Aprés avoir montré que la mythologie a été le plus grand obstacle

a l'intelligence de la religion grecque, M. Zielinski se propose de

dégager l'essence de cette religion a 'époque ou le peuple grec

était a4 son apogée. Mais, s’1l est facile de rechercher ’essence du chris-
tianisme dans ’Evangile ou celle de 'islamisme dans le Koran, il n’en
va pas de méme pour la religion grecque qui n’a point de livre canonique
ni une riche littérature théologique. A vrai dire, — et c’est ce qui com-
plique singuliérement la tache de I'historien, — I'essence de la religion
grecque est partout, aussi bien dans la littérature que dans les témoi-
gnages épigraphiques et dans la tradition figurative: statues, bas-
reliefs, peinture murale, peinture de vases. Cette abondance de sour-
ces crée une difficulté qui réside dans la diversité et souvent aussi



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 309

dans le caractére contradictoire des témoignages. Dés lors, il faut re-
noncer & vouloir embrasser toutes les manifestations du sentiment re-
ligieux en Gréce et procéder, selon Zielinski, de la maniére suivante :
« Nous prenant nous-mémes, chrétiens croyants et instruits, nous nous
transporterons dans I’Athénes du IV® et du III® siécles avant Jésus-
Christ et nous ticherons de répondre a cette question : Quelle serait
notre croyance, sl nous avions vécu en ce temps-la avec notre ame et
ses besoins propres ? »

Ce point de vue établi, 'auteur étudie successivement la divimsa-
tion de la nature, la consécration du travail et du milieu social, la réveé-
lation de Dieu dans la beauté, dans le bien, dans la vérité ; enfin, dans
un chapitre aussi bref que substantiel, intitulé la philosophie relicieuse,
il part de la philosophie des théogonies anciennes pour aboutir au
stoicisme qu’il appelle la philosophie de I’héroisme.

Ces différents chapitres ne se résument pas : ce sont déja des résumés,
ou plutdt des tableaux, car il n’y entre aucune sécheresse. Par exem-
ple, quand 1l parle de la divinisation de la nature, I’auteur renouvelle
ce théme pourtant bien connu, en montrant, moins par le raisonne-
ment que par la vision directe des choses, comment pour l'intelligence
d’un grec «il n’existait point de nature morte : elle était toute vie,
toute ame, toute divimité ». Voyez ce passage :

« En relation étroite avec la mer sont les nymphes marines, les né-
réides, la « personnification des flots caressants de la mer » comme on
dira une fois séchement et sottement. Personnification ! Jamais, natu-
rellement, ils ne seront dignes, les gens qui parleront ainsi, de voir de leurs
propres yeux les néréides aux pieds d’argent, folatrant par un beau
jour et jouant avec les dauphins, avec leurs boucles d’or qui brillent
sur les crétes des vagues ». Et je tiens encore & citer cet autre passage,
particuliérement utile & méditer & notre époque de formules creuses
et de revendications au rebours du bon sens : « De nos jours, quand on
parle de réformes agraires, la devise « La Terre au peuple » est souvent
considérée comme le summum de la démocratie. A un Helléne, cette
devise efit semblé sacrilége : Non, la terre n’est point faite pour le peu-
ple, mais le peuple pour la terre !... Ce sont les propres intéréts de la
terre qui doivent primer. »

De I’ensemble des faits qu’il cite au cours de son étude, 'auteur tire
la conclusion que nous devons avoir « une attitude sérieuse et pleine
d’amour pour une religion qui a laissé un large champ au sentiment
religieux des croyants ». Pourquoi faut-il malheureusement qu’au lieu
de s’en temir a cette recommandation, il ne cesse de signaler «toute
Pétroitesse du point de vue chrétien et surtout protestant, toute son
impuissance en face d’une religion aussi pleine, aussi large que la reli-
gion grecque » ? M. Zielinski nous exhorte a plusieurs reprises a délaisser
la lampe obscure du confessionalisme pour pénétrer dans le temple



310 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

majestueux de la religion grecque. Soit, mais a la condition de délaisser
également certains jugements aussi sommaires qu'injustes: celui,
par exemple, ou 'auteur ne voit dans la Réforme qu'un mouvement
destructeur. « Cela s’est produit au XVI¢ siecle, et cela s’appelle la
réforme. La révélation de Dieu dans la beauté fut une seconde fois
écartée : le rejet du culte des 1mages ruina la pemnture religieuse du
moyen age... La liturgie s1 belle et svmbolique de I’Eglise du moven
age fut également supprimée... La nature fut de nouveau dédivinsée :
plus de ces Christ en croix, qui marquaient les sommets des collines
et les croisements des chemins... » (p. 170). Il est évident que la portée
de la Réforme échappe a M. Zielinski. Cela ne doit pourtant pas dimi-
nuer la valeur de son livre en ce qut concerne 'analyse s1 pénétrante
et si1 fraiche, si pleine d’ardeur et de foi, du sentiment rcligieux de la
Greéce ancienne.
Cun.-E. Bur~igs.

Lucien Gavrier. Ftudes sur la religion d’ Israél. Lausanne, La Concorde,
1927. Un vol. 1n-16 de 277 pages.

Ceux qui l'ont connu, qui Pont entendu, savent bien que Lucien
Gautier ne nous a pas donné encore la meilleure richesse de son ceeur
et de sa magnifique intelligence en exposant en deux forts volumes
I’Introduction aux livres de I’Ancien Testament. Cest la trame vivante
de ce livre, faite d’hommes qui ont cru, lutté, souffert ; ¢’est I'enchai-
nement et 'aboutissement de ces siécles ot histoire humaine est
sans cesse éclairée de 'action divine, qui le passionnait et qu’il savait
exposer avec une rare maitrise. Le volume que nous avons la joic d’an-
noncer ici cherche a combler en quelque mesure cette lacune en méme
temps qu’il rend plus grands et poignants nos regrets de n’avoir pas
recu de notre maitre aimé tous les trésors qu’il et pu et su nous pro-
diguer s1 le temps le lui etit permis. Saul la derniére, les études réunies
ict ne sont pas inédites ; mais publiées dans des revues spéciales entre
1883 et 1915, elles seront cependant nouvelles pour un trés grand nom-
bre de lecteurs. Ceux méme ui connaissaient déja l'une ou lautre
seront saisis 4 nouveau par la netteté et le relief de ces rapides esquisses.
On tiendra comme uniques et précieuses entre toutes les pages consa-
crées a deux des plus grands prophétes d’Israél, dont l'auteur parle
avec une si pénétrante intuition et Paffection d'un intime : « L'évan-
géliste de I'exil » et « Le prophete Jérémie ».

Nous ne pouvons que signaler ici d’un mot ces travaux si variés.
« Luther et I’Ancien Testament » fait grandir a nos veux le réformateur
qui sut traduire et expliquer le vieux volume, en secouant le lourd
manteau de 'exégése traditionnelle, pour exalter le sens hittéral, «la



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 311

substance, 'essence et le fond de ’Ecriture sainte ». « A propos des
Récabites » révele ce qu'un esprit perspicace et trés informé peut tirer
d’un fait en apparence bien secondaire ; « Le judaisme aprés Pexil »
¢claire une période de I'histoire trop peu connue du public rehigieux
et pourtant directement liée a la naissance du christianisme ; « Prétres
et sacrificateurs » enfin (inédit), rédigé quelques mois avant la mort
de I'auteur, est une protestation ferme et motivée contre abus du
second de ces termes, réintroduit dans la version Segond, alors que
Pautre serait bien préférable. M. Gautier en profite pour donner un
apercu rapide et précis du role du prétre dans Uhistotre d’Israél. Ces
pages ne devaient pas tomber dans I'oubl.

Ces Etudes, dont on entrevoit la richesse, sont précédées d'un « por-
trait » de auteur, di a la plume de M. le pasteur André Aeschimann.
On ne le lira pas sans émotion, C’est une évocation saisissante du maitre
et de 'ami que nous avons perdu, de 'homme au grand cceur, a la for
profonde, chez qui la science la plus authentique ¢'alliait a la foi per-
sonnelle du chrétien convaineu, ot celle-ci bien mieux éclarait et
enrichissait celle-la. On doit une grande reconnaissance au jeune dis-
ciple qui, tel un peintre inspiré par son modeéle et par 'affection qu’il
lui porte, a su faire revivre la grande figure et le caractére spécifique de
celur dont le nom reste en bénédiction.

Cn. MERCIER,

Maximin Pierte. La réaction wesleyenne dans U évolution protestante.
Etude d’ histoire religieuse. Bruxelles, Dewit 1925, 1 vol. in-89, de 685 p.

Le volume qui porte ce titre est une thése de doctorat, présentée a
la Faculté de théologie de I'Université catholique de Louvain.

Les deux cent-quatre-vingt-sept premiéres pages ne concernent, &
la vérité, ni Wesley, n1 le wesleyanisme. L’auteur, pour situer le métho-
disme dans ce qu'il appelle « I’évolution protestante », fait une histoire
rapide des Eglises issues de la Réforme, depuis les origines jusqu’au
dix-huitieme siécle. Il y aurait évidemment des remarques et des réser-
ves a faire & propos de cet exposé. Mais, pris dans son ensemble, il est
d’une étude fort suggestive pour celui qu’intéresse ’histoire du protes-
tantisme et qui alme a savoir comment, de nos jours, elle est jugée par
un historien catholique.

Le récit du réveil méthodiste et I'histoire du wesleyanisme jusqu’a
nos jours, puls une appréciation de I'influence du méthodisme sur la
vie des Eglises protestantes, remplissent la fin de I'ouvrage, et cette
partie a, croyons-nous, une trés grande valeur. Si 'auteur, dans son
tableau historique du protestantisme, semblait un peu submergé par
'abondance de matériaux, il est ici parfaitement maitre de son sujet.
Sa bibliographie est riche ; il s’est documenté aux meilleures sources



312 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

et 1l a surtout étudié les ceuvres de John Wesley avec un soin et une
sympathie remarquables. La psychologie de Wesley est trés fouillée et
parfois présentée avec originalité. L’action de la mére de Wesley, sur
son fils et sur les débuts du réveil méthodiste, est marquée de fagon
trés intéressante.

M. Piette nous parait moins heureux quand il cherche & marquer le
role du méthodisme dans I’histoire des Eglises issues de la réforme et son
influence sur la piété protestante. Ses jugements sont un peu étriqués
et manquent parfois d’envergure. Mais a-t-on vraiment le droit de lui
en faire un reproche ? Historien prudent et scrupuleux, esprit analy-
tique, 1l craint les synthéses prématurées.

En tout cas, le livre de M. Piette ne devra pas étre ignoré de celul
qui voudra étudier 'histoire de Wesley et du méthodisme : c¢’est un
excellent instrument de travail. Il pose, du reste, plus d'un probléme
psycnologique troublant: on peut se demander, en particulier, com-
ment 'auteur unit sa foi catholique avee certaines affirinations de sym-
pathie touchante pour Wesley et son ceuvre. Mais ceci est une autre
question et nous entrainerait au deld des pornes d’une courle notice
bioliographique {1).

* 4

Qu’on nous permette encore de signaler quelques erreurs de faits.
— A la page 216, parlant de I’organisation presbytérienne de I’Eglise,
M. Piette nomme a part les presbyires, chargés du « service spirituel de
la communauté », et les anciens, « faisant fonction de conseillers expé-
rimentés ». Jamails, & notre connaissance, le presbytérianisme n’a
établi de distinction entre le presbytre et 'ancien. «Presbytre» est un mot
grec, dont la traduction francaise est cancien». — De méme, page 242,
I'organisation de la communauté congrégationaliste est décrite de fagon
peu claire ou erronée : peu claire si le « docteur » désigne le pasteur de
I’Eglise locale, erronée si I'auteur veut dire que dans chaque Eglise il y
avait un pasteur et un docteur. — Page 278, on nous dit que «Spener
combat I'enseignement du XVI€ siécle en plusieurs points qui servaient
de bases aux livres symboliques. Ces dogmes, qu’il abjure, ont causé,
d’aprés lu, la faillite du protestantisme dans le domaine pratique de
la vie religieuse ». Cela est manifestement faux. Spener a toujours
adhéré aux symboles de la Réforme, et si I'on peut dire de lui ce que
M. Piette en dit a cette méme page 278 : « La foi sans les ceuvres est
rejetée, avec la derniére vigueur, par cet homme qui se veut protes-

(1) Le méthodisme est-il réellement, dans 'esprit de M. Piette, ce qu’in-
dique le titre de son livre : «une réaction» ? Dans le corps du livre il parle
souvent du « mouvement wesleyen», et cet anglicisme commode — puisque
M. Piette ’adopte — nous parait plus adéquat a sa pensée que le terme de
réaction.



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 313

tant », on peut en dire autant de tout protestant vértable, pour qui la
fol sans les ceuvres est morte. (Ce qui ne signifie pas que nous soyons
justifiés par les ceuvres et que la doctrine de la justification par la for
soit rejetée par le protestantisme de Spener... et d’aprés lm.) — Page 647
M. Piette écrit : « Pour défendre sa méthode expérimentale, Wesley en
appelle aux résultats praiiques de sa prédication: I’amélioration
morale de ses auditeurs. La justification par la fo1 quil préche est plus
proche de la doctrine du concile de Trente que de ce qu’il nomme
dédaigneusement le solifidéisme furieur de Luther». Iei encore nous
croyons qu’'il v a confusion. Le message qu’apporta Wesley fut bien
celul des Réformateurs, non la doctrine du concile de Trente. Mais il
a été amené a réagir contre certaines exagérations quiétistes et anti-
nomianistes des Fréres Moraves qu’il vit en Angleterre, 4 son retour
d’Amérique, et sous I'influence profonde desquels il vécut pendant
quelque temps. C’est peut-étre a ce moment — et cédant lui-méme a
une réaction excessive — qu’il parle du « solifidéisme furieux de Luther ».
M. Piette ne cite malheureusement pas, ici, ses sources exactes, de
sorte que nous n’avons pu vérifier a quel propos Wesley emploie cette
expression. Ce qui est certain, c¢’est qu’il précha toute sa vie la justifi-
cation et la régénération par la foi et par la foi seule.

Il est regrettable que les citations en allemand et en anglais
fourmillent de fautes d’impression : certains textes allemands du temps
de la Réformation, en particulier, sont trés difficiles a comprendre de
ce fait, parce qu'on ne peut souvent pas distinguer entre ce qui est du
vieil allemand et ce qui est dil 4 une faute d’impression. Certaines traduc-
tions de textes anglais et allemands sont aussi trop libres, 4 notre avis,
et risquent d’induire en erreur le lecteur qui croirait avoir affaire a une
traduction trés voisine de l'original ¢ mais le traducteur, malgré les
hbertés qu’il prend, rend toujours — pour autant que nous avons pu
le vérifier — le sens général avec fidéhité. «

Juillet 1926. R. WERNER.

Maurice Neeser. Du protestantisme au catholicisme. Du catholicisme au
protestantisme, Paris et Neuchatel, Attinger, 1926. 1 vol. in-8 de
pages.

Le volume de M. le professeur Neeser est d’actualité, en présence
des soubresauts périodiquement renaissants de la faveur portée au
catholicisme, parmi certains intellectuels protestants. Il est une en-
quéte, fondée sur I'’examen de nombreuses confessions écrites, les unes
remontant a une quarantaine d’années, les autres, et ce sont les plus
nombreuses, de date plus récente. Le titre circonscrit le sujet. Il ne
sera question que de passages d'une confession a 'autre dans les limites
du christianisme.



Jt4 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Les deux premiéres parties du livre opérent un travail d’élagage
et de mise au point. Il importe d’isoler tout d’abord les cas o 'élé-
ment confessionnel est bien le motif déterminant de la conversion,
sans se laisser égarer par celles qui ne sont que pseudo-confessionnelles,
ou confessionnelles a titre accessoire. La discrimination, on le concoit,
est parfois malaisée, certaines préoccupations, de nature apologétique
surtout, intervenant dans plus d’une confession ou autobiographie.
M. Neeser marque les nuances d’'une main trés sire. La moitié du vo-
lume est consacrée a cet examen préliminaire.

A la base des conversions proprement confessionnelles (dont I'étude
remplira la troisieme partie de I'ouvrage), deux principes entrent en
" action, celui de 'autorité en matiére doctrinale, et celui de la communion
avec Dieu. Ils agissent, dans chaque cas considéré, conjointement,
par prédominance de I'un sur Pautre, et non par exclusion de I'un par
Iautre. Ce qui imprime a une conversion une tendance intellectuelle
ou affective. Il est frappant de voir certains convertis du protestan-
tisme au catholicisme suivre individuellement les étapes par lesquelles
a passé 1’Eglise catholique, au cours de histoire, pour aboutir a I’éta-
blissement de l'autorité doctrinale sous sa forme actuelle. Mais ces
Ames inquietes ne cherchent pas I'autorité doctrinale pour elle-méme :
elles en font, comme le dit un texte cité «la route la plus siire pour
aller a Dreu ».

Pour ceux qu’un besoin mystique (n’excluant pas certains désirs
d’ordre intellectuel d’ailleurs) pousse du protestantisme au catholi-
cisme, 1l leur faut une matérialisation de leurs certitudes, une présence
tangible, et non pas uniquement spirituelle de Dieu. Le Dieu appelé
avec des ardeurs parfois violentes devra prendre corps devant eux.
Its souffrent d’un éloignement de Dieu sentimental (« quasi-physique »,
dira méme M. Neeser) bien plus que moral. Tandis que pour ceux qui
vont en sens contraire, la communion toute spirituelle avec Dieu répare
les déficiances toutes spirituelles créées par le péché. L’ opposition n’est
plus pour eux « celle du vide a la satiété sentimentale, mais celle du
péché au pardon ».

Une quatriéme partie présente la somme des besoins qui conduisent
d'une confession a I'autre, dans la sphére de la représentation, dans
celle des attitudes intellectuelles et morales et dans celle de la religion
proprement dite, tableau synoptique d’une grande netteté.

Mais, on le congoit, Pauteur veut chercher plus profond. II v a un
rapport qui apparait, d’évidence, entre les tendances confessionnelles
et les ternpéraments. Il se rallie a la division binaire adoptée par beau-
coup, en psychologie religieuse, et reléve le parallélisme d’une conju-
gaison binaire de certains tempéraments physiologiques et celle de
certains tempéraments psychologiques. A I'un ou & Pautre des deux
deux tempéraments optimiste ou pessimiste, catholicisme ou protes-



ANALYSES LT COMPTES RENDUS 315

tantisme offriront un terrain plus propice, et présenteront plus d’at-
trait : dans le domaine de la représentation par un certain appareil
du culte ; dans le domaine des attitudes intellectuelles et morales,
par la recherche de I'umté et de 'obéissance (attachement a la tradi-
tion) ou au contraire par le désir de rompre avec les forces du passé,
pour prendre mieux une part personnelle a la lutte ; dans le domaine
religieux proprement dit, par le transfert sur des apparences visibles
(Eglise et sacrements) du besoin d’une présence sensible, matérielle
de Dieu, ou au contraire par une méfiance envers tout ce qui est de la
nature ou de lhistoire, et qui pourrait obnubiler I'invisible présence
du Dieu vivant. On comprend mieux la portée ecclésiastique que pren-
nent toujours et fatalement les conversions au catholicisme, au rebours
de celles en sens contraire.

Avec W. James, M. Neeser croit que la tendance pessimiste «englobe
une plus large portion de la réalité » que la tendance opposée. Les exi-
gences 1ntellectuelles plus marquées des « protestantisants », ainsi
qu’il les appelle, et une attirance plus nette vers 'action morale, chez
eux, 'ameéne & statuer une supériorité relative du protestantisme.

La finale est un élan d’espoir et de fo1 « vers un au dela des barriéres
confesstonnelles », sur les traces des grands chrétiens des deux camps.

En complément, une forte notice documentaire renforce encore
I'analyse des exemples considérés au cours de I'ouvrage.

Faut-1l regretter que, a part un cas, aucun des convertis envisagés
ne provienne des rangs du luthéranisme ou du méthodisme (tous sont
calvinistes ou anglicans) ? Il n’eut pas été sans mtérét de sonder les
motifs d’une attirance hors du luthéranisme vers le catholicisme,
puisqu’on s’accorde a les considérer tous deux comme étant du tyvpe
optimiste, avec des différences de degrés seulement. Et de méme le
méthodisme, dans une plus faible mesure.

L’ensemble de 'ouvrage est trés vivant. Le retour continuel a l'exa-
men de cas concrets, 'exposé de documents ot Pon sent palpiter des
ames tourmentées, en font une lecture facile, et plus encore, extréme-
ment attachante. Cet «essa1 de psychologie des conversions confes-
sionnelles » tient largement les promesses de son titre, comme aussi
les promesses que laissaient escompter les écrits précédents de 'auteur
sur les divers aspects du probléme. Il aura trés certainement des lee-
teurs en grand nombre. Il saura en éelairer plusieurs sur leurs propres
obscurités et leurs propres titonnements, autant peut-étre que sur la

question elle-méme.
Purciere Grin.



316 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Walter BaumcartNer. Das Buch Daniel. Giessen, Topelmann, 1926.
1 vol. de 40 p. in-80.

Cette brochure fait partie d’une collection nouvelle éditée sous le titre
général de « Aus der Welt der Religion» par le licencié Gustave Men-
sching avec la collaboration des professeurs Rudolf Otto et Friedrich
Niebergall. Son but est de permettre aux pasteurs et au public cultivé
de rester en contact avec la science universitaire et de se tenir au courant
de ses recherches les plus récentes. La brochure de M. le professeur
W. Baumgartner, de Marburg, est la premiére d’une série spécialement
consacrée a I’Ancien Testament. Nous ne pouvons songer a en donner
un compte rendu détaillé, car elle contient elle-méme, résumée déja,
la matiére des travaux les plus considérables sur le sujet. Avec autant de
science, mais d’un point de vue plus particulier comme 'indique son
titre, M. Alf. Bertholet avait déja réussi une tentative semblable dans
sa remarquable étude parue en 1907 dans les « Religionsgeschichtliche
Volksbiicher»: Daniel und die griechische Gefahr. M. Baumgartner nous
donne & son tour un magistral et captivant exposé des conclusions de la
science biblique contemporaine sur ce livre de Daniel s1 obscur a pre-
miére vue. Nous nous bornerons a signaler au passage quelques-unes de
ces conclusions qui suffiront 4 montrer I'intérét et la valeur de cette
publication.

Elle est divisée en quatre chapitres : 10 la date de la composition du
livre ; 20 les histoires de Daniel ; 30 les visions et leur interprétation ;
407 apocalypthue du livre.

M. Baumgartner ne s’attarde pas a discuter longuement la date de la
composition du livre. Il n’y a pas, nous dit-il, de probléme de I’Ancien
Testament sur lequel la science soit aussi unanime : le livre n’a pas été
écrit a ’époque babylonienne et perse, sur laquelle il est des plus mal
renseigné, mais sous le régne d’ Antiochus IV Epiphane dontil parle avec
la précision d’un contemporain.

Les histoires des chapitres I a VI sont des iégendes dont les ihémes
principaux se retrouvent dans d’autres légendes juives, chrétiennes,
bouddhistes et musulmanes, et qui sont apparentées aux légendes de
cour orientales. Les récits du livre de Daniel ont a I’origine circulé isolé-
ment. Les Juifs les ont adoptés et judaisés en y introduisant comme
héros Daniel, une figure qui appartenait depuis longtemps a leur tradi-
tion populaire. Ces premiers chapitres évoquent entre les Juifs et 'auto-
rité paienne et étrangére des rapports pacifiques qui ne sont pas du tout
ceux du régne d’Antiochus IV, mais bien ceux de I’époque perse. Ils
sont donc plus anciens que le livre de Daniel lui-méme.

Il régne d’ailleurs dans la deuxiéme partie du livre une toute autre
atmosphére. Dans les chapitres VII a XII, auxquels on peut joindre le
songe de Nebucadnezar, chapitre II, nous avons affaire a des visions



ANALYSES ET COMPTES RENDUS , 317

dont le but unique est de révéler aux croyants les secrets de la fin du-
monde. M. Baumgartner les interpréte en partant de la vision du
chapitre XI, qui en fournit aisément la clef. Il contient en effet, sous la
forme voilée qui lui est propre, une relation exacte des événements
historiques, si bien que « nous avons dans Daniel la prophétie, et dans
Ihistoire des diadoques, telle que nous la connaissons par les historiens
grecs et juifs, 'accomplissement ».

A propos de la vision du chapitre VIII, M. Baumgartner se demande
pourquoi 'empire médo-perse est symbolisé par un bélier et I’empire
grec par un bouc ? Ce n’est point arbitrairement et la raison nous en est
donnée par les précieux travaux de Cumont établissant que I'antiquité
& son déclin était en possession de toute une géographie astrologique.
Chaque pays y était placé sous un signe particulier du zodiaque : Babylone
sous le signe du Taureau, I’ Asie-Mineure sous le signe du Lion, I'Egypte
sous le signe du Verseau, et chose significative pour nous, la Perse sous
le signe du Bélier, la Syrie sous le signe de I'xiysxzonms, du Capricorne.
Ainsi I'énigme est résolue, et nous avons la un exemple de 'influence de
Pastrologie orientale sur le choix des symboles dans le livre de Daniel.

L’analyse du chapitre VII décéle d’autres apports de traditions
étrangéres au judaisme. On trouve des figures analogues aux quatre
monstres dans la mythologie de 'ancien Orient. « L’ancien des jours »
(Daniel xvir, 9 et 13) est une représentation de la divinité fort peu
conforme au génie d’Israél. On peut lui reconnaitre des analogies avec
le dieu lunaire babylonien Sin, — volontiers représenté aussi avec une
longue barbe et assis sur un tréne, — ou encore avec le dieu Aion que
décrit Claudius Claudianus dans son poéme sur le consulat de Stilicon.
La figure du « comme un fils d’homme » doit avoir aussi été recue d’une
tradition antérieure et librement interprétée par Daniel qui en a tiré un
symbole du peuple d’Israél. Cet « homme » n’est pas 'homme ordinaire,
c’est un dieu ou un ange sous forme humaine, ou '« homme originel »
( Urmensch ) qui joue un role important comme sauveur dans cette reli-
gion chaldéo-iranienne qui représente un stade préliminaire de la reli-
gion manichéenne ou mandéenne.

On voit par ces exemples que s’il répudie la méthode d’interprétation
traditionnelle, M. Baumgartner ne se contente pas non plus de I'inter-
prétation historique qui consiste a expliquer le livre par lui-méme et
par les circonstances dans lesquelles il vit le jour. M. Baumgartner
pousse plus loin son enquéte et cherche soit dans la tradition juive, soit
dans les traditions étrangéres ’origine et le sens des éléments du livre
dont I’explication historique seule ne rend pas compte. Il recommande
donc la « traditionsgeschichtliche Deutung », qui se montre en effet
singuliérement féconde, appliquée a un livre aussi composite que le livre
de Daniel.

On retrouve dans ce livre tous les caractéres des apocalypses : une



318 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

atmosphere de merveilleux et de mystére, une prédilection visible pour
le langage énigmatique et les chiffres symboliques, le role joué par les
étres surnaturels, les transes du visionnaire, 'attente fiévreuse de la fin
du monde, les calculs subtils et toujours corrigés dans le but de ranimer
un espoir toujours décu, le mélange du « vaticinium ex eventu» et de
la vraie prophétie... Qu’il v ait eu dans ces pages, pour nous étranges, de
quoi soutenir la résistance et enflammer 'espérance des Juifs dans la
fournaise des persécutions dirigées contre leur fo1 par Antiochus 1V
Epiphane, M. Baumgartner nous le montre avec beaucoup de force. Et
pourtant : 1l ne peut s’empécher de formuler de sérieuses réserves sur la
valeur actuelle du livre. Que contient-1l en effet 7 D’une part une puis-
sante aflirmation de la souveraineté de 'ordre moral, du sens divin de
Ihistoire, du iriomphe final de Dieu, en somme, Uaflirmation essen-
tielle de la prophétie et valable pour tous les temps ; d’autre part cette
obscurité voulue, ce fantastique, cette mentalité catastrophique, cette
impatience, ces calculs infructueux, en somme. toul ce qui nous est trés
étranger et constitue la caractéristique méme de Uapocalypse. Ainsi le
livre de Daniel nous est étranger par tout ce qui lut confére son origina-
lité au sein des autres livres de la Bible ! Comme toute I'apocalyptique,
il sonne faux et se voit juger par les paroles du Nouvean Testament :
Actes 1, 7 et Marc x1m1, 32, qu condamnent toute prétention a fixer
I'heure ou les destinées de '’humanité s’accompliront.

Ce jugement sur la valeur actuelle du livre de Damniel est trop absolu.
Il oublie les stoires des six premiers chapitres qui, pour étre des
légendes, n’en font pas moins entendre un viril appel a la fidélité jusqu’au
martyre. Quant a la deuxiéme partie du livre, elle vit de la contradiction
interne qui la déchire comme toute apocalypse. En effet, en affirmant
que Dieu est le maitre de I’histoire, elle inspire aux croyants une entiére
confiance qui devrait suflire a apaiser toute inquiétude ; mais en préten-
dant révéler 'heure du salut universel elle enchaine la souveraineté de
Dieu et livre ses lecteurs a la fievre des attentes les plus malsaines et
des curiosités les plus vaines. Lequel de ces deux éléments 'emportera
dans 'esprit des lecteurs ? Cela dépendra de leur formation intellec-
tuelle et spirituelle, et cette incertitude nous oblige & reconnaitre dans
I'apocalypse une forme de Littérature religieuse dont les réelles beautés
ne compensent pas les dangers.

Cu. Massox,



	Analyses et comptes rendus

