
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1926)

Buchbesprechung: Analyses et comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSES ET COMPTES RENDUS

André Bouvier. L'unité du protestantisme. Lausanne, La Concorde,
1925. 1 vol. de 116 p. in-8.
Au lendemain de la guerre, un vent de fraternité a soufflé sur nos

Eglises. Plusieurs d'entre elles ont esquissé un mouvement de
fédération qui a éveillé de grands espoirs. C'est au Etats-Unis que ce mouvement

a commencé et qu'il a pris la plus grande ampleur. On comprend
dès lors pourquoi M. André Bouvier, qui a pu se documenter sur place,
a consacré son étude au mouvement américain. Etude intéressante,
dont le but est de convaincre le lecteur de l'excellence de la méthode
federative, méthode protestante par excellence. Estimant, avec
raison, que la polémique a fait son temps, il se place sur le terrain
scientifique et historique et consacre son étude aux deux aspects du
problème de l'unité protestante, l'aspect théorique et l'aspect pratique.

L'homme a toujours aspiré à l'unité. Les conquérants l'ont réalisée

par la violence, les philosophes par la sagesse, groupant sous un seul
chef ou au nom d'un idéal commun des hommes divers par la langue
et par la race. Les religions, tout particulièrement, ont été de puissants
agents de liaison ; le christianisme, grâce à son universalisme, a été
le meilleur ouvrier du « genre humain ». M. Gilson n'a-t-il pas montré (1)

que c'est au moyen âge que nous devons l'idée d'une société universelle,

fondée sur l'acceptation commune de la même vérité. Les
nombreuses « internationales » modernes sont des fruits du christianisme.
L'unité protestante n'est donc pas une innovation en tant qu'inspiration,

mais elle l'est en tant que méthode d'union qui respecte les
différences valables.

Elle suppose de la part de ceux qui se fédèrent un esprit de tolérance
et de liberté, que nous devons à la Réforme et à la « philosophie des
lumières ». L'Eglise catholique, qui l'ignore, veut au contraire
l'uniformité des rites et des croyances. (2)

M. Bouvier pense trouver dans la science l'ébauche de l'unité
protestante. La science a besoin du concept de l'unité : c'est la certitude
que tous les phénomènes sont liés entre eux, qui l'oblige à rechercher

(1) La philosophie au moyen âge. t. n, p. 151.
(2) M. l'abbé Journet a signifié clairement l'idéal d'unité de l'Eglise de

Rome dans un article de Nova et Vetera, intitulé : Rome et Stockholm.



234 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

des lois et à formuler des hypothèses. L'unité du monde physique
ne se présente pas au savant comme une substance simple ; l'unité du
monde, aussi bien dans l'infiniment petit que dans l'infiniment grand,
est une unité composite, une fédération de forces.

La psychologie, elle aussi, ignore la substance. Rien n'est simple
dans l'être vivant. Dès l'origine, son unité se présente comme un
complexe, comme un faisceau d'énergies que l'on nomme élan vital, libido,
ou tel autre nom encore. Chaque unité vivante possède des singularités.
La psychologie religieuse les a mises en lumière à propos des

tempéraments. M. Maurice Neeser, en particulier, en a souligné l'importance

dans son récent ouvrage sur les conversions confessionnelles.
L'unité de la société est complexe. Si elle n'est pas qu'une simple

collection d'individus, elle n'est pas non plus, selon la thèse des réalistes
en sociologie, la substance en qui la vie de l'individu est absorbée.

Il est faux d'identifier la société à un organisme. L'apôtre Paul définit,
il est vrai, l'Eglise en l'appelant «le corps de Christ», mais il ne faut
pas trop presser cette image. Dans la société, l'individu est libre et
responsable. M. Bouvier y insiste, à la suite de Vinet qui disait : « Il
est bien entendu que si l'homme est un membre de la société, ce n'est
pas dans le sens que mon pied est un des membres de mon corps, »

La raison nous oblige, du reste, à considérer la plus vaste unité, celle
de l'univers. Les philosophes se sont efforcés de donner à la diversité
des phénomènes une suprême raison, qui se trouve en Dieu. La tâche
dépasse peut-être les forces humaines. De là cette impression que
la philosophie est décevante. Abordant le problème philosophique,
M. Bouvier le pose ainsi : Comment concilier les deux aspects de la réalité

: la multiplicité et l'unité Et il répond : dans la personnalité La
personnalité est, en effet, transcendante et immanente ; elle implique
à la fois le multiple et l'un.

A la différence des philosophes, l'homme de foi ne postule pas
l'unité, il la possède. La foi est, en effet, une prise de contact. Telle la
foi du Christ en l'unité, qu'il nomme le Royaume de Dieu. Au sein de

ce Royaume, l'Eglise chrétienne lui a reconnu une place privilégiée.
De fait, par la sainteté et par l'harmonie de sa vie, il a été le meilleur
agent d'union entre les hommes ; or, cette union, il l'avait obtenue
de ses disciples dans le service unanime par ce que T. Fallot a ajipelé
« l'action bonne ».

Dans son essence, le protestantisme est un retour à l'idéal des Eglises
primitives ; par la Bible, il est revenu aux sources. Mais la Réforme
n'est pas achevée. Elle doit s'enrichir pour se perpétuer. De chaque
réformateur elle ne doit retenir que ce qui est positif et chrétien. Luther,
par exemple, qui a commenté si profondément les épîtres de Paul,
en a délaissé pourtant l'aspect social. La théologie de Paul ne se

résume pas dans la seule doctrine de la justification. Paul a été,



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 235

aussi, le théoricien de l'Eglise. En ce qui concerne l'unité, il expose une
doctrine qui se rapproche du système fédéraliste. Son opposition au
judéo-christianisme doit s'expliquer, en partie, par son désir de grouper

des chrétiens, de toutes langues et de toutes races, sans écraser
leur originalité sous le poids de la loi juive. Paul a été le précurseur de

la méthode federative.
Le problème théorique de l'unité est un problème ardu et il faut

féliciter M. Bouvier de s'y être attaqué. On regrettera cependant
certaine obscurité dans l'exposé. L'accumulation des faits et des citations
crée parfois la confusion. On eût voulu, en outre, que l'étude historique

fût plus dévelopjiée. N'eùt-il pas mieux valu montrer comment
le protestantisme aboutit à la fédération, que de chercher dans la science
l'ébauche de l'unité Serait-ce par l'effet du hasard que les Eglises
d'Amérique ont pratiqué, les premières, l'union federative ; ou bien
ne serait-ce pas la conséquence d'une hérédité calviniste Une étude
sociologique du problème, dans l'esprit des recherches de Troeltsch sur
le sujet, eût été très féconde.

L'exposé de M. Bouvier relatif à la Fédération des Eglises d'Amérique

est certainement la meilleure partie de son ouvrage. Fondé en 1908,
le Conseil fédéral des Eglises du Christ s'est occupé, dès le début, de

diverses questions mondiales, sociales et économiques. Pendant la

guerre, il s'est efforcé d'agir sur le moral de l'armée par toute une série

d'entreprises des plus intéressantes. La guerre finie, le Conseil a
traversé une crise, jirovoquée par l'affaiblissement de l'esprit de
coopération.

La Fédération n'a pas été fondée en vue de la défense confessionnelle,

elle a un caractère tout positif : favoriser l'entente et l'entr'aide.
Plusieurs dénominations sont représentées au sein du Conseil ;

certaines d'entre elles, l'Eglise episcopale, en particulier, ont dû faire des

concessions ; cette Eglise a reconnu que l'Esprit de Dieu pouvait se

manifester au dehors de l'organisme épiscojial. Au sein du Conseil,
du reste, chaque Eglise garde son autonomie ; il en résulte que l'union
est parfois un peu lâche, ce que les adversaires de la Fédération ne
manquent pas de lui reprocher, comme aussi de n'avoir pas rédigé de credo.

Nous croyons, pour notre part, que l'union ne se fait et ne se fera

que sur le terrain de l'action. « La Fédération est une foi, conclut
M. Bouvier. Elle est une espérance enfin, car elle prépare et pressent la

fraternité dans l'union totale, non des Eglises, non des dénominations,
mais de l'humanité chrétienne.»

La conférence de Stockholm s'est inspirée de cet esprit. N'exigeant
pas l'adhésion à un credo, elle a groupé des représentants d'Eglises
très diverses. Elle a rédigé pourtant un « message », qui marque bien
l'unité de l'csjirit.

Le mouvement Faith and Order, qui s'inspire de l'idéal catholique,



236 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

donnera-t-il des résultats plus satisfaisants L'étude de M. Bouvier
nous fournit des raisons valables pour mettre plutôt notre espoir dans
l'œuvre accomplie à Stockholm.

Ad. Robert.

Jean Baruzi. Saint Jean de la Croix et le problème de l'expérience
mystique. Paris, Alcan, 1924, vu, 790, in-8.

L'expérience mystique est certes un problème. Elle le demeure après
comme avant la parution de l'admirable étude que nous signalons ici.
Mais, du moins, M. Jean Baruzi peut-il se dire avec satisfaction qu'il a

contribué, dans une large mesure, à nous faire entrevoir les difficultés
d'une solution complète de ce problème tout en éclairant certaines de

ses modalités d'une lumière nouvelle.
Il convient d'abord de s'arrêter à la méthode critique qui a guidé

l'auteur tout au long de son œuvre si étendue. Son étude des textes
aboutissant à des résultats assez négatifs, il n'abandonne pas la partie
et il inaugure, à cet effet, un mode de recherche nouveau dans les

annales de la psychologie de la religion. La tentative est osée et participe
à la fois de la science et d'une très aventureuse et hardie exploration
personnelle dans les arcanes de l'âme d'un saint. En effet, voyant la

route barrée à l'étude directe des phénomènes, M. Baruzi essaie d'un
détour. Confrontant d'abord (ce sont ses propres paroles) « une vie qui
se dérobe à l'analyse avec une œuvre sans nulle confidence », il cherche
à voir s'il ne se dégagerait pas de cette confrontation des aveux qui
touchent à la confession. Puis, abordant le lyrrisme même de l'œuvre,
les symboles et les images au travers desquels il s'exprime et le genre
d'invention créatrice qu'il décèle, il s'efforce d'en tirer des indications
sur la vie intérieure et la doctrine de Juan Yepes.

Evidemment nous sommes là sur un terrain où la rigueur scientifique

jierd une partie de ses droits au profit de l'interprétation
personnelle. Les résultats ainsi obtenus ne sauraient s'imposer comme
définitifs ; us sont inévitablement qualifiés d'un coefficient personnel.
Mais il semble bien qu'en certains cas cette légère déficience ne puisse
être évitée. L'étude des mystiques se heurtant perpétuellement à une
insuffisance documentaire ou biographique regrettable, force est bien
de compenser ce défaut par l'exercice d'une intuition psychologique
aussi compétente que possible. Or celle de M. Baruzi est d'une subtilité
et d'une finesse incomparables, et il excelle à s'entourer de toutes les

garanties possibles pour ne pas errer.
En se penchant avec amour sur les poèmes de Jean de la Croix, il

n'est pas loin du reste d'avoir fait une découverte de première importance
en ce qui concerne l'étude des grands mystiques. Il arrive souvent,



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 237

en effet, qu'on aborde leurs œuvres comme si elles reflétaient exactement

une histoire intérieure, comme si elles suivaient, étape par étape,
les phases d'un devenir psychique en vous en rendant point par point
le processus. M. Baruzi démontre qu'au moins pour les poèmes de

Jean de la Croix, cette manière de voir est inexacte. Il y discerne un
effort de reconstitution après coup. C'est une fois arrivé au terme de

son évolution intérieure que Jean commence à construire le système
qui nous est légué ; en sorte qu'il ne faut pas chercher dans le plan
doctrinal qu'on y saisit « l'exacte transcription d'une histoire intérieure »

mais bien plutôt «l'universalisation d'une expérience intime » (p. 274),
en sorte que l'auteur de La nuit et de La montée du mont Carmel ne

nous offre pas seulement un témoignage, mais aussi une construction
logique et esthétique où s'insèrent peut-être encore, mêlées au souvenir,

d'expériences personnelles, les observations qu'il a pu faire chez des

âmes parentes de la sienne.
Pareille complexité ^de l'œuvre mystique n'est pas pour faciliter

la tâche au psychologue. Du moins était-il méritoire de l'apercevoir,
de la marquer et de ne pas en escamoter les difficultés. Il est impossible,

dans un article de dimensions restreintes, de montrer comment
M. Baruzi tente de venir à bout de ces difficultés, et, en analysant en

quatre longs chapitres les quatre moments de la synthèse doctrinale
de Jean(l), cherche à faire revivre à nos yeux la grandeur désertique de

cette âme de feu. Disons seulement qu'il y a réussi. Peu à peu, à travers
un style fort beau, qui serre de près son objet (mais dont il faut regretter
une originalité agaçante : celle d'omettre systématiquement la seconde

partie de la négation après les verbes, en sorte qu'ayant prononcé le

« ne », on reste, la jambe en l'air, en attendant un « pas » qui ne vient
jamais) — la figure de Jean de la Croix se dessine lentement. Comme
dans les sombres eaux-fortes, d'abord indistinctes au regard, un visage
s'estompe et semble venir à votre rencontre ; et c'est bien l'un des plus
austèrement aventureux que l'histoire ait produits. Il se dégage à peine
de la nuit qui l'entoure et il est tout éclat et lumière ; les ombres qui le

ravagent en dessinent en même temps l'énergique relief et l'imposent
presque douloureusement à l'œil étonné.

Une esquisse de sa biographie nous laisse d'abord apercevoir cette
carrière dénuée et dénudée du moine qui s'avance à travers les paysages
brûlés d'Espagne, victime des haines de couvents et d'ordres, attentif
à la seule musique intérieure dont sainte Thérèse s'est enchantée aussi.

(1) Ces quatre moments sont : 1°) L'élaboration d'une nouvelle perception
du monde ou la négation initiale. 2°) L'élaboration d'une pensée neuve, ou
une critique des appréhensions distinctes. 3°) La régénération psycbique, par
delà notre conscience, et la lente divinisation de l'être purifié, ou l'expérience
abyssale. 4°) Le regard sur un univers retrouvé et l'épanouissement en nous
d'une vie divine, ou l'état théopathique.



23S ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Préparé plus qu'on ne l'a cru peut-être, par son éducation universitaire
à Salamanque et par la fréquentation et le commerce d'hommes
éminents comme Luis de Leon, Jean delà Croix est devenu «le logicien du
mysticisme». Personne n'a été plus profond que lui dans l'introversion ;

personne d'une poigne plus inexorable, n'a arraché successivement de

son cœur et de son âme tous les appuis, tous les secours que le monde
extérieur peut fournir au monde intérieur. Il a été plus loin et plus
avant que sainte Thérèse elle-même dans ce dépouillement du moi,
jusqu'aux abîmes. Les visions, les ravissements, tout ce qui charme encore
les sentiers du mysticisme ordinaire sont impitoyablement rejetés.
Jean de la Croix marche seul vers la « nuit obscure », vers ces ténèbres
intérieures qu'il faut atteindre pour y rencontrer Dieu. L'austérité
parfaite de l'esprit est la seule demeure où il se complaise. Et quand,
après les pires traitements, on le relègue au désert de la Penuela sans
charge et sans dignité, un paroxysme d'héroïque absorption l'emplit de

la seule joie qu'il ait vraiment aimée. Jean de la Croix c'est l'homme qui
a osé tout abandonner, tout nier, tout renier pour être seul avec Dieu.
La nuit qu'il recherche c'est «la privation du goût dans l'appétit de

toutes choses ». « Un seul appétit volontaire, dit-il, même relatif à des
choses minimes, suffit à interdire l'union (avec Dieu). » C'est le « non-
voir » de Fénelon et le « outrepasser tout » de Mme Guyon, avec une
touche plus radicale encore. Opposé en ceci aux Exercices de Loyola, il
ne veut d'images d'aucune sorte. « Il ne faut jamais voir, mais croire. Il
faut s'avancer à travers la nuit des sens, la nuit des puissances et la
nuit de l'esprit jusqu'à cette contemplation qui engendre une sorte de

perception mystique, pareille à un thème musical s'élaborant dans les

profondeurs, à une musique silencieuse. » — Quand l'âme a ainsi
renoncé à toute « appréhension distincte » quand elle a atteint le fond
de l'introversion dans l'expérience abyssale alors Dieu vient à elle, et
elle récupère tout en Lui. Mais il a fallu passer par « le grand risque ».

Avant William James et sa notion du risque dans la foi, avant Pascal
et son pari, Jean de la Croix a fait partie de la cohorte aventureuse des

croyants qui descendent dans la nuit et consentent au danger ; et
personne jilus que lui n'a regardé les yeux dans les yeux le dragon tapi
dans les ténèbres effrayantes. C'est un jirécurseur austère et pur, un
héros du drame intérieur, une âme cachée, sensible, dure à elle-même,
invulnérable aux choses du dehors, toute prise par le problème de Dieu.

M. Baruzi, dans la mesure du possible, nous a initiés à cette aventure
passionnante, sauvage et mystérieuse d'un moine espagnol, d'un ami
de sainte Thérèse dont l'âme, presque huguenote dans son dépouillement,

a connu des audaces incomparables. Il nous l'a rendu sympathique

dans son sérieux et ses détresses. Surtout il a su et avec quelle
patience suivre à travers les méandres d'une poésie qui n'est pas
toujours explicite, toutes les nuances de sa vie mystique : le dépouille-



ANALYSES ET COMPTES RENDUS 239

ment graduel d'une âme qui perd confiance en tous les appuis terrestres,

qui renonce à tout ce qui se voit, se sent ou se comprend, qui
sombre dans l'abîme des ténèbres absolues afin d'y être seule avec la
seule réalité ; puis, tout au fond de ce gouffre insondable le mariage
spirituel d'où l'âme ressort abondamment pourvue et comblée, prête à

reconquérir le monde et la beauté du monde.
« Le problème du salut, dit M. Baruzi dans une de ses dernières pages,

hante sans doute Jean de la Croix plus tragiquement qu'on ne le croirait
d'abord. Ni l'insertion dans une Eglise déterminée, ni l'ordinaire
orientation de notre pensée, ni l'oraison moyenne ne peuvent suffire,
littéralement, à attirer en nous le regard de Dieu — bref, à nous sauver.
Y aurait-il ici à démêler, non seulement une méditation de l'augustinisme,

mais de mystérieuses infiltrations protestantes et, transposée par
l'expérience mystique, une reconstitution du drame du salut selon un
rythme intime et poignant » (p. 674-675).

Nous resterons sur cette question qui nous rapproche plus qu'aucune

autre de Jean de la Croix et engagera peut-être quelques protestants

à lire cet important volume où frémit l'âme d'un des plus sobres
et des plus tragiques mystiques que l'Eglise chrétienne ait produits.

G. Berguer.

Otto L.\UTERBURG. Ziele und Wege der Erziehung und Selbsterziehung.
Gstaad, Emil Müller, 1925. Un vol de 352 pages in-8°.

L'origine de ce livre du pasteur de Gessenay est aussi intéressante

que son contenu. Il s'agit de vingt-cinq conférences populaires, faites

en patois, dans le cadre des cours professionnels de la Société d'utilité

publique des femmes suisses, section de Gessenay. Les hommes
n'étaient pas exclus de ces soirées et ils ont pris une part active à la
discussion. On croit rêver quand on ajiprend qu'un public paysan et
montagnard a été capable de suivre ces exposés et de les discuter. C'est

que son pasteur l'y a préjiaré depuis longtemps par ses sermons,
et par des brochures religieuses largement distribuées, qui ont suscité

de vifs échanges d'idées.
Voici les sujets qu'a traités M. Lauterburg: Le but principal de toute

éducation ; la personnalité de l'éducateur, ses tentations ; l'empire
sur soi-même ; la formation de la volonté, ses maladies ; amour et
amitié ; autorité et liberté ; la vérité ; la famille, la protection des
faibles ; les fautes d'autrui ; l'emploi des biens terrestres ; les devoirs
civiques ; le sens de la beauté et les joies pures ; santé physique et
morale ; la piété et le caractère ¦ le sens de la vie ; nos grands éducateurs.



240 ANALYSES ET COMPTES RENDUS

Depuis lors l'auteur a fait d'autres séries de conférences. Il a
traité des problèmes de la vie, en examinant l'œuvre des grands
penseurs tels que Socrate, François d'Assise, Pestalozzi, Tolstoï, etc.

Chaque conférence est suivie de courtes thèses, qui la résument ;

plusieurs sont suivies de questionnaires.Le volume lui-même s'achève par
un index des auteurs cités, index qui atteste la richesse de l'œuvre.

Mais le pasteur de Gessenay ne possède pas seulement une grande
culture, nourrie par d'abondantes lectures ; il a fait preuve d'un réel
talent d'éducateur chrétien. En rédigeant après coup, en bon allemand,
ses causeries pédagogiques, U a rendu un réel service à ses collègues.

Nous espérons que ce livre ne restera pas isolé. M. Lauterburg a

exposé à ses paroissiens les problèmes de la théologie moderne et de la
critique biblique ; son expérience pourrait être grandement utile à

d'autres j la réimpression de ses premières brochures, complétées et
enrichies, servirait tous ceux qui estiment que l'Eglise doit être
initiée à ces questions par ses pasteurs, dans un esprit de liberté complète
et de piété positive.

Ed. Platzhoff-Lejeune.


	Analyses et comptes rendus

